1993



प. पू. श्री १०८ आचार्य शांतिसागर दि. जैन जिनवाणी जीणांद्वारक संस्थाद्वारा प्रमाणित श्री श्रुतभांडार व प्रंथप्रकाशन समिति, कळटण.

## श्री भगवान पुष्पदंत-भूतवलीप्रणीत



इ. स. १९६५

ः संपादनः—

ज. पं. सुमतिबाई श्रहा, न्यायतीर्थ

संचािष्ठका,

क्षु. राजुलमती दि. जैन श्राविकाश्रम, शोलापुर.

अ प. पू. श्री १०८ आचार्य शांतिसागर दि. जैन जिनवाणी जीर्णोद्धारक संस्थाद्वारा प्रमाणित श्री श्रुतभांदार व प्रंथप्रकाशन समिति, फल्लटण.

1993

## श्री भगवान पुष्पदंत-भूतबलीप्रणीत



# षट्खंडागम





-: संपादन :-**ब्र. पं. सुमतिबाई शहा, न्यायतीर्थ**संचालिका,

क्षु. राजुलमती दि. जैन श्राविकाश्रम, शोलापुर.

प्रकाशक :

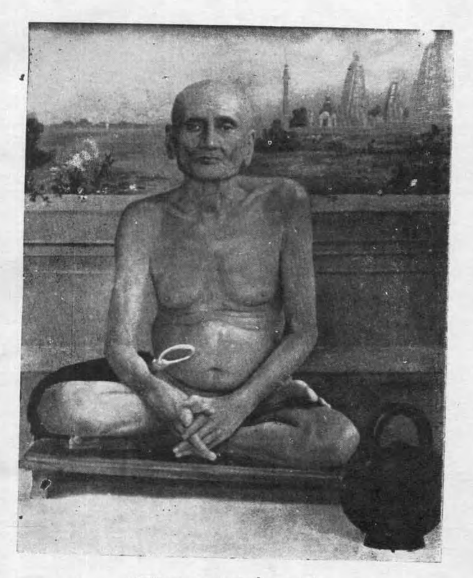
श्री. वालचंद देवचंद शहा, बी. ए. श्री. माणिकचंद मलुकचंद दोशी, बी. ए., एल एल. बी. मंत्री श्री श्रुतभांडार व शंथप्रकाशन समिति, फलटण (सातास).

बीर संबत २४९१ सन १५६५

मुद्रकः :

श्री. प्रकाशचंद्र फुलचंद शाह मेसर्स वर्धमान छापलाना, ५१९, ग्रुकथार पेठ, शोलापुर. 1003





परमपूज्य प्रातःस्मरणीय जगद्वंद्य श्री १०८ चारित्रचक्रवर्ति आचार्य श्री शांतिसागर महाराज

### प्रकाशकीय वक्तव्य

प्रातःस्मरणीय पूज्य आचार्य शांतिसागरजी महाराजने जिनवाणी माताकी सेवा एवं उसके प्रसारके जिस कार्यको हमें सोंपा था, उसका हम यथाशांक्त निर्वाह करते आ रहे हैं। जैसा कि आचार्य महाराजका आदेश था, हम उच्च कोटिके सिद्धान्तप्रत्थोंके प्रकाशनके लिये यथासम्भव प्रयत्नशील अवश्य हैं और यह उसी प्रयत्नका सुन्दर फल हैं जो पट्खण्डागम जैसा महत्त्वपूर्ण सिद्धान्तप्रत्थ इस संस्था द्वारा प्रकाशित होकर आज पाठकोंके हाथोंमें पहुंच रहा है। इसमें हम कहां तक सफल हुये हैं, यह तो स्वाध्यायप्रेमी ही निश्चित करेंगे, किंतु फिर भी हमारा ख्याल है कि अब तकके प्रकाशनोंमें यह अपनी अलग ही विशेषता रखता है।

तीनों सिद्धान्तप्रन्थोंके ताम्रपत्रोंके ऊपर उत्कीर्ण हो जानेपर आचार्य महाराजने उनके मूल मात्रको हिंदी अनुवादके साथ प्रकाशित करानेकी इन्हा ब्यक्त की थी और तदनुसार उन्होंने प्रथम सिद्धान्तप्रन्थ षट्खण्डागमके कार्यको सम्पन्न करनेका आदेश मी श्री. नेमचन्द देवचन्द शाह सोलापुरकी सुपुत्री बाल ब. श्री. सुमितिबाईजी न्याय-काब्यतीर्थ, सचालिका श्री रा. दि. जैन श्राविकाश्रम सोलापुर, को दे दिया था। हमें इसका विशेष हर्ष है कि उसके इस रूपमें पूर्ण हो जानेपर आचार्य महाराजकी उपर्युक्त इच्छा पूर्ण हो रही है।

इस प्रन्थके प्रकाशनार्थ श्री. शेठ हिराचन्द तलकचन्दर्जा बारामतीने ४००१ की आर्थिक सहायता प्रदान की है। इसके लिये हम उनके अतिशय आभारी हैं। प्रन्थके सम्पादन और प्रकाशनमें जिन विद्वानों एवं संस्थाओंका हमें सहयोग प्राप्त हुआ है उन सबका हम हृदयसे आभार मानते हैं।

वालचन्द देवचन्द शाह बी. ए. ( संस्थाके ट्रस्टियोंकी ओरसे )

## श्री आ. शां. जिनवाणी जीर्णोद्धारक संस्था, फलटणका संक्षिप्त परिचय

श्रेयःपद्मविकासवासरमणिः स्याद्वादरक्षामणिः संसारोरगदर्पगारुडमणिर्भव्यौधचिन्तामणिः । आश्रान्ताक्षयशान्तिष्ठक्तिमहिषीसीमन्तप्रक्तामणिः श्रीमदेवशिरोमणिर्विजयते श्रीवर्धमानो जिनः ॥

आचार्य श्री शान्तिसागर महाराजकं जीवन-चरित्र और जीवन सन्देशसे सकल दिगम्बर जैन समाज मलीभांति परिचित है। आचार्यश्रीका तपोगय पत्रित्र जीवन परम गौरवशाली रहा है। उनके जीवन-कालमें अगणित धर्मकार्योंकी सम्पन्नता और विविध संस्थाओंकी स्थापना हुई है। उन्होंने अपने समाधि-कालमें स्वात्मानुभव तथा आगमके अनुसार जीवनकी सफलताके लिए अपूर्व उपदेश देकर संसारको सुख-शान्तिका मार्ग-दर्शन किया है, जिसमें पहला आत्म-चिन्तनका और दूसरा निरन्तर आगम-रक्षा तथा ज्ञान-दानका पावन सुलभ मार्ग बतलाया है। आत्म-चिन्तनका मार्ग व्यक्तिगत है, फिर भी इस मार्गपर चलनेके पहले आत्मविश्वासके लिए आगमका अध्ययन आवश्यक है। सर्व साधारणको आगमकी प्राप्ति सुलभ हो, इसके लिए आचार्यश्रीने समय-समयपर अपने उपदेशों द्वारा अमूल्य शास्त्रप्रदान करनेकी प्ररेणा की और उसके फल-स्वरूप परमपृज्य चारित्रचक्रवर्ती श्री १०८ आचार्य शानितसागर दिगम्बर जैन जिनवाणी जीणोंद्वारक संस्थाका जन्म हुआ।

इसी सनय आचार्यश्रीको ज्ञात हुआ कि दिगम्बर सम्प्रदायके महामान्य और प्राचीनतम प्रन्थराज श्री षट्खण्डागम (धवल), कसायपाहुड (जयधवल) और महाबंध (महाधवल) की एक मात्र मूडविद्दीमें उपलब्ध ताडपत्रीय प्रतियां जीर्ण-शीर्ण होती जा रही हैं, उनमेंसे एक ग्रन्थके तो पांच हजार स्रोक नष्ट हो गये हैं, और शेषके पत्र हाथमें उठाते ही टूटकर बिखरने लगे हैं। यह ज्ञात होते ही आचार्यश्रीका हृदय द्रवीभूत हो उठा और अहर्निश यह विचार मनमें चक्कर लगाने लगा कि किस प्रकार इस अमूज्य आगम-निधिकी रक्षा की जाय, जिससे कि ये प्रन्थराज युग-युगान्त तक सुरक्षित रह सकें। उन्होंने अपना आशय समाजके कुछ प्रमुख लोगोंके सामने व्यक्त किया कि यदि इन प्रन्थराजोंको ताम्रपत्रोंपर उत्कीर्ण करा दिया जाय, तो यह अमूज्य श्रुन-निधि युग-युगके लिए सुरक्षित हो जाय। तदमुसार उक्त कार्यको सम्पन्न करनेके लिए "प. प्. चा. च. श्री १०८ आ शान्तिसागर दि. जैन जिनवाणी जीर्णोद्धारक " संस्थाकी स्थापना वीर सं. २४७० के पर्युषण पर्वपर श्री सिद्धक्षेत्र कुन्थलगिरिपर हुई।

तत्पश्चात् वीर सं. २४७१ के फाल्गुन मासमें आचार्यश्रीके बारामती पदार्पण करनेपर उक्त संस्थाकी नियमावली बनवाकर कानूनके अनुसार रजिष्ट्री करा दी गई। अधिकारी व अनुभवी विद्वानोंकी देख-रेखमें तीनों सिद्धान्तप्रन्थोंको ताम्रपत्रोंपर उत्कीर्ण कराया गया। उत्कीर्ण ताम्रपत्रोंका आकार ८×१३ इंच है। तीनों सिद्धान्तप्रन्थोंके ताम्रपत्रोंकी संख्या २६६४ है, जिनका वजन लगभग ५० मन है। साथ ही साथ तीनों प्रन्थोंकी पांच-पांच सौ प्रतियां भी मुद्रित करायी गई हैं, जिनका उपयोग अधिकारी विद्वान् और स्वाध्याय प्रेमी पाठक चिरकाल तक करते रहेंगे। ऐसा महान् कार्य जैन समाजमें तो क्या, अन्य भारतीय या विदेशीय समाजमें भी अभी तक नहीं हुआ है।

उपर्युक्त तीनों सिद्धान्तप्रन्य हिन्दी अनुवादक साथ विभिन्न संस्थाओंसे प्रकाशित हो चुके हैं, और प्रस्तुत ग्रन्थ षट्खण्डागम हिन्दी अनुवादके साथ अपने मूल रूपमें पाठकोंके समक्ष उपस्थित है, जिसकी प्रस्तावनामें इन ग्रन्थराजोंका परिचय दिया ही गया है, अतः उसे यहां देना पुनरुक्त ही होगा।

वीर सं० २४८० में आचार्यश्रीका चातुर्मास फल्टरणमें हुआ था। इस समय आचार्यश्रीने आगमसंरक्षण और ज्ञानदानकी एक रचनात्मक योजना समाजके सामने रखी। फलस्वरूप ताम्रपत्रोत्कीण ग्रन्थराजोंकी सुरक्षाके लिए श्री १००८ चन्द्रप्रभक्ते मंदिरजीमें आचार्यश्रीके हीरकमहोत्सवके समय संकलित निधिमेंसे बचे हुए करीव बीस हजार रुपयोंसे नया भवन बनवाया गया, जिसमें यह समस्त श्रुतनिधि अत्यन्त सुरक्षित रूपसे रखी गई है।

सहेखना अंगीकार करते ही आचार्यश्रीकं उपदेशोंमें एक महान् परिवर्तन दृष्टिगोचर होने लगा। अब तक आचार्यश्री गृहस्थोंके कल्याणके लिए जिनबिंब, जिनागार और पूजादि पुण्यकार्यके लिए अधिकतर उपदेश देते थे। किन्तु अब आपने अनुभव किया कि शास्त्र-स्वाध्यायके विना धर्म-श्रद्धान दृढ़ नहीं रहेगा और शास्त्रोंकी सुलभताके विना स्वाध्याय नहीं हो सकेगा, अतः प्रत्येक ग्रामके जिनमंदिरोंमें आगमोंकी सुलभता होनी चाहिए। स्वाध्यायके साधनभूत शास्त्र यदि सानुवाद हों, तो जनताको भारी लाभ होगा। अतः स्वाध्यायप्रेमियोंको शास्त्र विना मूल्य मिलना चाहिए। आचार्यश्रीके उक्त उद्गारोंसे प्ररणा पाकर फलटण-निवासी दि. जैन समाजने पूर्व संस्थापित ए. पू. चा. च. श्री १०८ आ. शान्तिसागर दि. जैन जिनवाणी जीर्णोद्धारक संस्थासे प्रमाणित श्रुतभाण्डार और प्रन्थप्रकाशन-समितिकी स्थापना की। इस संस्थाके निर्माणमें तथा विकासकार्यमें फलटणके सभी भाइयोंने उत्साहपूर्वक सहयोग दिया। जिन उद्देश्योंको लेकर यह संस्था स्थापित हुई, वे इस प्रकार हैं-

(१) प्राचीन तथा जीर्णोद्धार किये गये श्री धवलादि प्रन्थराज इस संस्थाके द्वारा सुरक्षित रक्खे जांय और उनकी सुरक्षाका कार्य निरन्तर फल्टण-वासियोंकी ओरसे उन्हींकी जिम्मेदारीपर किया जाय।

- (२) श्री धवल ग्रन्थके ताम्रपत्र तथा अन्य छपे ग्रन्थोंकी छपी हुई प्रतियोंकी सुरक्षा तथा ज्ञानदानके योग्य प्रबन्धका कार्य होवे।
  - (३) इन दोनों उद्देश्योंकी पूर्तिके लिए योग्य और अच्छे भवनका प्रबन्ध ।
- (४) आगम-ग्रन्थोंके स्वाध्यायके लिए प्रचलित भाषाओंमें अनुवाद-सहित मूल गाथा-सूत्रोंके साथ महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ छपानेका और ज्ञानदानका साक्षात् प्रबन्ध करना।

उक्त उद्देश्योंकी पूर्तिके लिए इस अवधिमें जो कार्य हुआ है, वह समाजके सम्मुख है । इसनदानके शुद्ध ध्येयको दृष्टिमें रखकर जो प्रन्थरन मुद्दित होकर वितरण करनेके लिए तैयार हो गये हैं, उनकी सूची तथा केवल छपाईमें लगे हुए खर्चके लिए जिन्होंने दान दिया है उनके शुभ नाम इस प्रकार हैं—

| ग्रन्थ-नाम |  |
|------------|--|
|------------|--|

#### श्री गंगाराम कामचंद दोशी, फलटण १ श्री रत्नकरण्डश्रावकाचार श्री हिराचंद केवलचंद दोशी, फलटण २ श्री समयसार श्री शिवलाल माणिकचंद कोठारी, बुध ३ श्री सर्वार्थसिद्धि श्री गुलाबचंद जीवन गांधी, दहिबडी ४ श्री मूळाचार श्री जीवराज ख़ुशालचंद गांधी, फलटण ५ श्री उत्तरपुराण श्री चंद्रुठाल कस्तूरचंद, मुंबई ६ श्री अनगारधर्मामत श्री पदाराज वैद्य, निमगांव ७ श्री सागारधर्मामृत श्री हिराचंद तलकचंद, बारामती ८ श्री धवल प्रन्थराज

दातार-नाम

आचार्य महाराजके संकेत और आज्ञानुसार सब प्रन्थोंके छिए कागज संस्थाकी ओरसे दिया गया है। प्रन्थोंका वितरण प्रत्येक शहर तथा ग्राममें जहां पर दि. जैन भाई और दि. जिन-मन्दिर विद्यमान है, वहां पर प्रत्येक प्रन्थकी एक एक प्रति पहुंचे, ऐसी योजना की गई है। संस्थाके सभी सदस्योंको भी एक एक प्रति विना मूल्य दी जाती है।

समाजके जिन श्रीमानोंका संस्थाकी स्थापना और विकासमें हमें आर्थिक सहयोग प्राप्त है और जिसके कारण संस्थाके द्वारा महान् कार्य हो रहे हैं, तथा जो आचार्य महाराजकी अमूर्त आज्ञाको साकार एवं कार्यान्वित करनेमें प्रधान कारण हैं ऐसे उन सभी श्रीमानों और उदारतापूर्वक ग्रन्थोंकी छपाई आदिमें आर्थिक सहायता पहुंचानेवाले दातारोंको उनके धर्म-प्रेमके लिए हार्दिक धन्यवाद है।

आशा है कि समाजके अन्य दानी धर्म-प्रेमी महानुभाव इस परम पवित्र विश्व-पावनी जिनवाणीके प्रसारके महत्त्वपूर्ण कार्यके लिए सिक्तिय सहयोग देकर और अपनी उदारता प्रकट कर महान् पुण्यका संचय करेंगे, ताकि संस्थाका कार्य उत्तरोत्तर वृद्धिगत होता रहे। आज आचार्यश्री हमारे सामने नहीं हैं, तथापि उनकी पवित्र आज्ञाको शिरोधार्य कर हम जितना कार्य उनके सम्मुख कर सके थे, उससे उन्होंने परम सन्तोषका अनुभव अपने सक्छेखना-कालमें किया था और उनकी ही आज्ञा और इच्छाके अनुसार हम भगवान् पुष्पदन्त और भूतबिछ विरचित षट्खण्डागमको हिन्दी अनुवादके साथ मूलक्एपमें पाठकोंके कर-कमलोंमें स्वाध्यायार्थ मेंट करते हुए परम हर्षका अनुभव कर रहे हैं।

आचार्यश्री प्रशान्तिचित्त. गाढ तपस्वी, जिनधर्म-प्रभावक, श्रेयोमार्ग-प्रवर्तक, बाल्ब्रह्मचारी और जगद्हितेषी थे। उनके द्वारा इस परमागमरूपिणी भगवती जिनवाणी माताके प्रन्थरूप द्रव्य-शरीरका जीणींद्वार और प्रसाररूप महान् कार्य हुआ है। ऐसे महान् आचार्यके प्रति कृतज्ञता व्यक्त करनेकी किचिदपि शक्ति समाजके लिए किसी भी शब्द या अर्थमें नहीं है। सच्ची कृतज्ञता तो उनके उपदेश और आदेशके अनुसार धर्ममें प्रगाढ श्रद्धा, चारित्रमें अचल निष्ठा, स्याध्याय और आत्म-चिन्तनमें प्रवृत्ति तथा तदनुकूल आचरण-द्वारा ही व्यक्त की जा सकती है। स्वर्गीय परम श्रद्धेय आचार्यश्रीके विना इस महान् कार्यका प्रारम्भ होना असम्भव था। यह सब कार्य उनके असाधारण उपदेश, आदेश, मार्ग-दर्शन और सतत प्रेरणाका सुफल है। हम परम श्रद्धा और मिक्त-भावसे उनका स्मरण करते हुए उन्हें परोक्ष होनेपर भी प्रत्यक्षवत् शत-शत वन्दन करते हैं और सद्भाव करते हैं कि सद्धर्म-प्रसारकी भावना-पूर्तिके लिए सर्व जैन समाजके साथ हम लोग सतत सावधान और जागरूक रहें।

दर्श दर्शं स्रिशान्तस्वरूपं पायं पायं वाक्यपीयूषधारम् । स्मारं स्मारं तदु-गुणान् स्पृष्टपादाः जाताः शान्ताः साधवीऽक्षेष्वरक्ताः ॥

फाल्गुन शुक्का ११ वीर सं. २४९० दि. २३--२--६४. अध्यक्ष- श्री १०५ जिनसेन महारक पष्टाचार्य महास्वामी मठाधीश

वालचंद देवचंद शहा मंत्री- 'प. पू. चा. च. श्री १०८ आचार्य शान्तिसागर दि. जैन जि. जीर्णोद्धारक संस्था ' माणिकचंद मलुकचंद दोशी मंत्री— ' श्रुतभाण्डार व ग्रन्थप्रकाशन समिति फलटण, '

#### श्री. हिराचंद तलकचंद शाहका परिचय

कमलेश्वर गोत्री शेठ हिराचन्द तलकचंद शहा डोरलेवाडीकरके पूर्वज ईडर (गुजरात ) जिलेके अन्तर्गत भिलवड़े ग्रामके रहनेवाले थे। आपके प्रिंगतामह (पड़दादा ) व्यापारके निमित्त सहाराष्ट्रमें आये। वे चार भाई थे— रकचंद, ताराचंद, देवचंद और खेमचंद। इनमेंसे रकचंदके पुत्र दुख्चंद हुए। उनके दो पुत्र हुए- तलकचंद और मगनलाल। इनमेंसे तलकचंदके तीन पुत्र हुए- हिराचंद, माणिकचंद और मोतीचंद। इनमेंसे हिराचंद शहाने इस ग्रन्थके छपानेका भार उठाया है। आपके चार सुपुत्र हैं— चन्द्रकांत, सूर्यकांत, किरण और श्रेणिक। तथा दो सुपुत्री हैं- विमला और सुरेखा। इनकी मातुर्श्राका नाम रतनबाई हैं। उनकी आयु इस समय ७५ वर्षकी हैं। वे इस बुद्धावस्थामें भी धार्मिक कार्यके करनेमें सहा तथार रहती हैं।

सठ हिराचंदके पड़दादा चारों भाइयोंने फलटणके जिनमन्दिरमें रतन्त्रय प्रभुका मन्दिर निर्माण कराया और उसकी नित्य पूजन-अर्चनके लिए २०००) का दान दिया।

सं० १९६४ में सेठ हिराचंदके पिता तलकचंदजीने बारामतीमें दुकान खोली, जिसे आज हिराचंदजी चला रहे हैं। बारामतीमें ऐलक पन्नालाल जैन पाठशालाके श्रीव्य पंडमें रकचंद करत्रसंदके रमरणार्थ शेठ तलकचंदने १५००) प्रदान किये। इसी प्रकार बाहुबली ब्रह्मचर्याश्रम कुंभोजको आपने पिताजीके स्मरणार्थ एक कमरा बनवानके लिए २५००) प्रदान किये। बोरीवली बम्बई में आचार्य भूतबलिकी मूर्ति-निर्माणके लिए आपने १०००) प्रदान किये। तथा ५००) सेठ तलकचंदके नामसे प्रदान किये हैं। आपने बाहुबली स्वामीकी मूर्तिके निर्माणार्थ १०००) दिये हैं। इस प्रकार आप निरन्तर धर्मार्थ दान करनेमें तत्पर रहते हैं। इसके सिवाय धवल प्रत्थके ताम्रपटके लिए तलकचंद दल्लचंद शहा और हिराचंद तलकचंद शहा इनके नामसे भी आपने २००२) प्रदान किये हैं।

सं. २०११ में जब आ० शान्तिसागर महाराज छोणंदमें विराजमान थे, तब महाराजके उपदेशसे प्रभावित होकर शेठ हिराचंदने धवल प्रन्थको मूल सूत्र व हिन्दी अनुवादके साथ छपानेके छिए ४००१) प्रदान किये थे, यह आचार्य महाराजके आशीर्यादका ही फल है।

शेठ हिराचंदके पिता श्री शेठ तलकचंदजी बहुत धैर्यवान्, नीतिमान् और योग्य सलाह देनेवाले थे। सं. २०१९ के पौष मासमें आपने बारामतीमें सल्लेखना धारण की और पंचपरमेष्टीका स्मरण करते हुए देहका परित्याग कर स्वर्गवासी हुए।

हेर हिराचंदकी तृतीय पत्नी हीरामती भी अपने पतिके समान धर्म-कार्य करनेमें और गुरु-सेवामें सदा तत्पर रहती हैं ) इस प्रकार आपका सारा परिवार धर्मपरायण है ।

हम आपके परिवारकी मंगळकामना करते हैं।

– प्रकाशक

#### प्राक् कथन

लगभग ११- १२ वर्ष हुए होंग जब मैं श्री. १०८ परमपूज्य आचार्य शांतिसागरजी महाराजके दर्शनार्थ बारामती गई थी तब उनके साथ जो तत्त्रचर्चा हुई उसके प्रसंगमें उन्होंने मुझे हिंदी अनुवादके साथ षट्खण्डागमके मूल मात्रको सम्पादित कर उसे आ. शा. जि. जीणींद्वारक संस्थासे प्रकाशित करानेकी आज्ञा दी थी। उस समय मैंने प्रनथकी गम्भीरता और अपनी अल्पज्ञताको देखकर उनसे प्रार्थना की थी कि महाराज, यह महान् कार्य मेरे द्वारा सम्पन्न हो सकेगा, इसमें मुझे सन्देह है। इसपर महाराजने दृढतापूर्वक यह कहा कि इसमें सन्देह करनेका कुछ काम नहीं है, आचार्य वीरसेन स्वामीकी धवला टीका तथा हिन्दी अनुवादके साथ उसका बहुत-सा भाग अमरा—वतीसे प्रकाशित हो खुका है, उसकी सहायतासे यह कार्य सरलतापूर्वक किया जा सकता है। तब मैंने यह कहते हुए उसे स्वीकार कर छिया था कि महाराज, मैं तो अपनेको इस योग्य नहीं समज्ञती, पर जब आपका वैसा आदेश है तो मैं उसे स्वीकार करती हूं। फिर भी यह निश्चित है कि इस गुरुतर कार्यके सम्पन्न होनेमें आपका आशीर्वाद ही काम करेगा।

तत्पश्चात् मैंने उसे प्रारम्भ किया और यह काम निर्दोष और अच्छी तरहसे होनेके छिये और संशोधन करनेके छिये किसी सुयोग्य विद्वान्की खोजमें थी। इस बीच सोछापुरमें श्री ब्र. जीवराज गौतमचन्दजी दोशीके द्वारा स्थापित जैन संस्कृति-संरक्षक संघमें श्री. पं. बाळचन्द्रजी शास्त्रीकी नियुक्ति हुई और वे यहां आभी गये। उनका अमरावतीसे प्रकाशित धट्खण्डागमके सम्पादनमें महत्त्वपूर्ण हाथ रहा है। अतः मैंने उनसे मिछकर इस कार्यके सम्पादन करा देने बाबत निवेदन किया, जिसे उन्होंने न केवळ सहर्ष स्थीकार ही किया, बल्कि यथावकाश उसके छिये सिक्रिय सहयोग भी देना प्रारम्भ कर दिया। इस प्रकार कार्य प्रगतिके पथपर चळने लगा। अन्तमें मुद्रणके योग्य हो जानेपर उसे प्रेसमें भी दे दिया गया। इस प्रकार मुद्रणकार्यके समाप्त हो जानेपर उसे असमें भी दे दिया गया। इस प्रकार मुद्रणकार्यके समाप्त हो जानेपर उसे आज स्वाध्यायप्रेमियोंके हाथोंमें अर्थित करती हुई मैं एक अभूतपूर्व प्रसन्नताका अनुभव करती हूं व उसे प्रातःस्मरणीय पूज्य आ. शान्तिसागरजी महाराजके उस आशीर्वादका ही फळ मानती हूं, जिसके प्रभावसे मुझे प्रसन्नत कार्यकी पूर्तिके छिये उत्तरोत्तर अनुकूळ साधन-सामग्री प्राप्त होती गई।

इस कार्यकी पूर्तिका पूरा श्रेय मेरे गुरुतुत्य पं. बालचन्द्रजी शास्त्रीको है। यदि उनका अन्यके सम्पादन कार्यमें सिकिय सहयोग न मिला होता तो मेरे द्वारा उसका सम्पादन यदि असम्भव नहीं तो कष्टसाध्य तो अवश्य था, यह मैं निःसंकोच कह सकती हूं। इसके लिये मैं उनका हृद्यसे अभिनन्दन करती हूं।

दूसरे विद्वान् साढ़ूमर ( झांसी ) निवासी श्री. पं. हिरालालजी सिद्धान्तशास्त्री हैं, जिनको मैं नहीं भूल सकती हूं। आपने सोलापुर आकर प्रस्तुत प्रन्थकी प्रस्तावनामें समाविष्ट करनेके लिये 'महाबन्धका विषय-परिचय' शिर्षक लिख दिया तथा साथ ही उन्होंने तत्त्वार्थसूत्र, सर्वार्थसिद्धि, तत्त्वार्थवार्तिक, गोम्मटसार, कर्मप्रकृति और जीवसमास जैसे प्रन्थोंक साथ प्रकृत प्रन्थकी तुलमा करके जो निबन्ध लिखकर दिया है उसे भी भविष्यमें सशोधनकार्यके लिये उपयोगी समझ प्रस्तावनामें गर्भित कर लिया है। इसके अतिरिक्त कुल परिशिष्टोंके तैयार करनेमें भी आपका सहयोग रहा है। इसके लिये मैं आपकी बहुत कृतज्ञ हूं।

प्रन्थके सम्पादनकार्यमें अमरावतीसे १६ भागोंमें प्रकाशित धवला-टीकायुक्त षट्खण्डागमका-पर्याप्त उपयोग किया गया है। इसके िंटये मैं उक्त प्रन्थकी प्रकाशक संस्था और सम्पादकोंकी अतिशय ऋणी हूं।

आ. शा. जिनवाणी जीर्णोद्धारक संस्था फलटणकी प्रबन्धसमितिका, जिसने प्रस्तुत ग्रन्थके प्रकाशनकी व्यवस्था करके मुझे अनुगृहीत किया है, मैं अतिशय आभार मानती हूं। साथ ही ग्रन्थके प्रकाशन कार्यके लिये श्री. शेठ हिराचन्द तलकचन्द शहा डोरलेवाडीकरने जो ४००१ की आर्थिक सहायता की है वह भी विस्मृत नहीं की जा सकती है।

अन्तमें वर्धमान मुद्रणालयके मालिक श्री. प्रकाशचन्द्र फुळचन्द्र शाहको भी मैं धन्यवाद दिये बिना नहीं रह सकती हूं, जिन्होंने प्रन्थके मुद्रणकार्यमें यथासम्भव तत्परता दिखळायी है।

खेद इस बातका है कि जिन आचार्य शान्तिसागर्जा महाराजके शुभ आशीर्वादसे यह गुरुतर कार्य सम्पन्न हुआ है वे आज यहां नहीं हैं। फिर भी उनकी स्वर्गीय आत्मा इस कृतिस अवश्य सन्तुष्ट होगी।

श्राविकाश्रम, सोलापुरः ' महावीर-जयन्ती वी. नि. सं. २४९०

सुमतिबाई शाह

#### प्रस्तावना

भ० महाबीरके निर्वाणके पश्चात् गौतम, सुधर्मा और जम्बूस्वामी ये तीनों पहले समस्त श्रुतके धारक और पीछे केवलज्ञानके धारक केवली हुए। इनका काल ६२ वर्ष है। पश्चात् १०० वर्षमे १ विष्णु, २ निद्द मित्र, ३ अपराजित, ४ गोवर्धन और ५ महबाहु ये पांच आचार्य पूर्ण द्वादशाङ्गके वेत्ता श्रुतकेवली हुए। तदनंतर ग्यारह अङ्ग और दश पूर्वीके वेत्ता ये ग्यारह आचार्य हुए — १ विशाखाचार्य, २ प्रोष्ठिल, ३ क्षत्रिय, ४ जय, ५ नाग, ६ सिद्धार्थ, ७ धृतिसेन, ८ विजय, ९ बुद्धिल, १० गंगदेव और ११ धर्मसेन। इनका काल १८३ वर्ष है। तत्पश्चात् १ नक्षत्र, २ जयपाल, ३ पाण्डु, ४ ध्रुवसेन और ५ कंस ये पांच आचार्य ग्यारह अङ्गोंके धारक हुए। इनका काल २२० वर्ष है। तदनन्तर १ सुभद्र, २ यशोभद्र, ३ यशोबाहु और ४ लोहार्य ये चार आचार्य एकमात्र आचाराङ्गके धारक हुए। इनका समय ११८ वर्ष है। इसके पश्चात् अङ्ग और पूर्ववेत्ताओंकी परम्परा समाप्त हो गई और सभी अङ्गो और पूर्वोक्तो एकदेशका ज्ञान आचार्य परम्परासे धरसेनाचार्य को प्राप्त हुआ। ये दूसरे अग्रायणी पूर्वके अन्तर्गत चौथे महाकर्म-प्रकृतिश्राभृत विशिष्ट ज्ञात थे।

श्रुतावतारकी यह परम्परा धवला टीकांक रचियता स्वामी आ० वीरसेन और इन्द्रनन्दिके अनुसार है। निन्द संघकी जो प्राकृत पड़ावली उपलब्ध है, उसके अनुसार भी श्रुतावतारका यहीं क्रम है। केवल आचार्यों के कुछ नामोंमें अन्तर है। फिरभी मोटे तौर पर उपर्युक्त कालगणनाके अनुसार भ० महावीर के निर्वाण से ६२ + १०० + १८३ + २२० + ११८ = ६८३ वर्षोंके व्यतीत होने पर आचार्य धरसेन हुए, ऐसा स्पष्ट निष्कर्ष निकलता है। निन्द संघकी पड़ावलींके अनुसार धरसेनाचार्यका काल बी. नि. से ६१४ वर्ष पश्चात् पडता है। बृहडिप्पणिका— जो कि एक स्वेताम्बर विद्वान्की लिखी हुई है ओर जो बहुत प्रामाणिक मानी जाती है— धरसेनका काल बी.नि. से ६०० वर्ष बाद पडता है।

आ. धरसेन काठियावाडमें स्थित गिरिनगर (गिरनार पर्वत) की चान्द्र गुफामें रहते थे। जब वे बहुत बृद्ध हो गये और अपना जीवन अखल्प अवशिष्ट देखा, तब उन्हें यह चिन्ता हुई कि अवसर्पिणी कालके प्रभावसे श्रुतज्ञानका दिन पर दिन हास होता जाता है। इस समय मुझे जो कुछ श्रुत प्राप्त है, उतना भी आज किसीको नहीं है, यदि मैं अपना श्रुत दूसरेको नहीं संभलवा सका, तो यह भी मेरे ही साथ समाप्त हो जायगा। इस प्रकारकी चिन्तासे और श्रुत-रक्षणके

१ 'योनिप्रामृतं बीरात् ६०० धारसेनम् '। (बृहट्टिप्पणिका जै. सा. सं. १, २ परिशिष्ट ) अर्थात् आ. धरसेनने वी. नि. के ६०० वर्ष बाद योनिप्राभृतकी रचना की । योनिप्राभृतका उल्लेख धवला-कारने भी किया है ।

वात्सल्यसे प्रेरित होकर उन्होंने उस समय दक्षिणापथेमें हो रहे साधु सम्मेलनके पास एक पत्र भेज-कर अपना अभिप्राय व्यक्त किया! सम्मेलनमें सभागत प्रधान आचार्योंने आचार्य धरसेनके पत्र को बहुत गम्भीरतासे पढ़ा और श्रुतके प्रहण और धारणमें समर्थ, नाना प्रकारकी उज्ज्वल, निर्मल विनयसे विभूषित, शीलरूप-मालाके धारक, देश, कुल और जातिसे शुद्ध, सकल कलाओं पारंगत ऐसं दो योग्य साधुओं को धरसेना चार्यके पास भेजा।

जिस दिन वे दोनों साधु गिरिनगर पहुंचनेवाले थे, उसकी पूर्व रात्रिमें आ. धरसेनने स्वप्तमें देखा कि धवल एवं विनम्न दो बैल आकर उनके चरणोंमें प्रणाम कर रहे हैं। स्वप्त देखनेके साथ ही आचार्यश्रीकी निद्रा मंग हो गई और वे 'श्रुतदेवता जयवन्ती रहे ' ऐसा कहते हुए उठ कर बैठ गये। उसी दिन दक्षिणापथसे भेजे गेये वे दोनों साधु आ. धरसेनके पास पहुंचे और अति हिष्ति हो उनकी चरण-वन्दनादिक कृतिकर्म करके और दो दिन विश्राम करके तीसरे दिन उन्होंने आचार्यश्रीसे अपने आनेका प्रयोजन कहा। आचार्य भी उनके वचन सुनकर बहुत प्रसन्न हुए और 'तुम्हारा कल्याण हो ' ऐसा आशीर्याद् दिया।

आचार्यश्रीके मनमें विचार आया कि पहिले इन दोनों नवागत साधुओंकी परीक्षा करनी चाहिए कि ये श्रुत ग्रहण और धारण आदिके योग्य भी हैं अथवा नहीं ? क्योंकि स्वन्छन्द-विहारी व्यक्तियोंको विद्या पढ़ाना संसार और भयकाही बढ़ानेवाला होता है। ऐसा विद्यार करके उन्होंने इन नवागत दोनों साधुओंकी परीक्षा छेनेका विचार किया। तदनुसार धरसेनाचार्यने उन दोनों साधुओंको दो मन्त्रविद्याएं साधन करनेके लिये दी। उनमेंसे एक मन्त्रविद्या हीन अक्षरवाली थी और दूसरी अधिक अक्षरवाळी । दोनोंको एक एक मन्त्र विद्या देकर कहा कि इन्हें तुम होग षष्टोपवास ( दो दिनके उपवास ) से सिद्ध करो। दोनों साधु गुरुसे मन्त्र-विद्या लेकर भ. नेमिनाथ के निर्वाण होनेकी शिलापर बैठकर\* मन्त्रकी साधना करनें लगे। मन्त्र साधना करते हुए जब उनको वे विद्याएं सिद्ध हुईं, तो उन्होंने विद्याकी अधिष्ठात्री देवताओंको देखा कि एक देवीके दांत बाहिर निकले हुए हैं और दूसरी कानी है। देवियोंके ऐसे विकृत अंगोंको देखकर उन दोनों साधुओंने विचार किया कि देवताओंके तो विकृत अंग होते नहीं हैं, अतः अवश्यही मन्त्रमें कहीं कुछ अशुद्धि है ! इस प्रकार उन दोनोंने विचार कर मन्त्र-सम्बन्धी व्याकरण शास्त्रमें कुशल उन्होंने अपने अपने मन्त्रोंको शुद्ध किया जौर जिसके मन्त्र में अधिक अक्षर था, उसे निकाल कर, तथा जिसके मन्त्रमें अक्षर कम था, उसे मिलाकर उन्होंने पुनः अपने-अपने मन्त्रोंको सिद्ध करना प्रारम्भ किया । तब दोनों विद्या-देवताएं अपने स्वाभाविक सुन्दर रूपमें प्रकट हुई और बोर्टी- 'स्वामिन् ' आज्ञा दीजिए, हम क्या करें। तब उन दोनों साधुओंने कहा, आप लोगोंसे हमें कोई ऐहिक या पारलौकिक प्रयोजन नहीं है। हमने तो गुरुकी आज्ञासे यह मन्त्र-साधना की हैं। यह सुनकर

<sup>\* &#</sup>x27; श्रीमन्नेमिजिनेश्वरसिद्धिसलायां विधानतो विद्यासंसाधनं विद्धतोस्तमोश्च पुरतः स्थिते देव्यौ ॥ ११६ ॥ ( इन्द्रनिन्द श्रुतावतार )

वे देवियां अपने स्थानको चली गई। मन्त्र-साधनाकी सफलतास प्रसन्न होकर वे आ. धरसेनके पास पहुंचे और उनके पाद-बन्दना करके विद्या-सिद्धि-सम्बन्धी समरत वृत्तांत निवेदन किया। आ.धरसेन अपने अभिप्रायकी सिद्धि और समागत साधुओंकी योग्यताको देखकर बहुत प्रसन्न हुए और 'बहुत अच्छा ' कह कर उन्होंने शुभ तिथि, शुभ नक्षत्र और शुभ वारमें प्रन्थका पढ़ाना प्रारम्भ किया। इस प्रकार क्रमसे व्याख्यान करते हुए आ. धरसेनने आबाद शुक्का एकादशीके पूर्वाह कालमें प्रन्थ समाप्त किया। विनय-पूर्वक इन दोनों साधुओंने गुरुसे प्रन्थका अध्ययन सम्पन्न किया है, यह जानकर भूतजातिक व्यन्तर देवोंने उन दोनोंमेंसे एककी पुष्पावलीसे शख, तुर्य आदि बादिबोंको बजाते हुए पूजा की। उसे देखकर धरसेनाचार्यने उसका नाम 'भूतबिल ' रक्खा। तथा दूसरे साधुकी अस्त-व्यस्त स्थित दन्त-पंक्तिकों उखाड़ कर समीकृत करके उनकी भी भूतोंने बड़े समारोहसे पूजा की। यह देखकर धरसेनाचार्यने उनका नाम 'पुष्पदन्त ' रक्खा।

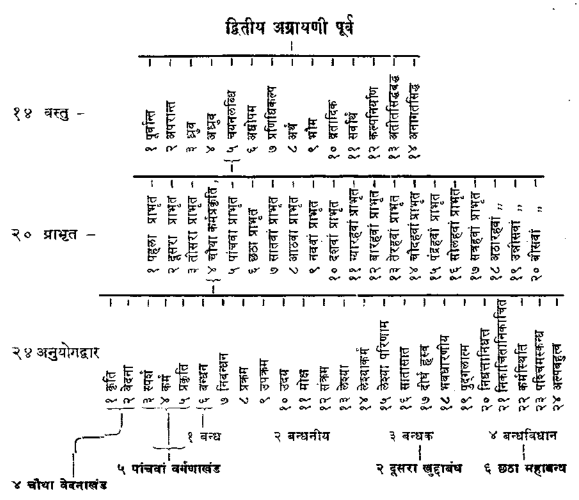
अपनी मृत्युको अति सिन्नकट जानकर, इन्हें मेरे वियोगसे संक्रेश न हो यह सोचकर और वर्षाकाल समीप देखकर धरसेनाचार्यने उन्हें उसी दिन अपने स्थानको वापिस जानेका आदेश दिया। यद्यपि वे दोनोंही साधु गुरुके चरणोंके सानिध्यमें कुछ अधिक समयतक रहना चाहते थे, तथापि 'गुरुके बचनोंका उछंवन नहीं करना चाहिए 'ऐसा विचार कर वे उसी दिन वहांसे चल दिये और अंकलेश्वर (गुजरात) में आकर उन्होंनें वर्षाकाल बिताया। वर्षाकाल व्यतीतकर पुष्पदन्त आचार्य तो अपने भानजे जिनपालित के साथ बनवास देशको चले गये और भूतबिल भट्टारक भी दिमल देशको चले गये।

तदनंतर पुष्पदन्त आचार्यने जिनपालितको दीक्षा देकर, गुणस्थानादि वीस-प्ररूपणा-गर्मित सम्प्ररूपणाके सूत्रोंकी रचना की और जिनपालितको पढ़ाकर उन्हें भूतबिल आचार्यके पास भेजा। उन्होंने जिनपालितके पास बीस-प्ररूपणा-गर्मित सम्प्ररूपणाके सूत्र देखे और उन्होंसे यह जानकर कि पुष्पदन्त आचार्य अल्पायु हैं, अतएव महाकर्मप्रकृतिप्रामृतका विच्छेद न हो जाय, यह विचार कर भूतबिलने द्रव्यप्रमाणानुगमको आदि लेकर आगेके प्रन्थकी रचना की। जब प्रन्थ-रचना पुस्तकारूढ हो चुकी तब ज्येष्ठ छुक्का पंचमीके दिन भूतबिल आचार्यने चतुर्विध संघके साथ बड़े समारोहसे उस प्रन्थकी पूजा की। तभीसे यह तिथि श्रुतपंचमीके नामसे प्रसिद्ध हुई। और इस दिन आज तक जैन लोग बराबर श्रुत-पूजन करते हुए चले आ रहे हैं । इसके पश्चात् भूतबिलने अपने द्वारा रचे हुए इस पुस्तकारूढ पट्खण्डरूप आगमको जिनपालितके हाथ आचार्य पुष्पदन्तके पास भेजा। वे इस षट्खण्डागमको देखकर और अपनेद्वारा प्रारम्भ किये कार्यको मलीमांति सम्पन्न हुआ जानकर अत्यन्त प्रसन्न हुए और उन्होंने भी इस सिद्धान्त प्रन्थकी चतुर्विध संघके साथ पूजा की।

१ ज्येष्ठसितपक्षपञ्चम्यां चातुर्वर्ण्यसंघसमवेतः । तत्पुस्तकोपकरणैर्व्यद्यात् क्रियापूर्वकं पूजाम् ॥१४३॥ श्रुतपञ्चमीति तेन प्रख्याति तिथिरयं परामाप । अद्यापि येन तस्यां श्रुतपूजां कुर्वते जैनाः ॥ १४४ ॥ ( इन्द्रनन्दि श्रुतावतार )

#### षट्खण्डागमका उद्गम

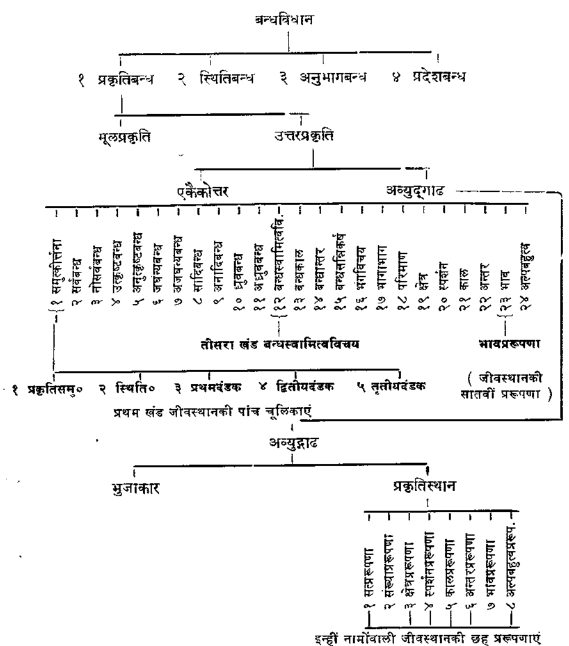
द्वादशाङ्गश्रुतकें बारहवें दृष्टिवाद अंगके जो पांच भेद बतलाय गये हैं, उनमेंसे चौथे भेद पूर्वगत के चौदह भेदोंमेंसे दूसरे अग्रायणीय पूर्वकी १४ वस्तुओंमेंसे पांचवीं चयनलियके २० ग्रामृतोंमेंसे चौथे कर्मप्रकृतिप्रामृतके २४ अनुयोगद्वारोंमेंसे किस प्रकार किस अनुयोगद्वारमेंसे प्रस्तुत श्रन्थका कौनसा खण्ड निकला है, इसके लिए निम्नलिखित संदृष्टि देखिए—



उपरकी संदाष्टिसें स्पष्ट है कि चौथे कर्मप्रकृतिप्राभृतके जो २४ अनुयोगद्वार हैं, उनमेंसे पहले और दुसरे अनुयोगद्वारसे प्रस्तुत षट्खण्डागमका चौथा वेदना खंड निकला है। बन्धननाम छठे अनुयोगद्वारके चार भेदोंमेंसे प्रथम भेद बन्धसे तथा तीसरे, चौथे और पांचवें अनुयोगद्वारसे पांचवां वर्गणाखंड निकला है। बन्धन अनुयोगद्वारके तीसरे बन्धकभेदसे दूसरा खंड खुदाबन्ध

निकला है, और इसी अनुयोगद्वारके बन्धविधाननामक चौधे मेदसे महाबन्ध नामका छठा खण्ड निकला है।

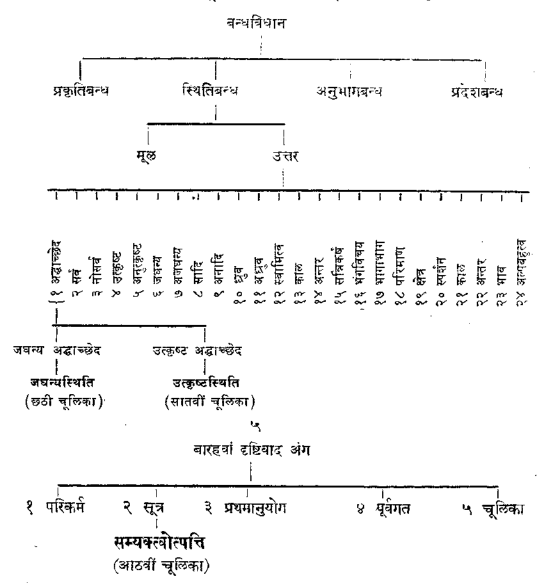
बन्धन नामक छठे अनुयोगद्वारके बन्धविधान नामक चौथे भेदसे बन्धस्वामित्वविचय नामका तीसरा खंड और जीवस्थान नामक प्रथम खण्डके अनेक अनुयोगद्वार निकले हैं। यथा—



इस प्रकारसे सिद्ध है कि बन्ध विधानके उत्तरप्रकृतिगत अब्युद्गाट भेदके प्रकृतिस्थान-सम्बन्धी आठ प्ररूपणाओं में जीवस्थान नामक प्रथम खण्डकी पहली सत्प्ररूपणा, तीसरी क्षेत्रप्ररूपणा, चौथी स्पर्शनप्ररूपणा, पांचवीं कालप्ररूपणा, छठी अन्तरप्ररूपणा और आठवीं अल्पबहुत्व-प्ररूपणा निकली है। सातवीं भावप्ररूपणाका उद्गम एकैकोत्तर प्रकृतिस्थानके तेईसवें भाव-अनुयोग-द्वारसे हुआ है। दूसरी संख्याप्ररूपणाका उद्गम स्थान बन्धक ११ अनुयोगद्वारों में से पांचवां द्रव्यप्रमाणानुगम अनुयोगद्वार है।

<del>छ•</del>खंडागम

जीवस्थानकी शेष जो चार चूळिकाएं हैं उनका उद्गम इस प्रकार हुआ है-



#### पांचवां व्याख्याप्रज्ञप्ति अंग

#### गति-आगति

(नववी चूलिका)

इस प्रकार जीवस्थान नामक प्रथम खण्डमें जो नौ चूलिकाएं दी हुई हैं, उनके उद्गम स्थान उपर्युक्त प्रकारसे जानना चाहिए।

उक्त सर्व विवेचनसे पाठक दो निश्चयोंपर पहुंचेंगे – पहला यह कि द्वादशांग श्रुतका क्षेत्र कितना विशाल है। और दूसरा यह कि षट्खण्डागमका उस द्वादशांग श्रुतसे उद्गम होनेके कारण भ. महावीरकी वाणीसे उसका सीधा सम्बन्ध है। इससे प्रस्तुत सिद्धान्त प्रन्थकी महत्ता स्वयं सिद्ध है।

#### पट्खण्डागमका विषय-परिचय

यह बात तो ऊपर किये गये विवेचनसेही स्पष्ट है कि प्रस्तुत प्रन्थका उद्गम किसी एक अनुयोगद्वारसे नही है; किन्तु महाकर्मप्रकृतिप्राभृतके चौवीस अनुयोगद्वारोंमेंसे भिन्न भिन्न अनुयोगद्वार एवं उनके अवान्तर अधिकारोंसे षट्खण्डागमके विभिन्न अंगोंकी उत्पत्ति हुई है, अतः इसका नाम खण्ड-आगम पड़ा। और यतः इस आगमकें छह खण्ड हैं, अतः षट्खण्डागमके नामसे यह प्रसिद्ध हुआ। इसके छह खण्ड इस प्रकार हैं— १ जीवस्थान, २ खुदाबन्ध ( क्षुद्रबन्ध ), ३ बन्धस्वामित्वविचय, ४ वेदना, ५ वर्गणा और महाबन्ध।

१ जीवस्थान— इस खंडमें गुणस्थान और मार्गणास्थानोंका आश्रय लेकर सत्, संख्या, क्षेत्र, स्पर्शन, काल, अन्तर, भाव और अल्पबहुल इन आठ अनुयोगद्वारोंसे, तथा प्रकृतिसमुर्क्तार्त्तना, स्थानसमुर्क्तीर्त्तना, तीन महादण्डक, जघन्यस्थिति, उत्कृष्टस्थिति, सम्यक्त्वोत्पत्ति और गति-आगति इन नौ चूलिकाओंके द्वारा जीवकी विविध अवस्थाओंका वर्णन किया गया है।

राग, द्वेष और मिथ्यात्व भावको मोह कहते हैं। मन, वचन, कायके निमित्तसे आत्म-प्रदेशोंके चंचल होनेको योग कहते हैं। इन्हीं मोह और योगके निमित्तसे दर्शन, ज्ञान, चारित्ररूप आत्मगुणोंकी क्रम-विकासरूप अवस्थाओंको गुणस्थान कहते हैं। वे गुणस्थान १४ हैं— १ मिथ्यात्व, २ सासादन, ३ मिश्र, ४ अविरतसम्यग्दष्टि, ५ देशसंयत, ६ प्रमत्तसंयत, ७ अप्रमत्तसंयत, ८ अपूर्वकरणसंयत, ९ अनिवृत्तिकरणसंयत, १० सूक्ष्मसोपरायसंयत, ११ उपशान्तमोह छग्नस्थ, १२ क्षीणमोह छग्नस्थ, १३ सयोगिकेवली और १४ अयोगिकेवली।

१ मिथ्यात्वगुणस्थान- यद्यपि जीवका स्वरूप सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्ररूप या दूसरें शब्दोंमें सत्-चित्-आनन्दरूप है। तथापि यह आत्मा अपने इस स्वरूपको मोहकर्मके

प्रबल उदयके कारण अनादिकालसे भूला हुआ परिभ्रमण करता आ रहा है। मोहकर्मकी प्रबल्तासे यह अपने स्वरूपको प्राप्त करनेका तो प्रयत्न नहीं करता. किन्तु संसारके पर पदार्थ जो अपने नहीं हैं, उनको प्राप्त करनेक लिए आकुल-व्याकुल रहता है। जीवका यही मिथ्या भाव या अन्यथा परिणमन मिथ्यात्व कहलाता है। यह मिथ्यात्व जिन जीवोंके पाया जाता है, उन्हें मिथ्या-दृष्टि कहते हैं । मिथ्यादृष्टि जीवोंकी प्रवृत्ति सदा विषय कषायों में रहती है और उन्हें धर्म-अधर्मकी कुछ भी पहिचान नहीं होती है। संसारके बहुभाग प्राणी इसी मिथ्यात्व स्थानमें अवस्थित हैं। इस गुणस्थानका काल तीन प्रकारका है - १ अनादि-अनन्त, २ अनादि-सान्त और ३ सादि-सान्त जिन जीवोंके मिथ्यात्व भाव अनादि कालसे चला आरहा है और आगे अनन्त काल रहनेवाला है, अर्थात् जिन्हें सची यथार्थ दृष्टि न आज तक प्राप्त हुई है और न आगे कभी प्राप्त होनेवाली है, ऐसे अभव्य मिथ्यादृष्टियोंके मिथ्यात्रगुणस्थानका काल अनादि-अनन्त जानना चाहिए । जिन जीवोंके मिथ्यात अनादिकालसे तो चला आया है, किन्तु जो पुरुपार्थ करके उसे दूर कर और यथार्थ दृष्टि प्राप्त कर सम्यग्दृष्टि बन उपरके गुणस्थानोंमें चढनेवाले है उनका मिथ्यात दतः अन्त-सहित है, अतः उसका काल अनादि-सान्त कहलाता है। जिन जीवोंकी मिथ्यादृष्टि दूर होकर एक बार भी सच्ची दृष्टि प्राप्त हो गई है और ऊपर के गुणस्थानोंमें चढ चुके हैं। किन्त कर्मोदयके वशसे पुनः मिथ्यालगुणस्थानमें आ गये हैं, उनके मिथ्यालका काल सादि-सान्त कहलाता है। अर्थात् उनके मिथ्यात्वकी आदि भी है और आग चलकर नियमसे वह छटनेवाला हैं अतः अन्त भी है। इस प्रकार मिथ्यात्व गुणस्थानमें तीनों प्रकार के जीव पाये जाते हैं।

२ सासादन गुणस्थान— जब यह जीव आत्म-स्वरूपको पानेक छिए पुरुषार्थ करता है और उस पुरुषार्थ के द्वारा उसे सन्ती दृष्टि-प्राप्त हो जाती है तब वह पहले गुणस्थानसे एकदम चौथे गुणस्थानमें जा पहुंचता है। िकत्तु उपशान्त हुई अनन्तानुबन्धी कषायके उदयमें आ जानेसे वह नीचे गिरता है और इस गिरती हुई दशामें ही जीवसे दूसरा गुणस्थान होता है। आसादन नाम सम्यग्दर्शनकी विराधनाका है, उससे सहित होनेके कारण इस गुणस्थानका नाम सासादन पड़ा है। इस गुणस्थान का काल कमसे कम एक समय है और अधिक से अधिक छह आवली काल है। इससे अधिक समय तक कोई भी जीव इस गुणस्थानमें नहीं रह सकता है। इसके पश्चात् गिरकर वह नियमसे पहले गुणस्थानमें ही आ जाता है।

३ मिश्र या सम्यग्मिथ्यात्व गुणस्थान— चौथे गुणस्थानवाळे जीवके सब सन्यक्-मिथ्यात्व नामक दर्शनमोहनीय कर्मका उदय आता है, तो वह जीव चौथे गुणस्थानसे गिरकर तीसरे मिश्र गुणस्थानमें आ जाता है। इस गुणस्थानमें जीवके परिणाम सम्यक्त्व और मिथ्यात्व इन दोनों प्रकारके मावोंसे मिळे हुए होते हैं, इसी छिए इसका नाम मिश्र या सम्यग्मिथ्यात्व है। इस गुणस्थानका जवन्य और उत्कृष्ट काळ अन्तर्मुहुर्त ही है। इस काळके समाप्त होनेपर यदि वह ऊपर चढ़नेका पुरुषार्थ करे, तो चौथे गुणस्थानमें चढ़ सकता है, अन्यथा नीचे गिरता हुआ पहले गुणस्थानमें जा पहुंचता है।

8 अविरतसम्यग्दृष्टि - प्रथम गुणस्थानवर्ती जीव जब पुरुषार्थ करके अपनी अनादि-काळीन मिथ्या दृष्टिको छोड कर सच्ची दृष्टिको प्राप्त करता है, तब वह चौथे गुणस्थानको प्राप्त होता है। इस सन्त्री दृष्टिको जैन परिभाषामें सम्यग्दर्शन या सम्यन्त्व कहते हैं। आत्माका यथार्थ स्यरूप राग, द्रेप, मोह, काम, त्रोधादि विकारी भावोंसे रहित शुद्ध, बुद्ध एवं शान्तिरूप हैं. अर्थात सत्-चित्-आनन्दमय है । मिथ्यावी जीवको आत्माके इस शुद्ध स्वरूपके अभीतक दर्शन नहीं हुए ये, अतः वह अपनी वैभाविक वर्तमान परिगतिकोही अपना स्वरूप समझ रहा था । जब जीवके बह निय्यात्वभाव छूट कर सम्यक्त्व भाव प्रकट होता है, तव जैसे जन्मान्थ पुरुषके नेत्र खुळ जाने पर प्रत्येक वस्तुके रूपका यथार्थ दर्शन होने लगता है, उसी प्रकार सम्यग्द्रष्टि जीवको अपनी आत्माके शुद्ध रूपका यथार्थ दर्शन हो जाता है। आत्मदर्शन होनेके साथही वह एक अनिर्वचनीय आनन्दका अनुभत्र करता है और जिन सांसारिक वस्तुओंको अभीतक अपनी मानकर उनकी प्राप्तिके लिए आकुल-व्याकुल हो रहा था, उससे विमुक्त होकर निराकुलतारूप स्वाधीन सुखके सागरमें गोते लगाता है। उस समय उसके कषायके अभावसे प्रशमभाव प्रकट होता है, यथार्थ ज्ञानसे उसके हृदयमें संसारसे संवेग और निर्वेद भाव उत्पन्न होता है। प्राणिमात्रपर कारूण्य-भाव जागता है और मैं अपनी इसी परिणतिमें स्थिर रहूं - निमन्न रहूं, इस प्रकारका आस्तिक्यभाव प्रकट होता है। इसी भावकें कारण उसकी जिन-भाषित तत्त्वोंपर दृढ़ प्रतीति होती है। वह अपने मीतर विद्यमान ज्ञान, दर्शन, सुख, बल, बीर्य आदि गुणोंकोही अपना मानने अंतरात्मा बनकर बहिरात्म दृष्टि छोडकर अपनेमें स्थित सुद्ध, लगता है और त्रैकाळिक ज्ञायक परमात्माकी आराधना करता है। संसारके कार्योसे उदासीन रहता है। इस प्रकार सम्यग्दष्टि जीवके परिणाम सदा विशुद्ध रहने छगते हैं। उसकी अन्यायरूप प्रवृत्ति छूट जाती है और न्यायपूर्वक आजीविकादि कार्य करने लगता है। मोहनीय कर्मके दो भेद बतलांब गये हैं - दर्शनमोहनीय और चारित्रमोहनीय। इस गुणस्थानवालेके चारित्रमोहनीयका उदय रहनेसे वत, शील, संयम आदि पालन करनेके भाव तो जीवके नहीं होते हैं। किन्तु चारित्रमोहके अनन्तान-बन्धी क्रोध, मान, माया और छोम तथा दर्शनमोहनीय कर्मका उपशम, क्षय और क्षयोपशम इस गुणस्थानमें होता है। उक्त कमींके कुछ काल तक उदयमें नहीं आनेको उपशम कहते हैं। उनके सर्वथा विनष्ट हो जानेको क्षय कहते हैं। तथा उन्हीं सर्वधाती प्रकृतियोंके उदयाभावी क्षय और सदवस्थारूप उपरामके साथ देशघाती सम्यक्त्वप्रकृतिके उदय होनेको क्षयोपराम कहते हैं। दर्शन मोहके उपशमसे जो सम्यग्दर्शन उत्पन्न होता है, उसे औपशमिक सम्यग्दर्शन कहते हैं। क्षयसे जो सम्यग्दर्शन उत्पन्न होता है, उसे क्षायिकसम्यग्दर्शन कहते हैं और क्षयोपश्मसे जो सम्यग्दर्शन उत्पन्न होता है, उसे क्षायोपशमिकसम्यग्दर्शन कहते हैं। सम्यक्त प्रकृतिके उदयकी प्रधानतासे अर्थात उसके उदयकों वेदन (अनुभवन) करनेसे उसे वेदक सम्यग्दर्शन भी कहते हैं। इनमें जिस जिस जीवको क्षायिकसम्यग्दर्शन प्राप्त हो जाता है, वह जीव कभी भी नीचे नहीं गिरता, अर्थात् मिथ्यात्वको प्राप्त नहीं होता है, उसे जिनभाषित तन्त्रोंमें किसी प्रकारका सन्देह भी नहीं होता और न वह मिथ्यादिष्टियोंके अतिशयोंको देखकर आश्चर्यको ही प्राप्त होता है। औपशमिक सम्यग्दिष्ट जीव भी इसी प्रकारका है, किन्तु परिणामोंके निमित्तसे उपशम सम्यक्तको छोड़कर मिथ्यात्व गुणस्थानमें जा पहुंचता है, कभी सासादन गुणस्थानको भी प्राप्त करता है, कभी सम्यग्मध्यात्व गुणस्थानमें भी जा पहुंचता है और कभी वेदकसम्यग्दर्शनको भी प्राप्त कर ठेता है। जो क्षायोपशमिक या वेदक सम्यग्दिष्ट जीव है, वह शिथिछ श्रद्धानी होता है। जैसे वृद्ध पुरुषके हाथकी छकड़ी भूमिमें स्थिर रहनेपर भी ऊपरसे हिछती रहती है, उसी प्रकार वेदक सम्यग्दिष्ट जीवका श्रद्धान भी आत्माके ऊपर दृढ़ होनेपर भी तन्त्रार्थके विषयमें शिथिछ होता है। अतः कुहेतु और कुदृष्टान्तोंसे उसके सम्यक्तकी विराधना होनेमें देर नहीं छगती।

इन तीनों प्रकारके सम्यग्दर्शनोंमेंसे उपशमसम्यम्त्वका जघन्य और उत्कृष्ट काल एक अन्तर्मुहूर्त ही हैं। क्षायिकसम्यम्त्वका जघन्य काल अन्तर्मुहूर्त है और उत्कृष्ट काल संसार-वासकी अपेक्षा कुछ कम दो पूर्व-कोटि वर्षसे अधिक तेत्तीस सागर है, तथा मोक्ष-निवासकी अपेक्षा अनन्त-काल है। वेदक सम्यक्त्वका जवन्य काल अन्तर्मुहूर्त है और उत्कृष्ट काल छ्यासठ सागर है। कहनेका भाव यह है कि कोई जीव यदि औपशमिक सम्यग्दर्शनको प्राप्त कर चौथे गुणस्थानमें आता है तो उसकी अपेक्षा उसका काल अन्तर्मुहूर्त ही है। और यदि क्षायिक या वेदक सम्यक्त्वके साथ चौथे गुणस्थानमें रहता है तो ऊपर इन दोनोंका जो उत्कृष्ट काल बतलाये हैं, उतने काल तक वह जीव चौथे गुणस्थानमें बना रहता है।

५ देशसंयत गुणस्थान— सम्यग्दर्शनकी प्राप्तिके पश्चात् जब जीवके अप्रत्याख्यानावरण क्रोध, मान, माया और लोभ इन चारों कषायोंका क्षयोपशम होता है, तब जीवके भाव श्रावक व्रत-धारण करनेके होते हैं और वह अपनी शक्तिके अनुसार श्रावककी ११ प्रतिमाओं (कक्षाओं ) मेंसे यथा संभव प्रतिमाओंके व्रतोंको धारण करता है । इस गुणस्थानवाला जीव भीतरसे सकलसंयम अर्थात् सम्पूर्ण चारित्र को धारण करनेके भाव रखते हुए भी प्रत्याख्यानावरण कषायके तीव उदयसे उसे धारण नहीं कर पाता है, अतः यह स्थूल हिंसा, झूठ, चोरी, कुशील और परिप्रहरूप पंच पापोंका यावजीवनके लिए त्याग करता है । दिग्वत, देशवत और अनर्थदण्डविरत इन तीन गुणव्रतों को भी धारण करता है । प्रतिदिन तीनों संध्याओंमें कमसे कम दो घडी (४८ मिनिट) काल बैठकर सामायिक करता है, अर्थात प्राणिमात्रके साथ समताभावकी उपासना करता हुआ इष्ट-अनिष्ट पदार्थोंमें रागद्देशका परित्याग करता है । प्रत्येक पक्षकी अष्टमी और चतुर्दशीको अन्व-जलका और ब्यापारादि कार्योंका परित्याग करके उपवास अंगीकार कर दिन-रातका सारा समय धर्म साधनमें व्यतीत करता है । खान-पान और दैनिक-व्यवहारकी वस्तुओंमेंसे आवश्यकोंको

रखकर अनावश्यकोंका यावजीवनके लिए त्याग करता है। तथा उसमें भी दैनिक आवश्यकताओंको दृष्टिमें रख कर कुछके सेत्रनको रख कर शेषके त्यागका नियम करता रहता है। तथा नियमपूर्वक प्रतिदिन अतिथि (साधु-श्रावक या असंयत सम्यग्दृष्टि) को आहारदान देता है, रोगियोंको औषधिदान देता है, जिज्ञासुओं और विद्यार्थियोंको ज्ञानदान देता है, तथा भय-भीतों, अनाथों और निर्वलोंकी सहायता कर उन्हें अभयदान देता है । कहनेका सारांश यह कि इस गुणस्थानवाला जीव एक श्रेष्ठ नागरिक व्यक्तिका आदर्श जीवन व्यतीत करता है। इस गुणस्थानका दूसरा नाम संयतासंयत है, इसका कारण यह है कि वह त्रस जीवोंकी हिंसाका सर्त्रथा त्यागी होनेसे तो संयत ( संयमी ) है और स्थावर जीवोंकी हिंसाका त्यागी न होनेसे असंयत ( असंयमी ) है। इस प्रकार एकही समयमें संयत और असंयतके दोनों रूपोंको धारण करनेसे संयतासंयत कहळाता है। यह संयतासंयत धीरे धीरे अपने असंयत भावको घटाता और संयत भावको बढ़ाता हुआ ग्यारहवीं प्रतिमाकी उस उच्चश्रेणी पर पहुंचता है, जहां उसकी निजी आवश्यकताएं अत्यस्प रह जाती हैं। वह वस्त्रोंमें एक कौषिन ( लंगोंट ) को रखता है, निरुद्दिष्ट आहार हेता है और घर-भार छोड़कर साधु-आवासोंमें रहने लगता है। इस गुणस्थानका जघन्य काल अन्तर्मुहूर्त और उत्कृष्ट काल आठ वर्ष अन्तर्मुहूर्तसे कम एक पूर्व कोटी वर्ष है । यहां इतना विशेष ज्ञातन्य है कि जो जीव उपशम सम्यक्त्वके साथ श्रावकके व्रत-धारण करने रूप संयमासंयमको प्राप्त होता है, वह अन्तर्मुहर्तके भीतर भी यदि वेदक या क्षायिक सम्यक्लको नहीं धारण करता है, तो वह इस गुणस्थानसे गिरकर नीचेके गुणस्थानोंमें चला जाता है।

६ प्रमत्तसंयत्गुणस्थान चारित्रमोहनीयका तीसरा भेद जो प्रस्नास्यानात्ररण कषाय है, उसका क्षयोपशम होनेपर जीव सकलसंयमको अंगीकार करता है; अर्थात् सर्व सावययोगका सूक्म और स्थूलरूप-हिंसादि पांचों पापोंका मन, वचन, कायसे और कृत, कारित, अनुमोदनासे यावज्जीवनके लिए त्याग कर महाब्रतोंको अंगीकार करता है। शौचका साधन कमण्डल्ल, ज्ञानका साधन शास्त्र और संयमका साधन मयूर पिच्छी इन तीन उपकरणोंको छोड़ वह सभी प्रकारके बाह्य परिग्रहोंका त्यागी होता है। फिरभी संज्वलन और नोकषायोंके उदयसे इसके प्रमादरूप अवस्था होती है। ये प्रमाद १५ हैं— चार विकथा, चार कषाय, पांच इंद्रियां, एक निद्रा और एक प्रणय (स्नेह)। इन पंद्रह प्रकारके प्रमादोंमेंसे जिस किसी समय जिस किसी प्रमादरूप परिणती होती रहनेसे इस गुणस्थानवर्ता जीवका नाम प्रमत्त संयत है। इस गुणस्थानका जघन्य और उत्कृष्ट काल अन्तर्मुहूर्त ही है। जिसका अभिप्राय यह है कि प्रमत्तसंयत साधु अन्तर्मुहूर्त कालके भीतरही अपनी प्रमत्त दशाको छोड़कर अप्रमत्त होता है और आत्म-स्वरूपके चिन्तनमें लग जाता है। पर आत्म-स्वरूपके चिन्तनमें लग जाता है। पर आत्म-स्वरूपके चिन्तनमें लग जाता है। पर आत्म-स्वरूपके चिन्तनमें से जो स्थायी नहीं रह सकता और उससे उपयोग हटते ही वह पुनः किसी प्रमादरूपसे परिणत हो जाता है। जिस प्रकार जागृत दशा रहनेपर भी आंखोका

उन्मीलन और निमीलन होता रहता है, उसी प्रकार इस गुणस्थानवर्ती साधुकी भी आत्मोन्मुखी और बहिर्मुखी प्रवृत्ति होती रहती है।

9 अप्रमत्तसंयतगुणस्थान - ऊपर जिस आस्मोन्सुखी प्रवृत्तिका उद्धेख किया गया है उसमें वर्तमान साधुको अप्रमत्तसंयत कहते हैं। जब तक यह सकलसंयमी साधु आस्मरबस्पके चिन्तनमें निरत (तल्लीन) रहता है, तब तक उसके सातवां गुणस्थान जानना चाहिये। यद्यपि इस गुणस्थानका भी जघन्य और उत्कृष्ट काल अन्तर्भुहूर्त ही हैं, तथापि छठे गुणस्थानके कालसे सातवां गुणस्थानका काल स्थूल मानसे आधा जानना चाहिए। इसका कारण यह है कि आस्मरबस्थके चिन्तवनरूप परम समाधिकी दशामें कोई भी जीव अधिक कालतक नहीं रह सकता। कहनेका अभिप्राय यह है कि साधुकी प्रवृत्ति या चित्त-परिणतिमें हर अन्तर्मुहूर्त के पश्चात् परिवर्तन होता रहता है और वह छठे गुणस्थानसे सातवेंमें और सातवेंसे छठे गुणस्थानमें आता जाता रहता है और इस प्रकार परिवर्तनका यह कम उस मनुष्य के जीवनपर्यन्त चलता रहता है। यहां इतना विशेष जानना चाहिए कि जो उपशम सम्यक्त्व के साथ सकलसंयम को प्राप्त होते हैं और उपशम सम्यक्त्वका काल समाप्त होने के साथ ही वेदक या क्षायिक सम्यक्त्वको नहीं प्राप्त हो पाते हैं, वे साधु अन्तर्मुहूर्त कालतक संयमी रहकर उससे च्युत हो जाते हैं और नींचे के गुणस्थानोंमें चले जाते हैं।

सकलसंयमके धारण करनेवाले सप्तम गुणस्थानवर्ती जीवोंमें कुछ विशिष्ट व्यक्ति ऐसे होते हैं, जो आंगके गुणस्थानोंमें चढ़नेका प्रयास करते हैं। जो ऐसा प्रयास करते हैं, उन्हें सातिशय अप्रमत्तसंयत कहते हैं। वे जीव इसी गुणस्थानमें रहते समय चारित्रमोहनीय कर्मके उपशम या क्षयके लिए अधःकरण, अपूर्वकरण और अनिवृत्तिकरणरूप विशिष्ट परिणामोंकी प्राप्तिका प्रयत्न करते हैं। उनमेंसे अधःकरणरूप परिणामोंकी प्राप्ति तो सात्वें ही गुणस्थानमें हो जाता है। किन्तु अपूर्वकरणरूप परिणामविशेषकी प्राप्ति आठवें गुणस्थानमें और अनिवृत्तिकरणरूप परिणामविशेषकी प्राप्ति आठवें गुणस्थानमें और अनिवृत्तिकरणरूप परिणामविशेषकी प्राप्ति नोते गुणस्थानमें होती है।

१ अधःकरण परिणाम— जब जीव चारित्र मोहनीयके उपशम या क्षयके छिए उद्यत होता है, तब अन्तर्मुहूर्त काळ तक उसके परिणाम यद्यपि उत्तरोत्तर विशुद्ध होते रहते हैं, तथापि उसके परिणामोंको यदि तुळना उसके पीछे अधःकरण परिणामोंको मांडनेवाळे जीवके साथ की जाय तो कदाचित् किसी जीवकों परिणामोंके साथ सहशता पाई जा सकती है। इसका कारण यह है कि इस जातिके परिणामोंके असंख्य भेद हैं। पहिल्ला जीव मध्यम जातिकी जिस विशुद्धिके साथ चटता हुआ तीसरे या चौथे समय में जिस जातिकी विशुद्धिको प्राप्त करता है, दूसरा जीव उतनीही विशुद्धिके साथ पहलेही समयमें चट सकता है। अतः उस पहलेवाळे जीवके परिणाम इस अधस्तन समयवर्ती जीवके परिणामोंके साथ समानता रखते हैं, अतः उन्हें अधःकरण परिणाम कहते हैं।

कहनेका अभिप्राय यह कि जो परिणाम किसी एक जीवके प्रथम समयमें हो सकता है, वही परिणाम किसी दूसरे जीवके दूसरे समयमें, तीसरे जीवके तीसरे समयमें और चौथे जीवके चौथे समयमें हो सकता है। इस प्रकार उपरितन समयवर्ती जीवोंके परिणाम अधरतन समयवर्ती जीवोंके परिणामोंके साथ सहशता रखते हुए अधःप्रवृत्त करणके कालमें पाये जाते हैं। यद्यपि इस करणके मांडनेवाले प्रत्येक जीवके परिणाम आगे आगेके समयोंमें उत्तरोत्तर अनन्तगुणी विशुद्धिको लिए हुए ही होते हैं, तथापि उसके साथ उन्हीं समयोंमें वर्तमान अन्य जीवोंके परिणाम कराचित् सहश भी हो सकते हैं। यही बात उसके पीछे इस करणके मांडनेवाले जीवोंके परिणामोंके विषयमें जानना चाहिए। अधःकरण परिणामका काल समाप्त होते ही सातिशय अप्रमत्तसंयतगुणस्थानका काल समाप्त हो जाता है और वह जीव आठवें गुणस्थानमें प्रवेश करता है।

यहां यह ज्ञातन्य है कि आगेक पांच गुणस्थान दो श्रेणियों में विभक्त हैं— एक उपशम- श्रेणी और दूसरी क्षपकश्रेणी। जो जीव मोहनीयकर्मके उपशमनके लिए उद्यत होता है, वह अपक श्रेणीपर चटता है और जो कमें के क्षय करने के लिए उद्यत होता है, वह अपक श्रेणीपर चटता है। उपशमश्रेणीके चार गुणस्थान हैं— आठवां, नवां, दशवां और ग्यारहवां। क्षपकश्रेणीके भी चार गुणस्थान हैं— आठवां, नववां, दशवां और बारहवां। इन दोनों ही श्रेणियोंका जघन्य और उत्कृष्टभील अन्तर्मुहूर्त है। तथा प्रत्येक श्रेणीके प्रत्येक गुणस्थानका कालभी अन्तर्मुहूर्त है। आगे दोनों ही श्रेणियोंके गुणस्थानोंका एक साथ ही वर्णन किया जायगा। यहीं एक बात और भी जानने के योग्य है कि वेदकसम्यक्त्व सातवेंसे आगे के गुणस्थानोंमें नहीं होता है। अतः जो भी जीव उपर चटना चाहता है, उसका द्वितीयोपशमसम्यक्त्व या श्वायिकसम्यक्त्वको यहीं धारण करना आवश्यक है। श्वायिकसम्यक्त्वी जीव तो दोनोंही श्रेणीयोंपर चट सकता है, किन्तु द्वितीयोपशम सम्यक्त्वी केवल उपशमश्रेणीपर ही चट्ता है।

८ अपूर्वकरणसंयत्गुणस्थान - अधःप्रवृत्तकरणके कालमें वर्तमान जीव किसीभी कर्मका उपराम या क्षय नहीं करता है, किन्तु प्रतिसमय अनन्तगुणी विशुद्धिसे बढ़ता रहता है। आठवें गुणस्थानमें प्रवेश करतेही अधःकरणकी अपेक्षा उसके परिणामोंकी विशुद्धि और भी अनन्तगुणी हो जाती है। इस प्रकारकी विशुद्धिवाले परिणाम इसके पूर्व कभी नहीं प्राप्त हुए थे, इस लिए इन्हें अपूर्वकरण (परिणाम) कहते हैं। जिसप्रकार अधःकरणमें भिन्न समयवर्ती जीवोंके परिणाम सदश और विसदश दोनोंही प्रकारके होते हैं, वैसा अपूर्वकरणमें नहीं है। किन्तु यहांपर भिन्न समयवर्ती जीवोंके परिणाम अपूर्व होते हैं, अर्थात् विसदश ही होते हैं, सदश नहीं होते। इस गुणस्थानमें प्रवेश करनेके प्रथम समयसे ही चार कार्य प्रत्येक जीवके प्रारम्भ हो जाते हैं— १ गुणश्रेणीनिर्जरा, २ गुणसंक्रमण, ३ स्थितिकांडकधात और ४ अनुभागकांडकधात। प्रतिसमय

असंख्यात गुणित श्रेणीके क्रमसे कर्म-प्रदेशोंकी निर्जरा करनेको गुणश्रेणीनिर्जरा कहते हैं। यहांपर जिन अप्रशस्त प्रकृतियोंका बन्ध नहीं होता है, उनकी सत्तामें स्थित कर्म-वर्गणाओंको उस समय बंधनेवाली अन्य प्रकृतियोंमें असंख्यात गुणितश्रेणीके रूपसे संक्रमण करनेको गुणसंक्रमण कहते हैं। विद्यमान कर्मोंकी स्थितियोंके सहस्रों कांडकोंके घातको स्थितिकांडकघात और उन्हीं कर्मोंके सहस्रों ही अनुभाग-काण्डकोंके घातको अनुभागकांडकघात कहते हैं। इस प्रकार इन चारों ही कार्योंको करते हुए वह अपूर्वकरणका काल समाप्त करता है। यद्यपि इस गुणस्थानमें भी जीव किसी भी कर्मका उपशम या क्षय नहीं करता है, तथापि वह उक्त चारों क्रिया-विशेषोंके द्वारा अपने कर्म भारको बहुत कुछ हल्का कर देता है।

**९ अनिवृत्तिकरणगुणस्थान** इस गुणरथानमें प्रवेश करनेवाळे जीवके परिणामभी प्रतिसमय अनन्तगुणी विशुद्धिसे बढ़ते रहते हैं और यहांपर भी अपूर्वकरणके समानही उक्त चारों कार्य होते हैं । इस प्रकार इस गुणस्थानके कालका बहुभाग व्यतीत होनेपर उपशम श्रेणीपर चढ़ा हुआ जीव अप्रत्याख्यानादि बारह कथाय और नव नोकथाय इन इक्कीस मोह-प्रकृतियोंका अन्तर-करण करता है। इन प्रकृतियोंकी विवक्षित स्थल्से नीचे और ऊपरकी कितनीही स्थितियोंको छोडकर अन्तर्मुहर्तप्रमाण मध्यवर्ती स्थितियोंके निषेकोंके द्रव्यको ऊपर और नीचेकी स्थितियोंके द्रव्यमें निक्षेपण करके वहांके निषेकोंके अभाव करनेको अन्तरकरण कहते हैं। अन्तरकरणके पश्चात् उपशामक जीव सर्वप्रथम नपुंसकवेदका उपशम करता है, तदनन्तर स्रीवेदका और, उसके पश्चात् हास्यादि छह नोकषायोंका और पुरुषवेदका उपराम करता है। तत्पश्चात् अप्रत्याख्यानावरणचतुष्क और प्रत्याख्यानावरणचतुष्क इन आठों मध्यम कषायोंका उपशम करता है। इसके अनन्तर क्रमसे संज्वलन, कोध, मान, माया और बादर लोभका उपशम करके नववें गुणस्थानके कालको समाप्त करता है। किन्तु जो जीव क्षपकश्रेणीपर चढ़कर इस गुणरथानमें आया है, वह नववें गुणस्थानके बहुभाग ब्यतीत होनेपर सर्वप्रथम १ रत्यानगृद्धि, २ निद्रानिद्रा, ३ प्रचलाप्रचला, ४ नरकगित, ५ नरकगत्यानपूर्वी. ६ तिर्यगाति, ७ तिर्यगत्यानुपूर्वी, ८ एकेन्द्रियजाति, ९ द्वीन्द्रियजाति १० त्रीन्द्रियजाति, ११ चतुर्रिन्द्रियजाति, १२ आतप, १३ उद्योत, १४ स्थावर, १५ सूक्ष्म, और १६ साधारण इन सोल्रह प्रकृतियोंका क्षय करता है। तदनन्तर आठ मध्यम कषायोंका क्षय करता है। तदनन्तर चार संज्वलन और नव नोकषायोंका अन्तर करके सर्वप्रथम नपुंसकवेदका क्षय करता है, पुनः स्त्रीवेदका क्षय करता है और तत्पश्चात् छह नोकषायोंका और पुरुषवेदका क्षय करता है। इसके पश्चात् क्रमसे संज्वटन क्रोध, मान, माया और बादर लोभका क्षय करके. नवर्वे गुणस्थानका काल समाप्त करता है।

१० सूक्ष्मसाम्परायगुणस्थान इस गुणस्थानमें यतः सूक्ष्मसाम्पराय अर्थात् सूक्ष्म लोभक्षाय विद्यमान है, अतः इसे सूक्ष्मसाम्पराय कहते हैं। जो उपशमश्रेणीसे चढ़ता हुआ यहां आया हैं, वह एक अन्तर्मुहूर्त काल तक सूक्ष्म लोभका वेदन (अनुभवन) करके अन्तिम समयमें ्उसका भी उपशम करके ग्यारहवें गुणस्थानमें प्रवेश करता है। किन्तु जो क्षपकश्रेणीपर चढ़ता हुआ इस गुणस्थानको प्राप्त हुआ है, वह अन्तर्मुहूर्त तक सूक्ष्म छोभका वेदन करता और प्रति-समय उसके द्रव्यका असंख्यातगुणश्रेणीरूपसे निर्जरा करता हुआ अन्तिम समयमें उसका क्षय करके बारहवें गुणस्थानमें प्रवेश करता है।

- ११ उपश्चान्तमोहगुणस्थान इस गुणस्थानमें वर्तमान जीवके मोहनीय कर्मकी समस्त प्रकृतियां उपशान्त हो चुकी हैं, अतः उसे उपशान्त मोह या उपशान्तकषाय कहते हैं। जिस-प्रकार गंदले जलमें कतक ( निर्मली ) फल या फिटकरी डाल देनेपर उसका गंदलापन उपशान्त हो जाता है और ऊपर एकदम स्वच्छ जल रह जाता है, अथवा जैसे शरद्ऋतुमें सरोवरका जल गंदलापन निचे बैठ जानेसे एकदम स्वच्छ हो जाता है, उसी प्रकार सम्पूर्ण मोहकर्मके उपशान्त हो जानेसे इस गुणस्थानवर्ती जीवके परिणामोंमें एकदम निर्मलता आ जाती है और वह छन्नस्थ ( अव्यज्ञ ) रहते हुए भी यथाख्यात चारित्रको प्राप्त कर वीतराग संज्ञाको प्राप्त कर लेता है। किन्तु इस गुणस्थानका अन्तर्मुहूर्तप्रमाण कालके समाप्त होते ही उपशान्त हुई कषाय पुनः उदयमें आ जाती हैं और यह ग्यारहवें गुणस्थानसे गिरकर वापिस नीचेके गुणस्थानोंमें चला जाता है।
- १२ क्षीणमोहगुणस्थान क्षपकश्रेणीपर चढ़ते हुए जिस जीवने दशवें गुणरथानके अन्तमें सूक्ष्म छोभका क्षय कर दिया है, वह मोहके सर्वथा क्षय हो जानेसे दशवेंसे एकदम बारहवें गुणस्थानमें पहुंचता है और छश्चस्थ होते हुए भी यथाख्यातचारित्रको पाकर वीतराग संज्ञाको प्राप्त करता है। इस गुणस्थानका काछ भी अन्तर्मुहूर्त है। जब उस काछमें दो समय शेष रह जाते हैं, तब निद्रा और प्रचछा इन दो कमेंका एक साथ क्षय करता है। तत्पश्चात् अन्तिम समयमें ज्ञानावरणीयकर्मकी पांच प्रकृतियां, दर्शनावरणकी शेष रही चार प्रकृतियां और अन्तरायकी पांच प्रकृतियां इन चौदह प्रकृतियोंका एक साथ क्षय करके सर्वज्ञ और सर्वदर्शी बनता हुआ तेरहवें गुणस्थानमें प्रवेश करता है।
- १३ सयोगिकेवलीगुणस्थान दशवं गुणस्थानके अन्तमं मोहकर्मके और बारहवें गुणस्थानके अन्तमं ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, और अन्तरायकर्मके सर्वथा क्षय हो जानेसे जिनके साथिकअनन्तज्ञान, अनन्तदर्शन, अनन्तसुख, अनन्तविर्यरूप, अनन्तचतुष्ठय, तथा इनके साथ क्षायिकसम्यक्त्व, क्षायिक दान, क्षायिक लाभ, क्षायिक भोग और क्षायिक उपभोग, ये नौ लिब्धयां प्रकट हो गई है और केवलज्ञानरूपी सूर्यकी किरणोंके समूहसे जिनका अञ्चानरूपी अन्धकार सर्वथा नष्ट हो गया है, अतः जिन्होंने परमात्मपदको प्राप्त कर लिया है, जो योगसेसिहत होनेके कारण सयोगी कहलाते हैं और असहाय केवलज्ञान और केवलदर्शनसे सिहत होनेके कारण केवली कहलाते हैं, ऐसे अरिहन्त परमेग्रीकी सर्वज्ञत्व और सर्वदर्शित्व अवस्था इस गुणस्थानमें प्रकट हो जाती है। ये सयोगिकेवली भगवान एक भी कर्मका क्षय नहीं करते हैं; किन्तु अवशिष्ठ रहे

हुए चार अधातिया कर्मोंमेंसे आयुक्समिको छोड़कर रोष नाम, गोत्र और वेदनीय इन तीन कर्मोंके सत्त्रकी प्रतिसमय असंख्यातगुणी निर्जरा करते हुए संसारमें जीवन-पर्यंत विहार करते हैं और प्राणिमात्रको धर्मका उपदेश देते रहते हैं। इस गुणस्थानका जघन्यकाल अन्तर्मुहूर्त है और उत्कृष्ट काल आठ वर्ष अन्तर्मुहूर्तसे कम एक पूर्वकोटी वर्ष है।

१४ अयोगिकेवलीगुणस्थान— जब उपर्युक्त सयोगिकेवली जिनकी आयु अन्तर्मुहूर्त-प्रमाण शेष रह जाती है, तब वे योग-निरोध करके अयोगि-केवली बनकर इस गुणस्थानमें प्रवेश 👾 करते हैं। योगका अभाव हो जानेसे उनके कर्मास्रवका सर्वधा अभाव हो जाता है और इसी कारण वे नवीन कर्म बन्धसे सर्वथा मुक्त हो जाते हैं, तथा सत्तामेरियत सर्व कर्मोके क्षयके उन्मुख हैं। वे शीलके अठारह हजार भेदोंके स्वामी हो जातें हैं, चौरांसीलाख उत्तर गणोंकी पूर्णता भी उनके हो जाती है और योगके अभावसे आत्म-प्रदेशोंके निष्कम्प हो जानेके कारण वे शैल ( पर्वत ) के समान अचल, स्थिर, शान्त दशाको प्राप्त हो जाते हैं। इस गुणस्थानका काल लघु अन्तर्भुहूर्त मात्र है, अर्थात् अ, इ, उ, ऋ, छ, इन पांच हस्व स्वरोंके उच्चारणमें जितना काछ लगता है, उतना है। जब इस गुणस्थानका दो समय प्रमाण काल शेष रहता है, तब ये अयोगि-केवली जिन वेदनीयकर्मकी दोनों प्रकृतियोंमेंसे अनुदयरूप कोई एक, देवगति, पांच शरीर, पांच संघात, पांच बन्धन, छह संस्थान, तीन अंगोपांग, छह संहनन, पांच वर्ण, दो गन्ध, पांच रस, आठ स्पर्श, देवगत्या**नुपू**र्वी, अगुरुखंघु, उपघात, परवात, उच्छ्वास, प्रशस्तविहायोगति, अप्रशस्त-विहायोगित, अपर्याप्त, प्रत्येकशरीर, स्थिर, अस्थिर, शुभ, अशुभ, दुर्भग, दुःस्वर, सुस्वर, अनादेय, अयशःकीर्ति, निर्माण और नीच गोत्र इन बहत्तर प्रकृतियोंका एक साथ क्षय करते हैं। तत्पश्चात् अन्तिम समयमें उदयको प्राप्त एक वेदनीय, मनुष्यायु, मनुष्यगति, पंचेन्द्रियजाति, मनुष्यगत्यानुपूर्वी, त्रस, बादर, पर्याप्त, सुभग, आदेय, यशःकीर्ति, उच्चगोत्र और यदि तीर्थंकर प्रकृतिका सत्त्व है, तो वह इस प्रकार तेरह प्रकृतियोंका क्षय करके वर्तमान शरीरको छोडकर सर्व कमेंक्से विप्रमुक्त होते हुए निर्वाणको प्राप्त होते हैं, अर्थात् सिद्ध परमात्मा बनकर सिद्धालयमें जा पहंचते हैं और सदाके लिए संसारके आवागमन और परिभ्रमणसे मुक्त हो जाते हैं।

इन चौदह गुणस्थानोंके द्वारा संसारी आत्मा अपने ऊपर आच्छादित राग, द्वेष, मोहादि भावोंको दूर कर आत्म-विकास करके आत्मासे परमात्मा बन जाता है।

#### मार्गणास्थान

मार्गणा राब्दका अर्थ अन्वेषण ( स्नोज ) करना होता है । अतएव जिन नारकादिरूप पर्यायोंके और ज्ञानादि धर्मविशेषोंके द्वारा जिन नारकादिरूप स्थानों में जीवोंका अन्वेषण किया जाता है, उन्हें मार्गणास्थान कहते हैं । ये मार्गणास्थान चौदह हैं – १ गति, २ इन्द्रिय, ३ काय, ४ योग, ५ वेद, ६ कषाय, ७ ज्ञान, ८ संयम, ९ दर्शन, १० लेश्या, ११ भन्यस्य, १२ सम्यक्त्व, १३ संज्ञित्व और १४ आहार मार्गणा।

- १ गितमार्गणा— एक भवसे निकलकर दूसरे भवमें जानेको गित कहते हैं। अथवा गित नामक नामकर्मके उदयसे जीवकी जो चेष्टाविशेष उत्पन्न होती है, अर्थात् नारक, तिर्यञ्च आदि रूपसे परिणमन होता है, उसे गित कहते हैं। गित चार प्रकारकी है— नरकगित, तिर्यग्गित, मनुष्यगित और देवगित। संसारके समस्त प्राणियोंका इन चारों ही गितयोंमें निवासस्थान है। जो संसारके परिश्रमणसे मुक्त हो गये हैं, उन्हें सिद्ध कहते हैं और वे सिद्धालयमें रहते हैं, जिसे कि पांचवी सिद्धगित कही जाती है। इस प्रकार गितमार्गणाके द्वारा सर्व प्राणियोंका अन्वेषण या परिज्ञान हो जाता है।
- २ इन्द्रियमार्गणा- इन्द्र नाम आत्माका है, उसके अस्तित्वकी सूचक अविनाभावी शक्ति, लिंग या चिन्ह विशेषको इन्द्रिय कहते हैं । ज्ञानावरणकर्मके क्षयोपशम-विशेषसे संसारी जीवोंके स्पर्श, रस, गन्ध, वर्ण और शब्दरूप अपने अपने नियत विषयोंको ब्रहण करनेकी शक्तिकी विभिन्नतासे इन्द्रियोंके पांच भेद हैं - स्पर्शनेन्द्रिय, रसनेन्द्रिय, घाणेन्द्रिय, चक्षारिन्द्रिय और श्रोत्रेन्द्रिय । जातिनाम कर्मके उदयसे जिन जिबोंके एकमात्र स्पर्शनेन्द्रिय पाई जाती है, ऐसे प्रथी, जल, अग्नि, वायु और वनस्पतिकायिक जीत्रोंको एकेन्द्रिय जीव कहते हैं। जिनके स्पर्शन, रसना ये दो इन्द्रियां पाई जाती हैं. ऐसे लट, केंचुआ आदि जीवोंको द्वीन्द्रिय जीव कहते हैं। जिनके स्पर्शन, रसना और घाण ये तीन इन्द्रियां पाई जाती हैं, ऐसे कीडी, मकोडा, खटमल, जूं इत्यादि जीवोंको त्रीन्द्रिय जीव कहते हैं । जिनके स्पर्शन, रसना, घ्राण और चक्ष, ये चार इन्द्रियां पाई जाती हैं, ऐसे भौरा, मक्खी, मच्छर आदि जंतुओंको चतुरिन्द्रिय जीव कहते हैं। जिनके षांचोंही इन्द्रियां पाई जाती हैं, ऐसे मनुष्य, देव, नारकी और गाय, मैंस आदि पश् और कब्रुतर, मयूर, हंस आदि पक्षियोंको पंचेन्द्रिय जीव कहते हैं। पंचेन्द्रिय जीवोंमें जो तिर्यगातिके जीव है, उनमें कुछके मन पाया जाता है और कुछके नहीं। जिनके मन होता है, उन्हें संज्ञी और जिनके नहीं होता है, उन्हें असंज्ञी कहते हैं। इस प्रकार संसारके समस्त प्राणियोका संग्रह या अन्वेषण इन पांचों इन्द्रियोंके द्वारा हो जाता है। जो इन्द्रियोंके सम्पर्कसे रहित हो गये हैं, ऐसे सिद्धोंको अतीन्द्रिय कहते हैं।
- ३ कायमार्गणा आत्माकी योगरूप प्रवृत्तिसे संचित हुए औदारिकादिशरीररूप पुद्गलिपण्डको काय कहते हैं। त्रस और स्थावर नामकर्मके उदयसे समस्त जीवराशि त्रसकायिक और स्थावरकायिक इन दो भागोंमें समाविष्ट हो जाती है। पृथ्वीकायिक आदि पांच एकेन्द्रिय जीवोंको स्थावरकायिक कहते हैं और द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय और पंचेन्द्रिय जीवोंको त्रसकायिक कहते हैं। जो जीव कर्मक्षय करके मुक्त हो चुके हैं, उन्हें अकायिक जीव जानना चाहिए।

8 योगमार्गणा प्रदेश-परिस्पन्दरूप आत्माकी प्रवृत्तिके निमित्तसे कर्मोंके ग्रहण करनेमें कारणभूत शक्तिकी उत्पत्तिको योग कहते हैं । अथवा आत्म-प्रदेशोंके संकोच और विस्तार-रूप क्रियाको योग कहते हैं । योगके तीन भेद हैं — मनोयोग, वचनयोग और काययोग । वस्तु-स्वरूपके विचारके कारणभूत भावमनकी उत्पत्तिके लिए जो आत्म-प्रदेशोंमें परिस्पन्द होता है, उसे मनोयोग कहते हैं । वचनोंकी उत्पत्तिमें जो योग कारण होता है, उसे वचनयोग कहते हैं और कायकी क्रियाकी उत्पत्तिके लिए जो प्रयत्न होता है, उसे काययोग कहते हैं । इन तीनों योगोंमेंसे एकेन्द्रिय जीवोंके केवल एक काययोग पाया जाता है । हीन्द्रियसे लेकर असंज्ञी पंचेन्द्रिय तकके जीवोंके वचनयोग और काययोग ये दो योग पाये जाते हैं । संज्ञी पंचेन्द्रिय जीवोंके तीनोंही योग पाये जाते हैं । इस प्रकार इन तीनों योगोंके द्वारा सर्व तेरहवें गुणस्थान तकके सर्व जीवोंको अनुमार्गणा हो जाता है । जो योगोंसे रहित हैं, ऐसे चौदहवें गुणस्थानवर्ती अयोगिकेवली और सिद्ध जीवोंको अयोगी जानना चाहिए ।

५ वेदमार्गणा— चारित्रमोहनीयकर्मका भेद जो वेद नोकषायवेदनीय है, उसके उदयसे स्त्री, पुरुष या उभयके विषय सेवनरूप भावोंको वेद कहते हैं। वेदके तीन भेद हैं— स्विद, पुरुषवेद और नपुंसकवेद। क्षियोंको पुरुषोंके साथ रमनेकी जो इच्छा होती है, उसे स्विवेद कहते हैं। पुरुषोंको स्वियोंके साथ रमनेकी अभिलाषाको पुरुषवेद कहते हैं। स्वी और पुरुष दोनोंके साथ रमनेकी अभिलाषाको नपुंसकवेद कहते हैं। अथवा उक्त दोनों वेदोंकी अभिलाषारूप प्रवृत्तिसे भिन्न जिस किसीभी प्राणी या उसके अंग-उपांगोंके साथ रमनेके भावको नपुंसकवेद कहते हैं। एकेन्द्रियोंसे लेकर असंज्ञीपचेन्द्रियों तकके सर्व जीव नपुंसकवेदिही होते हैं। संज्ञीपचेन्द्रियोंमें तीनोंवेदी जीव होते हैं। उनमें भी नारिकियोंके केवल नपुंसकवेद होता है और देवोंके स्त्री वा पुरुष ये दो वेद होते हैं। मनुष्य और संज्ञीपचेन्द्रियोंमें तीनों वेदवाले जीव पाये जाते हैं। गुणस्थानोंकी अपेक्षा ये तीनों वेद नववें गुणस्थानके सवेद भाग तक पाये जाते हैं, उससे ऊपरके रोष गुणस्थानवर्ती मनुष्य और सिद्धोंको अवेदी जानना चाहिए।

६ कषायमार्गणा - जो सुख-दुःखको उत्पन्न करनेवाल कर्मरूपी क्षेत्रका कर्षण करे, आत्माके सम्यग्दर्शन, संयमासंयम, सकलसंयम और यथाख्यातचारित्रको न होने दे, उसे कषाय कहते हैं। कषायके चार भेद हैं - क्रोध, मान, माया और लोभ। संसारके क्षुद्रसे क्षुद्र एकेन्द्रिय प्राणीसे लेकर चारों गतियोंके पंचेन्द्रिय प्राणियोंतक सभीके ये चारों कषाय पाई जाती है। यहां तक ि आत्म-विकास करनेवाले जीवोंके भी नववें गुणस्थान तक चारों कषाय पाई जाती हैं। नववें गुणस्थानमें क्रोध, मान, माया कषायका क्षय होता है। लोभकषाय दशवें गुणस्थानतक पाया जाता है, उसके अन्तमें ही लोभ कषायका क्षय होता है। इसके उपर कषायोंका अभाव होनेसे ग्यारहवें आदि चार गुणस्थानवर्ता जीवोंको और सिद्धोंको अकषाय अर्थात् कषाय-रहित

जानना चाहिए । इस प्रकार कषाय मार्गणाके द्वारा समस्त प्राणियोंका अन्वेषण किया जाता है ।

 ज्ञानमार्गणा— जिसके द्वारा वस्तु-स्वरूप जाना जाता है, उसे ज्ञान कहते हैं। **ज्ञानके पांच भेद हैं— आभिनित्रोधिक ज्ञान ( मतिज्ञान ), श्रुतज्ञान, अवधिज्ञान, मनःपर्ययज्ञान और** केवलज्ञान । अभिमुख स्थित नियमित वस्तुका इन्द्रिय और मनकी सहायतासे जो ज्ञान उत्पन्न होता है, उसे आभिनिबोधिकज्ञान कहते हैं । आभिनिबोधिकज्ञानसे जानी हुई वस्तुका आश्रय छेकर उससे सम्बद्ध किन्तु भिन्न ही पदार्थके जाननेको श्रुतज्ञान कहते है। जैसे किसी स्थानसे निकलते हुए धूमको देख कर रसोईघर आदिमें स्थित अग्निका ज्ञान करना और घूम शब्दको सनकर उसके कारणभूत अग्निका ज्ञान होना। द्रव्य, क्षेत्र, काल, भावकी अपेक्षा लेकर इन्द्रियोंकी सहायताके विनाही रूपी पदार्थोंके साक्षात् जाननेको अवधिज्ञान कहते हैं। भूतकालमें मनके द्वारा विचारी गई, वर्तमानमें मनंःस्थित और आगामी कालमें मनके द्वारा सोची जानेवाली बात जानलेनेको मनःपर्ययज्ञान कहते है। त्रिलोक और त्रिकालवर्ती समस्त द्रव्योंको तथा त्रैकालिक अनन्तगुण और पर्यायोंके साक्षात् युगपत् जाननेवाले ज्ञानको केवल्ज्ञान कहते हैं। इनमेसे प्रारम्भके तीन ज्ञान मिथ्यारूपभी होते हैं, जिन्हे क्रमशः मति-अज्ञान, श्रुताज्ञान और विभंगाज्ञान कहते हैं। सम्यग्दर्शन होनेके पूर्वतक प्रारम्भके तीन गुणस्थानोंमें संसारीजीवोंके जो मति, श्रुत, अवधिज्ञान होते हैं, उन्हें मिथ्याज्ञानही जानना चाहिए। चौथे गुणस्थानसे लेकर ऊपरके गुणस्थानोंमें जो **ज्ञान होते हैं, वे सब सम्यग्ज्ञानही होते हैं। मन**ःपर्ययज्ञान छठे गुणस्थान**से लेकर बारहवें** गुणस्थान तक होता है। केवळज्ञान तेरहवें, चौदहवें गुणस्थानोंमें और सिद्धोंके होता है।

८ संयममार्गणा— पंच महाव्रतोंके धारण करना, पंच समितियोंका पालन करना, क्रोधादि कषायोंका निम्रह करना, मन-वचन-कायरूप तीन दण्डोंका त्याग करना और पांच इन्द्रियोंके विषयोंका जीतना संयम है। संयमके पांच भेद हैं— सामायिक, छेदोपस्थापना, परिहार-विद्युद्धि, सूक्ष्मसाम्पराय, यथाएयात। इनके अतिरिक्त देशसंयम और असंयमभी इसी मार्गणाके अन्तर्गत आते हैं। सर्व सावद्ययोगके त्यागकर अभेदरूप एक संयमको धारण करना सामायिक-संयम है। उसी अभेदरूप एक संयमको दो, तीन, चार, पांच महाव्रतोंके भेदरूपसे धारण करना छेदोपस्थापना संयम है। तीस वर्षतक गृहस्थाश्रममें रहकर और अपनी इच्छानुसार सर्व प्रकारके भोगोंको अच्छी तरहसे भोगकर तदनन्तर मुनिदीक्षा लेकरके जो तीर्थंकरके पादमूलमें वर्षपृथकत्व (तीनसे ऊपर और नौ वर्षसे नीचेकी संख्याको पृथकत्व कहते हैं) कालतक रहकर प्रत्याख्यानपूर्वका भलीभांति अध्ययन करना इस प्रकारकी साधनाको प्राप्त करता है कि उसके गमनागमन, आहार-विहार और रायनासन आदि क्रियाओंको करते हुए किसीभी प्रकार जीवको रचमात्र भी बाधा नहीं होती है। इस प्रकारकी साधनाविशेषके साथ जो संयमका अभेदरूपसे या भेदरूपसे पालन होता है, उसे परिहारविशुद्धि संयम कहते हैं। जिनकी समस्त कथायें नष्ट हो

गई हैं, केवल एक अतिसूक्ष्म छोम शेष रह गया है, ऐसे दशम गुणस्थानवर्ती साधुके जो संयम होता है, उसे सूक्ष्मसाम्परायसंयम कहते हैं। कषायोंके सर्वथा अभाव होनेसे जो वीतराग परिणित-रूप चारित्र होता है, उसे यथाख्यातसंयम कहते हैं। श्रावकके व्रत पालनेको देशसंयम कहते हैं। और किसीभी प्रकारके संयम नहीं पालनेको असयम कहते हैं। प्रारम्भके चार गुणस्थान असंयम्ररूप ही हैं। देशसंयम पांचवें गुणस्थानमें होता है। सामायिक और छेदोपस्थापनासंयम छठे गुणस्थानसे नववें गुणस्थानतक होते हैं। सूक्ष्मसाम्परायसंयम दशवें गुणस्थानमें होता है। यथाख्यातसंयम व्यारहवें गुणस्थानसे लेकर चौदहवें गुणस्थानतक होता है। इस प्रकार संयमके द्वारा जीवोंके अन्वेषण करने को संयममार्गणा कहते हैं

- ९ दर्शनमार्गणा— सामान्य विशेषात्मक पदार्थके विशेष अंशका ग्रहण न करके केवल सामान्य अंशके ग्रहण करनेको दर्शन कहते हैं। अथवा पदार्थको जाननेके लिए उद्यत आत्माको जो आत्म-प्रतिभास होता है, उसे दर्शन कहते हैं। इसके चार भेद हैं— चक्षुदर्शन, अचक्षुदर्शन, अवधिदर्शन और केवलदर्शन। चक्षुरिन्द्रियसे सामान्य प्रतिभासरूप अर्थके ग्रहण करनेको चक्षुदर्शन कहते हैं। चक्षुकेसिवाय शेष इन्द्रिय और मनसे जो सामान्य प्रतिभास होता है उसे अचक्षुदर्शन कहते हैं। अवधिज्ञानके पूर्व उसके विषयभूत पदार्थके सामान्य प्रतिभासको अवधिदर्शन कहते हैं। केवलज्ञानके साथ त्रैकालिक और त्रैलोक्यवर्त्ती अनन्त पदार्थके सामान्य प्रतिभासको केवलदर्शन कहते हैं। अचक्षुदर्शन एकेन्द्रियोंसे लगाकर बारहवें गुणस्थानतक होता है। चक्षुदर्शन चतुरिन्द्रियोंसे लगाकर बारहवें गुणस्थानतक होता है। चक्षुदर्शन चतुरिन्द्रियोंसे लगाकर बारहवें गुणस्थानवर्ती जीवोंके तथा सिद्धोंके होता है। इस प्रकारसे दर्शनके द्वारा जीवोंके मार्गण करनेको दर्शनमार्गणा कहते हैं।
- १० लेक्यामार्गणा— कषायसे अनुरांजित योगकी प्रवृत्तिको लेक्या कहते हैं। लेक्याके छह भेद हैं— कृष्णलेक्या, नीललेक्या, कापोतलेक्या, पीतलेक्या, प्रमलेक्या और शुक्कलेक्या। तीत्र क्रोध करना, बदला लिये विना वैरका न छोड़ना, लड़ाकू स्वभाव होना, दया-धर्मसे रहित दुष्ट प्रवृत्ति करना, सदा रौद्र ध्यानरूप परिण्रत होना कृष्णलेक्याके चिन्ह हैं। विषय-लोलुपि होना मानी, मायावी होना, आलसी और बुद्धि-विहीन होना, धन-धान्यमें तीत्र तृष्णा होना, दूसरेको ठगनेमें तत्पर रहना नीललेक्याके चिन्ह हैं। दूसरोंसे जरासी बातमें रुष्ट होना, परिनन्दा और आत्म-प्रशंसा करना, दूसरेका विश्वास न करना, अपनी प्रशंसा या चापल्रसी करनेवालेको धनादिका देना, अपनी हानि-वृद्धि, लाभ-अलाभ और कार्य-अकार्यका विचार न रखना, कापोतलेक्याके चिन्ह हैं। ये तीनों अशुभलेक्याएं कहलाती हैं। हानि-लाभ और कर्त्तव्य-अकर्तव्यका विचार रखना, दया-दानमें तत्पर रहना, सवपर समान दृष्ट रखना और कोमल परिणामी होना पीत या तेजोलेक्याके चिन्ह हैं। भद्र परिणामी होना, त्यागी होना, किसीकेद्वारा उपद्रव और उपसर्गदिके

करनेपर भी क्षमाभाव धारण करना, गुरुजनोंकी सेवा-सुश्रूषा करना और व्रत-शीलादिको पालन करना पद्मलेश्याके चिन्ह हैं। किसीके प्रति पक्षपात न करना, किसीसे राग-देष नहीं रखना, अपनी प्रवृत्तिको शान्त रखना, निरन्तर प्रसन्न चित्त रहना, धर्म-सेवन करते हुए भी निदान (फलकी इच्छा) न करना और सर्व प्राणियोंपर समभाव रखना ये शुक्क लेश्याके चिन्ह हैं। पहले गुणस्थानसे लेकर चौथे गुणस्थान तकके जीवोंके यथासंभव छहों लेश्याएं होती हैं। आगे सातवें गुणस्थान तक पीत आदि तीन शुभ लेश्याएं पाई जाती हैं और आठवेंसे लेकर तेरहवें गुणस्थानतक शुक्कलेश्या होती हैं। चौदहवें गुणस्थानवर्ती और सिद्धजीव लेश्याओंके लेपसे रहित होनेके कारण अलेश्य कहलाते हैं। इस प्रकारसे लेश्याओंके द्वारा जीवोंके अन्वेषण करनेको लेश्यामार्गणा कहते हैं।

- ११ भव्यत्वमार्गणा— जिन जीनोंमें मोक्ष जानेकी योग्यता पाई जाती है, अवसर पाकर जिनके भीतर सम्यग्दर्शनादि गुण कभी न कभी अवश्य प्रकट होनेवाले हैं, उन्हें भव्य कहते हैं। किन्तु संसारमें कुछ ऐसे भी जीव हैं, जिन्हें बाहिरी उत्तमसे उत्तम निमित्त मिलनेपर भी उनके आत्मिक गुणोंका न कभी विकास होनेवाला है और न कभी सम्यग्दर्शनादि गुण भी प्राप्त होनेवाले हैं, उन्हें अभव्य कहते हैं। अभव्य जीवोंके एकमात्र पहिला मिथ्यात्वगुणस्थान ही रहता है इससे उपर वे कभी नहीं चढ़ सकते और न कभी मोक्ष प्राप्त कर सकते हैं। भव्योंके सभी गुणस्थान होते हैं। सिद्धजीव भव्यत्व और अभव्यत्व भावसे रहित होते हैं। इस प्रकारसे इस मार्गणाद्वारा सर्व जीवोंका अनुमार्गण किया जाता है।
- ै २ सम्यक्त्वमार्गणा— तत्त्वार्ध श्रद्धानको सम्यक्त्व कहते हैं । तत्त्वार्थनाम आप्त, आगम और पदार्थका है, इसके विषयमें दृढ श्रद्धा, रुचि या प्रतीतिको सम्यन्दर्शन कहते हैं । यह व्यवहारनयकी अपेक्षा लक्षण है । निश्चयनयकी अपेक्षा लन्य समस्त परद्रव्योंसे आत्म-स्वरूपको भिन्न समझकर बिर्मुखी दृष्टि हटाकर अन्तर्मुखी दृष्टि करके आत्माके यथार्थ स्वरूपका अनुभव कर उसमें स्थिर होनेको सम्यन्दर्शन कहते हैं । सम्यक्त्वके तीन भेद हैं औपशिमक सम्यक्त्व, क्षायिक सम्यक्त्व और क्षायोपशिमक या वेदक सम्यक्त्व । इन तीनोंका स्वरूप पहले बतला आये हैं । औपशिमक सम्यक्त्व चौथे गुणस्थानसे लेकर ग्यारहवें गुणस्थानतक पाया जाता है । क्षायोपशिमक चौथेसे सात्रवें गुणस्थानतक होता है और क्षायिकसम्यक्त्व चौथेसे चौदहवें गुणस्थानतक कोवोंके तथा सिद्धोंके पाया जाता है । सम्यग्मिथ्यात्व कर्मके उदयसे जिनका सम्यक्त्व छूट जाता है और जिनकी श्रद्धा सम्यक्त्व और मिथ्यात्व इन दोनोंसे सिम्पश्चित रहती है उन्हें सम्यग्मिथ्यादृष्टि कहते हैं । ऐसे जीवोंके तीसरा गुणस्थान होता है । जिनका सम्यक्त्व अनन्तानुक्त्यी कषायके उदयसे नष्ट हो गया है, किन्तु जो अभी मिथ्यात्व गुणस्थानमें नहीं पहुंच हैं, ऐसे जीवोंको सासादनसम्यग्दृष्टि कहते हैं । इनके पहिला गुणस्थान होता है । इस प्रकारसे सम्यन्त्वका उदयत्वले जीवोंको मिथ्यादृष्टि कहते हैं । इनके पहिला गुणस्थान होता है । इस प्रकारसे सम्यन्त्वका

आश्रय लेकर त्रैलोक्यके प्राणियोंके अन्त्रेषण करनेको सम्यक्तवमार्गणा कहते हैं।

१३ संज्ञिमार्गणा नोइन्द्रिय- (मन-) आवरण कर्मके क्षयोपशमको या तज्जनित ज्ञानको संज्ञा कहते हैं। इस प्रकारकी संज्ञा जिनके पाई जाती है, ऐसे शिक्षा, क्रिया, आलाप (शब्द) और उपदेशको प्रहण करनेवाले मन-सहित जीवोंको संज्ञी कहते हैं। जिनके इस प्रकारकी संज्ञा नहीं पाई जाती है, ऐसे मन-रहित जीवोंको असंज्ञी कहते हैं। एकेन्द्रियसे लेकर चतुरिन्द्रिय तकके समस्त जीव असंज्ञीही हैं। पंचेन्द्रियोंमें देव, मनुष्य और नरकगतिके समस्त जीव संज्ञीही होते हैं। पंचेन्द्रियोंमें देव, मनुष्य और नरकगतिके समस्त जीव संज्ञीही होते हैं। तिर्यंच पंचेन्द्रियों में कुछ जलचर, थलचर और नमचर जीव ऐसे होते हैं, जिनके मन नहीं होता, उन्हें भी असंज्ञी जानना चाहिए। असंज्ञी जीवोंके केवल एक मिथ्यात्व गुणस्थान ही होता है। संज्ञी जीवोंके पहिलेसे लेकर बारहवें तकके बारह गुणस्थान होता है। सयोगिकेवली, अयोगिकेवली और सिद्ध भगवान् को संज्ञी-असंज्ञीके नामसे अतीत या परवर्ती जानना चाहिए। इस प्रकार संज्ञा और असंज्ञाके द्वारा जीवोंके अन्वेषण करनेको संज्ञीमार्गणा कहते हैं।

१४ आहारमार्गणा— औदारिकादि तीन शरीर और छह पर्यक्तियोंके योग्य नोकर्म-वर्गणाओंके प्रहण करनेको आहार कहते हैं। इस प्रकारके आहार प्रहण करनेवाले जीवोंको आहारक कहते हैं और जो इस प्रकारके आहारको प्रहण नहीं करते हैं, उन्हें अनाहारक कहते हैं। जब जीव एक शरीरको छोड़कर अन्य शरीरको प्रहण करनेके लिए दूसरी गतिमें जाता है, तब बीचमें यदि विप्रह (मोड़) लेकर जन्म लेना पड़े तो उसके अनाहारक दशा रहेगी। इस विप्रह गतिमें एक मोड़ लेनेपर एक समय, दो मोड़ लेनेपर दो समय और तीन मोड़ लेनेपर तीन समयतक जीव अनाहारक रहता है। तदनन्तर वह नियमसे आहारक हो जाता है। केवली भगवान् जब केविल समुद्धात करते हैं, तब चढ़ते और उतरते प्रतर समुद्धातमें तथा लोकपूरण समुद्धातमें इस प्रकार तीन समयतक वे भी अनाहारक रहते हैं। इन उक्त प्रकारके जीवोंको छोड़कर शेष सब संसारी जीवोंको आहारक जानना चाहिए। अयोगिकेवली और सिद्ध जीवभी अनाहारक ही हैं। विप्रहगतिकी अनाहारक दशा पहिले, दूसरे और चौथे गुणस्थानमें होती है। केवली मगवान्के केविलसमुद्धात तेरहवें गुणस्थानके अन्तमें होता है। इस प्रकार आहारक अनाहारकके रूपसे त्रैलेविसमुद्धात तेरहवें गुणस्थानके अन्तमें होता है। इस प्रकार आहारक अनाहारकके रूपसे त्रैलेविसमुद्धात तेरहवें गुणस्थानके अन्तमें होता है। इस प्रकार आहारक अनाहारकके रूपसे त्रैलेविसमुद्धात तेरहवें गुणस्थानके अन्तमें होता है। इस प्रकार आहारक अनाहारकके रूपसे त्रैलेविसमुद्धात तेरहवें गुणस्थानके अन्तमें होता है।

#### १ सत्प्ररूपणाकाः विषय

स्त्यरूपणा— सत् नाम अस्तित्वका है। तीन लोकों जीवोंका अस्तित्व कहां कहां है। और किस प्रकारसे हैं ? इस प्रश्नका उत्तर देनाही सत्प्ररूपणाका विषय है। उक्त प्रश्नका उत्तर सत्प्ररूपणामें दो प्रकार से दिया गया है— ओबसे और आदेशसे। ओघ नाम सामान्य, संक्षेप या गुणस्थानका हैं और आदेश नाम विस्तार, विशेष या मार्गणा स्थानका है। उक्त प्रश्नका उत्तर यदि संक्षेपसे दिया जाय तो यह है कि त्रिलोकवर्ती सर्व संसारी जीव चौदह गुणस्थानोंमें रहते हैं। और जो संसार-परिश्रमणसे छूट गये हैं, ऐसे सिद्ध जीव सिद्धालयमें रहते हैं। यदि उक्त प्रश्नका उत्तर विस्तारसे दिया जाय तो यह है कि वे चौदह मार्गणा स्थानोंमें रहते हैं। प्रत्येक मार्गणा अपने अन्तर्गत उत्तर मेदोंके द्वारा और भी विस्तारसे उक्त प्रश्नका उत्तर देती है, जैसा कि जपर गति आदि मार्गणाओंका परिचय देते हुएं बतलाया गया है।

प्रत्य आरम्भ करते हुए आचार्य पुष्पदन्तने मंगळाचरणके पश्चात् जीवसमासोंके अनुमार्गणाके ळिए दो सूत्रोंके द्वारा गित आदि १४ मार्गणाएं ज्ञातन्य बतलाई हैं और उनकी प्ररूपणाके ळिए सत्, संख्यादि आठ अनुयोगद्वार ज्ञातन्य कहकर उनके नामोंका निर्देश किया है। इतना कथन समस्त जीवस्थानसे सम्बन्ध रखता है। इसके पश्चात् आठवें सूत्रमें ओघ और आदेशसे निरूपणका निर्देश कर ९ वें सूत्रसे २३ वें सूत्र तक १४ गुणस्थानोंका नाम-निर्देश कर सिद्धोंका निर्देश किया गया है। जिसका मात्र यह है कि यदि संक्षेपमें जीवोंके अस्तित्वकी प्ररूपणा की जाय तो यही है कि वे चौदह गुणस्थानोंमें रहते हैं और उनके अतिरिक्त सिद्ध जीव भी होते हैं। इसके पश्चात् २४ वें सूत्रसे लेकर १७७ वें सूत्र तक आदेशसे जीवोंके अस्तित्वका विस्तारसे निरूपण किया गया है। जिसका बहुत कुछ दिग्दर्शन हम मार्गणाओंके परिचयमें करा आये हैं और विशेषकी जानकारीके छिए प्रस्तुत प्रन्थके सहप्ररूपणा अनुयोगद्वारको देखना चाहिए।

#### २ संख्याप्ररूपणा अथवा द्रव्यप्रमाणानुगम

दूसरे अनुयोगद्वारका नाम संख्याप्ररूपणा या द्रव्यप्रमाणानुगम है। समस्त जीकराशि कितनी है और किस किस गुणस्थान, तथा मार्गणास्थानमें जीवोंका प्रमाण कितना कितना है, यह बात इस अनुयोगद्वारमें बतलाई गई है। जीवोंका प्रमाण द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावकी अपेक्षा चार प्रकारसे बतलाया गया है। इस संख्याप्ररूपणाका स्वाध्याय करनेवालोंको द्रव्य-क्षेत्रादि प्रमाणोंका स्वरूप जान लेना अत्यावश्यक है, अन्यथा इस प्ररूपणामें वर्णित विषय समझमें नहीं आ सकता। अतः यहां संक्षेपसे उनका वर्णन किया जाता है।

१ द्रव्यप्रमाण - मूलभूत द्रव्यकी गणना या संख्याको द्रव्यप्रमाण कहते हैं । इसके तीन भेद हैं — संख्यात, असंख्यात और अनन्त । जो प्रमाण दो, तीन, चार आदि संख्याओंसे कहा जा सके, उसे संख्यात कहते हैं । जो राशि इतनी बढ़ी हो कि जिसे संख्याओंसे कहना संभव नहीं, उसे असंख्यात कहते हैं । जो राशि इससे भी बहुत बढ़ी हो और जिसकी सीमाका अन्त न हो, उसे अनन्त कहते हैं । इनमेंसे संख्यात राशि हमारे इन्द्रियोंका विषय है, हम अंक-गणनाके द्वारा उसे गिन सकते हैं और शब्दोंके द्वारा उसे संज्ञा-विशेषसे कह सकते हैं । अतः वह श्रुत-ज्ञानका विषय है । किन्तु असंख्यात राशिको न हम शब्दोंके द्वारा कह ही सकते हैं और न

अंकोंके द्वारा गिन ही सकते हैं। यह राशि तो अवधिज्ञानकाही विषय है। अनन्तराशि अनन्त-प्रमाणवाले केवलज्ञानका विषय है, उसे सर्वज्ञके सिवाय और कोई नहीं जान सकता।

इनमेंसे संख्यातके तीन भेद हैं— जधन्य, मध्यम और उत्कृष्ट । यद्यपि गणनाका आदि एकसे माना जाता है, तथापि वह केवल द्रव्यके अस्तित्वकाही बोधक है, भेदका सूचक नहीं । भेदकी सूचना दो से प्रारम्भ होती है, अतएव दो को संख्यातका आदि माना गया है। क्योंकि एकमें एकका भाग देनेसे अथवा एकको एकका गुणा करनेसे संख्यामें कुछ भी हानि या वृद्धि नहीं होती है। इस प्रकार जधन्य संख्यात दो है। आगे बतलाये जानेवाले जधन्य परीतासंख्यातमेंसे एक कम करनेपर उत्कृष्ट संख्यातका प्रमाण आता है। जधन्य और उत्कृष्टके मध्यमें जितनी भी संख्याएं पाई जाती हैं, उन्हें मध्यम संख्यात जानना चाहिए।

असंख्यातके तीन भेद हैं - परीतासंख्यात, युक्तासंख्यात और असंख्यातासंख्यात । ये तीनोंही जघन्य, मध्यम और उत्कृष्टके भेदसे तीन-तीन प्रकारके हैं । जघन्य, परीतासंख्यातका प्रमाण जाननेके लिए अनवस्था, शलाका, प्रतिशलाका और महाशलाका नामवाले चार महाकुडोंको बनाकर और उनमें सरसों भरकर निकालने और पुनः भरने आदि का जैसा विधान त्रिलोकसारमें गा. १४ से ३५ तक बतलाया गया, उसे देखना चाहिए । आगे बत्तलाय जानेवाले जघन्य युक्तासंख्यातमेंसे एक अंक कम करनेपर उत्कृष्ट परीतासंख्यातका प्रमाण प्राप्त होता हैं । जघन्य और उत्कृष्ट परीतासंख्यातकी मध्यवर्ती सर्व संख्याको मध्यम परीतासंख्यात जानना चाहिए ।

जघन्य परीतासंख्यातके वर्गित-संवर्गित करनेसे अर्थात् उस राशिको उतने ही वार गुणित-प्रगुणित करनेसे जघन्य युक्तासंख्यातका प्रमाण प्राप्त होता है। आगे बतलाये जानेवाले जघन्य असंख्यातासंख्यातमेंसे एक अंक कम करनेपर उन्हृष्ट युक्तासंख्यातका प्रमाण प्राप्त होता है। इन दोनोंके मध्यवर्ती सर्व संख्याको मध्यम युक्तासंख्यात जानना चाहिए। जघन्य युक्तासंख्यातका वर्ग करनेपर जघन्य असंख्यातासंख्यातका प्रमाण आता है। तथा आगे बतलाये जानेवाले जघन्य परीतानन्तमेंसे एक अंक कम करनेपर उन्हृष्ट असंख्यातासंख्यात का प्रमाण आता है। इन दोनोंकी मध्यवर्ती संख्याको मध्यम असंख्यातासंख्यात जानना चाहिए।

जघन्य असंख्यातासंख्यातको तीन बार वर्गित-संबर्गित करनेपर जो राशि उत्पन्न होती है, उसमें धर्मद्रव्य, अधर्मद्रव्य, एक जीव और लोकाकाश इन चारोंके प्रदेश, तथा अप्रतिष्ठित और सप्रतिष्ठित वनस्पतिके प्रमाणको मिलाकर उत्पन्न हुई राशिको पुनः तीन बार वर्गित-संबर्गित करना चाहिए। इस प्रकारसे प्राप्त हुई राशिमें कल्पकालके समय, स्थिति बन्धाध्यवसाय स्थानोंका और अनुभाग बन्धाध्यवसायस्थानोंका प्रमाण तथा योगके उत्कृष्ट अविभागप्रतिच्छेदोंका प्रमाण मिलाकर उसे पुनः तीन बार वर्गित-संबर्गित करनेपर जो राशि उत्पन्न होती है, वह जघन्य परीतानन्त कही

जाती है। आगे बतलाये जानेवाले जघन्य युक्तानन्तमेंसे एक कम करनेपर उत्कृष्ट परीतानन्तका प्रमाण आता है। इन दोनोंके मध्यवर्ती सब भेदोंको मध्यमपरीतानन्त जानना चाहिए।

जघन्य परीतानन्तको वर्गित-संवर्गित करनेपर जघन्य मुक्तानन्त होता है। आगे बतलाये जानेवाले जघन्य अनन्तानन्तमेंसे एक अंक कम करनेपर उत्कृष्ट युक्तानन्तका प्रमाण आता है। दोनोंके मध्यवर्ती भेदोंको मध्यम युक्तानन्त कहते हैं।

जधन्य युक्तानन्तका वर्ग करनेपर जधन्य अनन्तानन्तका प्रमाण प्राप्त होता है। इस जधन्य अनन्तानन्तको तीन वार वर्गित-संवर्गित करके उसमें सिद्धजीव, निगोदराशि, वनस्पतिराशि, पुद्गलराशि, कालके समय और अलोकाकाश इन छह राशियोंका प्रमाण मिलाकर उत्पन्न हुई महाराशिको पुनः तीन वार वर्गित-संवर्गित करके उसमें धर्मद्रव्य और अधर्मद्रव्य-सम्बन्धी अगुरुल-लघुगुणके अविभागप्रतिच्छेद मिलाना चाहिए। इस प्रकार उत्पन्न हुई राशिको पुनः तीन वार वर्गित-संवर्गित करके उसे केवलज्ञानके प्रमाणमेंसे घटावे और फिर शेष केवलज्ञानमें उसे मिला देवे। इस प्रकार प्राप्त हुई राशिको, अर्थात् केवलज्ञानके प्रमाणको उत्कृष्ट अनन्तानन्त जानना चाहिए। जधन्य और उत्कृष्ट अनन्तानन्त की मध्यवर्ती सर्व भेदोंको मध्यम अनन्तानन्त कहते हैं।

इस प्रकारके द्रव्य प्रमाणसे सर्व जीवराशिका गुणस्थान और मार्गणास्थानोंका आश्रय लेकर प्रमाणके जाननेको द्रव्यप्रमाण कहते हैं।

२ कालप्रमाण—जीवोंका परिमाण जाननेके लिए दूसरा माप कालका है। कालका सबसे छोटा अंश समय है। एक परमाणुको अत्यन्त मन्दगतिसे एक आकाश-प्रदेशसे दूसरे आकाश-प्रदेशमें जानेके लिए जो काल लगता है उसे समय कहते हैं। जधन्य युक्तासंख्यातप्रमाण समयोंकी एक आवली होती है। संख्यात आवलियोंका एक उच्छ्वास या प्राण होता है। सात-उच्छ्वासोंका एक स्तोक, सात स्तोकोंका एक लब और साढ़े अड़तीस लबोंकी एक नाली होती है। दो नालीका एक मुहूर्त और तीस मुहूर्तका एक अहोरात्र या दिवस होता है। वर्तमान काल-गणनाके अनुसार चौवीस घण्टोंका एक दिन-रात माना जाता है। तदनुसार उक्त काल प्रमाणकी तालिका इस प्रकार बैठती है—

| अहोरात्र           | = | ३० मुहूर्त   | =        | २४ घण्टे               |
|--------------------|---|--------------|----------|------------------------|
| मुहूर्त            | = | २ नाळी       | =        | ४८ मिनिट               |
| नाली               | = | ३८॥ लब       | =        | २४ मिनिट               |
| लव                 | = | ७ स्तोक      | <u>=</u> | ३७ है है सेकिण्ड       |
| स्तोक              | = | ७ उच्छास     | =        | ५ <u>२</u> ६५ सेकिण्ड् |
| उच्छ्वास ( प्राण ) | = | संख्यात आवली | =        | इ <b>६६६ सेकि</b> ण्ड  |

#### छक्खंडागम

आवळी = असंख्यात समय = समय = एक परमाणुका एक आकाशके प्रदेशसे दूसरेपर मन्दगतिसे जानेका काल ।

एक समय कम मुहूर्तको भिन्न मुहूर्त कहते हैं। भिन्न मुहूर्तमें से भी एक समय और कम करनेपर उत्कृष्ट अन्तर्मुहूर्तका प्रमाण होता है। कुछ आचार्योकी मान्यताके अनुसार भिन्न मुहूर्त और अन्तर्मुहूर्त्त पर्यायवाची ही हैं। आवलीकाल्पें एक समय और जोड़ देनेपर सर्व जघन्य अन्तर्मुहूर्त्त होता है। इस सर्व जघन्य अन्तर्मुहूर्त्तके ऊपर एक एक समय बढ़ाते हुए उत्कृष्ट अन्तमुहूर्त्तके प्राप्त होने तक मध्यवर्ती सर्व भेद मध्यम अन्तर्मुहूर्त्तके जानना चाहिए।

पन्द्रह दिनका एक पक्ष, दो पक्षका एक मास, दो मासकी एक ऋतु, तीन ऋतुओंका एक अयन, दो अयनका एक वर्ष, पांच वर्षका एक युग, चौरासी छाख वर्षका एक पूर्वांग, चौरासी- लाख पूर्वांगका एक पूर्व होता है। इससे आगे चौरासी लाख चौरासी लाखसे गुणा करते जानेपर नयुतांग-नयुत; कुमुदांग-कुमुद, पंचांग-पद्म, निल्नांग-निल्न, कमलांग-कमल, बृदितांग-बृदित, अटटांग-अटट, अममांग-अमम, हाहांग-हाहा, हूहांग-हूह, लतांग-लता और महालतांग-महालता आदि अनेक संख्या-राशियां उत्पन्न होती हैं जो सभी मध्यम संख्यातके ही अन्तर्गत जानना चाहिए।

जपर जो पूर्वके जपर नयुतांग आदि संख्याएं बतलाई गई हैं, उनसे प्रकृतमें कोई सम्बन्ध नहीं हैं। हां, प्रस्तुत प्रन्थमें पूर्व कोडी और कोडाकोडी आदिके नामवाली संख्याओंका अवश्य उपयोग हुआ है। एक करोड पूर्व वर्षोंको एक पूर्वकोटी वर्ष कहते हैं। कर्म भूमिज मनुष्य और तिर्यचोंकी उत्कृष्ट आयु एक पूर्व कोटी वर्ष ही बतलाई गई है। एक कोटी प्रमाण संख्याके वर्मको कोडाकोडी कहते हैं। कोटीसे जपर और कोडाकोडीके नीचेकी मध्यवर्ती संख्याको अन्तःकोडाकोडी कहते हैं। इन तीन संख्याओंका और इनसे ही सम्बद्ध कोडाकोडीकोडी आदि संख्याओंका प्रस्तुत प्रन्थमें प्रयोग देखा जाता है।

आगे क्षेत्रप्रमाण में बतलाये जानेवाले एक महायोजन ( दो हजार कोश ) प्रमाण लम्बे, चौड़े और गहरे कुंडको बनाकर उसे उत्तम भोगभूमिके सात दिनके भीतर उत्पन्न हुए मेढेके ऐसे रोमाग्रोंसे भरे जिनके और खंड कैंचीसे न हो सकें। पुनः उस कुंडमेंसे एक एक रोमखंडको सी सी वर्षके पश्चात् निकाले। इस प्रकार उन समस्त रोम-खंडोंके निकालनेमें जितना काल लगेगा, वह व्यवहारपत्य कहलाता है। इस व्यवहारपत्यको असंख्यातकोठि वर्षोंके समयोंसे गुणित करनेपर उद्धारपत्यका प्रमाण आता है। इसके द्वारा द्वीप-समुद्रोंकी गणना की जाती है। इस उद्धारपत्यको असंख्यात कोठि वर्षोंके समयोंसे गुणित करनेपर अद्धापत्यका प्रमाण आता है। शाखोंमें कर्म, भव, आयु और कायकी स्थितिका वर्णन इसी अद्धापत्यसे किया गया है। अर्थात् जहां कहीं भी पत्योपम ' ऐसा शब्द आये तो उससे अद्धापत्य प्रमाण कालका प्रहण करना चाहिए। इस संख्याप्ररूपणामें इसी पत्योपमका उपयोग हुआ है। दश कोडाकोडी अद्धापत्योपमोंका एक अद्धासागरोपम होता है जिसे प्रस्तुत प्रन्थ में तथा अन्य प्रन्थों में साधारणतः सागरोपम या सागरके नामसे उपयोग किया गया है। दशकोड़ाकोड़ी अद्धासागरोपमोंकी एक उत्सर्पिणी और इतनेही कालकी एक अवसर्पिणी होती है। इन दोनोंको मिलाकर वीस कोडाकोडी सागरोपमोंका एक करपकाल होता है।

२ क्षेत्रप्रमाण- पद्मछके सबसे छोटे अविभागी अंशको परमाणु कहते हैं। यह परमाणु एक प्रदेशी होनेसे इतना सुक्ष्म है कि उसका ग्रहण इन्द्रियोंसे तो क्या, बड़े से बड़े सुक्ष्म-दर्शक यन्त्रसे भी सम्भव नहीं है । वह आदि, मध्य और अन्तसे रहित है । वह अविभागी परमाण जितने आकाशको रोकता है, उतने आकाशको एक क्षेत्रप्रदेश कहते हैं। दो या दोसे अधिक परमाणओंके समुदायको स्कन्ध कहते हैं। अनन्तानन्त परमाणुओंके समुदायबाले स्कन्धको अवसनासन कहते हैं। आठ अवसनासनों का एक सनासन स्कन्ध, आठ सनासनोंका एक तटरेण, आठ तटरेणओंका एक त्रसरेण, आठ त्रसरेणओंका एक रथरेण, आठ रथरेणओंका उत्तम भोग भूमिज जीवका बालाग्र, ऐसे आठ बालाग्रोंका एक मध्यम भोगभूमिज जीवका बालाग्र, ऐसे आठ बालाग्रोंका एक जघन्यभोगभूमिज बालाग्र, ऐसे आठ बालाग्रोंका एक कर्मभूमिज जीवका बालाग्र, आठ कर्मभूमिज बालग्रोंकी एक लिक्षा ( बालोंमें उत्पन्न होनेवाली लीख ) आठ लिक्षाओंका एक जूं, आठ जूबोंका एक यवमध्य ( जीके बीचका भाग ) और आठ यवमध्योंका एक अंग्रल होता है । यह अंगुल तीन प्रकारका है— उत्सेषांगुल, प्रमाणांगुल और आत्मांगुल । आठ यवमध्योंके बराबर जो अंगुल होता है, उसे उत्सेषांगुल कहते हैं। पांच सौ उत्सेषांगुलोंका एक प्रमाणांगुल होता है। अर्थात् पांचसौ धनुषके ऊंचे शरीरत्राले अवसर्पिणी कालके प्रथम चन्नवर्ती या तत्सम ऊंचे शरीरवाले यहांके या विदेहोंके मनुष्योंके अंगुलको प्रमाणांगुल कहते हैं। कालके परिवर्तनके साथ भरत और ऐरावत क्षेत्रमें उत्तरोत्तर हीन-हीन अवगाहनावाले मनुष्योंके अंगुलका जिस समय जितना प्रमाण होता है, उसे आत्मांगुल कहते हैं । मनुष्य, तिर्यंच, देव और नारिकयोंके शरीरकी अवगाहना, तथा देवोंके निवास और नगरादिका माप उत्सेषांगुलसे ही किया जाता है। द्वीप. समृद, पर्वत, वेदी, नदी, कुंड, क्षेत्र आदिका माप प्रमाणांगुलसे किया जाता है। विभिन्न समयोंमें होनेवाले कलश, दर्पण, हल, म्सल, रथ, गाड़ी छत्र, चमर, सिंहासन, धनुष, बाण आदि काममें आनेवाली वस्तुओंका, तथा तात्कालिक मनुष्योंके रहनेके मकान, उद्यान, नगर प्रामादिका माप आत्मांगुलसे किया जाता है। छह अंगुलोंका एक पाद, दो पादोंकी एक विहस्ति ( विलस्त या वेथिया ), दो विहस्तियोका एक हस्त (हात), दो हाथोंका एक किष्कु, दो किष्कुओंका एक दंड, युग, धनुष, नाली या मूसल होता है। दो हजार धनुषोंका एक कोश और चार कोशका एक योजन होता है।

अद्भापल्यका प्रमाण ऊपर बतला आये हैं, उस अद्भापल्यके अर्धच्छेद प्रमाण अद्भापल्योंका परस्पर गुणा करनेपर सूच्यंगुलका प्रमाण आता है। सूच्यंगुलके वर्गको प्रतरांगुल और धनको धनांगुल कहते हैं। अद्भापल्यकें असंख्यातवें भागप्रमाण , अथवा मतान्तरसे अद्भापल्यके जितने अर्धच्छेद हों, उसके असंख्यातवें भागप्रमाण धनांगुलोंके परस्पर गुणा करनेपर जो प्रमाण आता है उसे जगच्छ्रेणी कहते हैं। जगच्छ्रेणीके सातवें भागको राजु या रज्जु कहते हैं। इस राजुका प्रमाण मध्यलोकके विस्तार बराबर है। जगच्छ्रेणीके वर्गको जगत्प्रतर और धनको धनलोक कहते हैं।

ये ऊपर बतलाये गये पत्योपम, सागरोपम, सूच्यंगुल, प्रतरांगुल, घनांगुल, जगच्छ्रेणी, जगस्प्रतर और घनलोक ये आठोंही उपमा प्रमाणके भेद हैं। इनका उपयोग प्रस्तुत प्रन्थकी द्रव्य, क्षेत्र और कालकी अपेक्षासे बतलायें गये प्रमाणोंमें किया गया है।

8 भावप्रमाण - उपर्युक्त तीनों प्रकारके प्रमाणोंसे वस्तुकी वास्तविक संख्याके अधिगम अर्थात् जाननेको ही भावप्रमाण कहते हैं। इसका अभिप्राय यह है कि जहां जिस गुणस्थान और मार्गणास्थानका द्रव्य, काळ वा क्षेत्रकी अपेक्षासे जो प्रमाण बतळाया गया है, वहां उस प्रमाणके यथार्थ जाननेको ही भावप्रमाण समझना चाहिए।

संख्या प्रक्रपणामें जीवोंकी संख्याका निरूपण पहिले गुणस्थानोंकी, अपेक्षा और पीछे मार्गणास्थानोंकी अपेक्षा किया गया है। सूत्रकारने पहिले पुच्छा सूत्र-द्वारा प्रश्न उठाकर उत्तर सूत्रके द्वारा संख्याका निर्देश किया है। यथा— 'मिथ्यादृष्टि जीव द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं ?' उत्तर दिया- 'अनन्त हैं।' अब यहां शंका होती है कि अनन्तके तो स्थूल शितसे अनेक भेद हैं और सूक्ष्म दृष्टिसे अनन्त भेद हैं। यहांपर अनन्तसे कितने प्रमाणवाळी शशिका प्रहण किया जाय ? इस शंकाका समाधान आचार्यनें काल प्रमाणका आश्रय लेकर किया कि अतीत कालमें जितनी. अनन्ती उत्सर्पिणी और अवसर्पिणी बीत चुकी हैं, उनके समयोंका जितना प्रमाण है, उससे भी

१. किसी भी विवक्षित राशिके आधे आधे भाग करनेपर एककी संख्याआपत होने तक जितने टुकडे या भाग होते हैं, उन्हें अर्धच्छेद कहते हैं। २. देखो राजवातिक अ. ३. सू. ३८ की टीका। ३. देखो त्रिलोकप्रज्ञप्ति अ. १, गा. १३१।

मिध्यादृष्टि जीव अपहृत नहीं होते , अर्थात् उससे अधिक हैं । यहां अपहृतका अभिप्राय ऐसा समझना चाहिए कि एक ओर मिध्यादृष्टि जीवोंकी राशिको रखा जाय और दूसरी ओर भूतकालमें जितनी अनन्त उत्सर्पिणी और अवसर्पिणी बीत गई हैं, उनके समयोंका देर रखा जावे । पुनः मिध्यादृष्टि जीवराशिमेंसे एक जीव और अतीत कालके समयोंमेंसे एक समयको साथ साथ निकालकर कम करे । इस प्रकार उत्तरोत्तर कम कम करते हुए अतीत कालके समस्त समय तो समाप्त हो जाते हैं, किन्तु मिध्यादृष्टि जीवराशि समाप्त नहीं होती हैं । यदि इतनेपर भी जिज्ञासुकी जिज्ञासा उसके और भी स्पष्ट रूपसे प्रमाण जाननेकी बनी रही तो उसके स्पष्टीकरणके लिए आचार्यने क्षेत्र-प्ररूपणाका आश्रय लेकर उत्तर दिया कि अनन्तानन्त लोकोंके जितने आकाशप्रदेश हैं, उतने मिध्यादृष्टि जीव हैं । इस प्रकार दृष्य, काल और क्षेत्र प्रमाणोंके द्वारा मिध्यादृष्टि जीवोंकी यथार्थ संख्याको जाननेका ही नाम भावप्रमाण है ।

दूसरे, तीसरे, चौथे और पांचवें गुणस्थानवर्ती जीवोंका प्रमाण यद्यपि सामान्यसे पल्योपमके असंख्यातवे भाग बतलाया है, तथापि उनके प्रमाणमें हीनाधिकता है। तदनुसार पांचवें गुणस्थान-वाले जीयोंकी जितनी संख्या है, उससे दूसरे गुणस्थानवाले जीव अधिक है, उनसे तीसरे गुणस्थान-वाले जीव अधिक है और उससे भी चौथे गुणस्थानवाले जीव अधिक हैं। छठे गुणस्थानवाले जीवोका प्रमाण सूत्रकारने यद्यपि कोटिपृथकत्व कहा है, पर धवळाकारने गुरुपरंपराके उपदेशानुसार पांच करोड़ तेरानवे लाख अट्टानवे हजार दो सौ छह ( ५९३९८२०६ ) बतलाया है। सातवें गुणस्थानका प्रमाण सूत्रकारने यद्यपि संख्यात ही बतलाया है, तथापि धवलाकारने उसका अर्थ कोटि पृथनत्वसे नीचेकी ही राशिको प्रहण करनेका व्यक्त किया है और गुरुपदेशके अनुसार दो करोड छ्यानवे लाख निन्यानवें हजार एक सौ तीन ( २९६९९१०३ ) बतलाया है। अर्थात् यतः छठे गुगस्थानसे सातवें गुणस्थानका काल आधा है, अतः उसके जीवोंकी संख्या भी छठेकी अपेक्षा आधी है। इससे ऊपर उपशमश्रेणी और क्षपकश्रेणीमें जीवोंकी संख्या सूत्रकारनें प्रवेशकी अपेक्षा एक, दो, तीन को आदि छेकर ऋमशः ५४ और १०८ वतलाई गई है और दोनों श्रेणियोंके कालकी अपेक्षा प्रत्येक गुणस्थानमें संख्यात बतलाई है, तथापि अवलाकारने बहुत से आचार्योंके मतोंका उल्लेखकर सबसे अन्तमें दी हुई गाथाके मतको प्रधानता देकर उपराम श्रेणीके प्रत्येक गुणस्थानमें संचित जीवोंकी संख्या २९९ और क्षपक श्रेणीके प्रत्येक गुणस्थानमें संचित जीवोंकी संख्या ५८८ बतलाई है। तदनुसार उपशम और क्षपकश्रेणी-सम्बन्धी आठवें, नववें और दशवें गुणस्थानमें प्रत्येककी जीवसंख्या ८९७ - ८९७ जानना चाहिए। ग्यारहवेंकी जीवसंख्या २९९ और बारहवें गुणस्थानकी जीवसंख्या ५९८ बतळाई गई है। तेरहवें गुणस्थानमें प्रवेशकी अपेक्षा एक, दो, तीनको आदि छेकर एक सौ आठ बतलाई गई है और तेरहवें गुणस्थानमें संचित होने-वाले सर्व सयोगिकेवली जिनोंका प्रमाण सूत्रकारने शतसहस्रपृथक्त्य बतलाया है, जिसका अर्थ

धवलाकारनें विभिन्न मान्यताओंके अनुसार विभिन्न संख्याओंका उल्लेख करते अन्तमें आचार्य-परम्परासे प्राप्त उपदेशके अनुसार आठ लाख अट्टानवें हजार पांच सौ दो (८९८५०२) बतलाया है। चौदहवें गुणस्थानवर्ती जीवोंका प्रमाण प्रवेशकी अपेक्षा एक, दो, तीनको आदि लेकर एक सौ आठ (१०८) और संचय कालकी अपेक्षा पांच सौ अट्टागनवें (५९८) बतलाया है।

संक्षेपमें गुणस्थानोंकी सर्व जीवराशिका अल्पबहुत्वके रूपसे उपसंहार इस प्रकार जानना चाहिए— ग्यारहवें गुणस्थानवर्ती जीवसे सबसे थोड़े (संख्यात ) हैं । उनसे बारहवें और चौदहवें ... गुणस्थानवर्ती जीव संख्यातगुणित अर्थात् दूने हैं । उनसे दोनोंहि श्रेणियोंके आठवें, नववें और दशवें गुणस्थानवर्ती जीव परस्परमें समान होते हुए भी विशेष अधिक है । उनसे तेरहवें गुणस्थानवर्ती जीव संख्यातगुणित हैं । उनसे सातवें गुणस्थानवर्ती जीव संख्यातगुणित हैं । उनसे सातवें गुणस्थानवर्ती जीव संख्यातगुणित हैं । उनसे छठे गुणस्थानवर्ती जीव संख्यातगुणित अर्थात् दूने हैं । छठे गुणस्थानवर्ती जीवोंसे पांचवें गुणस्थानवाले जीव असंख्यातगुणित हैं । उनसे तीसरे गुणस्थानवाले जीव असंख्यातगुणित हैं । उनसे तीसरे गुणस्थानवाले जीव संख्यात गुणित हैं । उनसे तीसरे गुणस्थानवाले जीव संख्यात गुणित हैं और उनसे चौथे गुणस्थानवाले जीव असंख्यात गुणित हैं । उनसे तिसरें गुणस्थानवाले जीव अनन्तगुणित हैं । मिथ्यादृष्टि जीवोंसे सर्व जीवराशि कुछ अधिक हैं ।

ओघसे अर्थात् गुणस्थानोंकी अपेक्षा जीवोंकी संख्याका निरूपण करनेके बाद सूत्रकारने आदेश अर्थात् चौदह मार्गणास्थानोंकी अपेक्षा जीवोंकी संख्याका निरूपण किया है। मार्गणास्थानोंकी संख्याभी द्रव्य, काल और क्षेत्रकी अपेक्षा बतलाई गई है, सो ऊपर जिस प्रकार काल और क्षेत्र प्रमाणका निरूपण किया गया है, तदनुसारही मार्गणाओं ने बतलाई गई संख्याका यथार्थ अर्थ समझ लेना चाहिए। सूत्रमें जहां पदर या प्रतर शब्द आया हो, वहां उससे जगत्प्रतरका, अंगुल शब्दसे सूच्यंगुलका, सेढी या श्रेणी शब्दसे जगच्छ्रेणीका और लोक शब्दसे वनलोकका अर्थ लेना चाहिए। इसके अतिरिक्त सूत्रों में कुछ और भी विशेष संक्षाएं आई हैं उनका अर्थ इस प्रकार जानना चाहिए—

आयाम- किसी क्षेत्रकी लम्बाई।

विष्कम्भ- किसी क्षेत्रकी चौडाई।

विष्कम्भसूची – किसी गोलाकार क्षेत्रके मध्यकी चौडाई।

वर्ग — किसी विवक्षित संख्याको उसी संख्यासे गुणित करना । जैसे ४ को ४ से गुणित करनेपर १६ राशि प्राप्त होती है, यह ४ का वर्ग हैं।

वर्गमूल- वर्ग करनेकी मूल राशि । जैसे १६ का वर्गमूल ४ है ।

घन- किसी राशिको उसीसे दो बार गुणा करनेप़र जो राशि प्राप्त हो । जैसे ४ का घन (४ × ४ × ४ = ) ६४ है।

घनमूल— जिस राशिके गुणाकारसे घनराशि उत्पन्न हुई है, उसकी मूलराशि। जैसे ६४ का घनमूल ४ हैं।

सातिरेक— विवक्षित राशिसे कुछ अधिक, इसेही साधिक कहते हैं। विशेषाधिक— विवक्षित राशिके दूने परिमाणसे नीचेतक की सर्व राशियां। संख्यातगुणित - दूनी राशि और उससे ऊपर तिगुनी, चौगुनी आदि वे सब राशियां जो संख्यातके अन्तर्गत होती है।

असंख्यातगुणित- यथासंभत्र मध्यम असंख्यातसे गुणित राशि हेना ।

अनन्तगुणित-- यथासंभव मध्यम अनन्तसे गुणित राशि ।

हितीय वर्गमूल - विवक्षित राशिका दूसरा वर्गमूल । जैसे - १६ का प्रथम वर्गमूल ४ है और दूसरा वर्गमूल २ है । इसी प्रकार तृतीय, चतुर्थ आदि वर्गमूलोंको समझन चाहिए।

भागहार- जिस राशिसे वियक्षित राशिमें भाग दिया जावे ।

अवहारकाल- भागहाररूप कालात्मकराशि।

द्रव्यप्रमाणानुगममें मार्गणाओंके भीतर जीवोंकी जो संख्या बतलाई गई है, उसके अनुसार अनन्त, असंख्यात और संख्यात राशिवाले जीवोंका अल्पबहुत्व इस प्रकार जानना चाहिए—

अनन्त राशिवाले जीव- १ अभव्य, २ सिद्ध, ३ मान कषायी, ४ क्रोध कषायी, ५ माया कषायी, ६ लोभ कपायी, ७ कापोत लेश्यावाले, ८ नील लेश्यावाले, ९ कृष्ण लेश्यावाले, १० अनाहारक, ११ आहारक, १२ भव्य, १३ वनस्पति कायिक, १४ एकेन्द्रिय, १५ काय-योगी, १६ असंज्ञी, १७ तिर्यंच, १८ नपुंसकवेदी, १९ मिथ्यादृष्टि, २० कुमति ज्ञानी, २१ कुश्रुतज्ञानी, २२ अचक्षुदर्शनी, २३ असंयमी।

असंख्यात राशिवाले जीव - १ देशसंयत, २ सासादन सम्यग्दिष्ठ, ३ सम्यग्मिध्यादिष्ठ, ४ औपशमिक सम्यक्त्वी, ५ क्षायिक सम्यक्त्वी, ६ क्षायोपशमिक सम्यक्त्वी, ७ शुक्रलेश्यिक, ८ अविध दर्शनी, ९ अविध ज्ञानी, १० मितज्ञानी, ११ श्रुतज्ञानी, १२ पक्षलेश्यिक, १३ पीत-लेश्यिक, १४ मनुष्य, १५ पुंचेदी, १६ नारक्षी, १७ स्त्रीवेदी, १८ देव, १९ विभंग ज्ञानी, २० मनोयोगी, २१ संज्ञी, २२ पंचेन्द्रिय, २३ चक्षुदर्शनी, २४ चतुरिन्द्रिय, २५ त्रीन्द्रिय, २६ द्रीन्द्रिय, २७ वचनयोगी, २८ त्रसजीव, २९ तेजस्कायिक, ३० पृथ्वीकायिक, ३१ जलकायिक, ३२ वायु कायिक।

संख्यात राशिबाले जीव – १ सूक्ष्मसाम्परायसंयमी, २ मनःपर्ययज्ञानी, ३ परिहारसंयमी ४ केवलबानी, ५ केवलदर्शनी, ६ यथाख्यातसंयमी, ७ सामायिकसंयमी, ८ छेदोपस्थापनासंयमी। अनन्तराशियालोंमें अभन्य जीव सबसे कम हैं और आगे आगे की राशिवाले जीव उत्तरोत्तर अधिक हैं। असंख्यातसंख्यावालों में देशसंयत जीव सबसे कम हैं और आगेकीराशियां उत्तरोत्तर अधिक हैं। संख्यातराशिवाले जीवोंमें सूक्ष्मसाम्परायसंयमी सबसे कम हैं, और आगेकी राशिवाले जीव उत्तरोत्तर अधिक है। इसप्रकार द्रव्यप्रमाणानुगमके द्वारा जीवोंकी संख्याका मलीमांति ज्ञान हो जाता है।

### ३ क्षेत्रप्ररूपणा

सत्प्ररूपणाके द्वारा जिनका अस्तित्व जाना और संख्याप्ररूपणाके द्वारा जिनकी संख्याको जाना है, ऐसे वे अनन्तानन्त जीव कहां रहते हैं, यह शंका स्वभावतः उठती है और उसीके समाधानके छिए आचार्यने तत्पश्चात्ही क्षेत्रकी प्ररूपणा की। जीवोंके वर्तमानकाछिक निवासको क्षेत्र कहते हैं। यह क्षेत्र कहां है ? इस प्रश्नका उत्तर यह है कि हम जहांपर रहते हैं, इसके सर्वओर अर्थात् दशों दिशाओं अनन्त आकाश फैला हुआ है, उसके ठीक मध्य भागमें लोकाकाश है, जिसमें अनन्तानन्त जीव तथा अनन्तानन्त पुद्गलादि अन्य द्वय रहते हैं। द्वयोंके रहने और नहीं रहनेके कारण ही एक आकाशके दो विभाग हो जाते हैं। जितने आकाशमें जीवादि द्वय पाये जाते हैं, उसे लोकाकाश कहते हैं और उससे परे दशों दिशाओंमें अनन्त आकाश है, उसे अलोकाकाश कहते हैं। इस अलोकाकाशमें एक मात्र आकाशको छोड़कर और कोई द्वय नहीं पाया जाता।

लोकाकाशका आकार उत्तरकी ओर मुख करके खड़े हुए उस पुरुषके समान है जो अपने दोनों पैरोंको फैळाकर और कमरपर हाथ रख करके खड़ा है। इस आकारवाले लोकके



स्वभावतः तीन भाग हो जाते हैं— कमरसे नीचेके भागको अधोलोक कहते हैं, कमरसे ऊपरके भागको अधीलोक कहते हैं और कमरवाले बीचेके भागको मध्यलोक कहते हैं। मध्यलोकसे नीचे जो अधीलोक है, उसकी ऊंचाई सात राजु है। सबसे नीचे उसकी चौड़ाई सात राजु है। ऊपर कमसे घटते हुए मध्यलोकमें चौड़ाई एक राजु रह जाती है। मध्यलोकसे ऊपर जो ऊर्ध्वलोक है

उसकी ऊंचाई सात राजु है। किन्तु चौड़ाई सबसे नीचे अर्थात् मध्यलेकमें एक राजु है। फिर कमसे बढ़तो हुई वह हाथकी कोहनियोंके पास— जहांकि ब्रह्मलोक है— पांच राजु हो जाती है। पुन: क्रमसे घटती हुई वह सबसे ऊपर – जहां सिद्धलोक है— एक राजु रह जाती है। यह उतार-चढ़ाववाला विस्तार पूर्व और पश्चिम दिशाके क्षेत्रका है। उत्तर-दक्षिण दिशामें लोकका विस्तार नीचेसे लेकर ऊपरतक सर्वत्र सात राजु ही है।

इस चौदह राजुकी ऊंचाईवाले लोकके ठीक मध्यभागमें एक राजु लम्बी, एक राजु चौड़ी और चौदह राजु ऊंची एक लोक नाडी है, जिसे त्रस जीवोंका निवास होनेके कारण त्रसनाडी भी कहते हैं। अधोलोकमें इसी त्रसनाडींके भीतर सात नरक है, जहांपर नारकी जीव रहते हैं। मध्यलोकमें इसी त्रसनाडीके भीतर असंख्यात द्वीप और समुद्र हैं जो परस्परमें एक दूसरेको घेरकर अवस्थित हैं। उन सबके बीचमें जम्बू द्वीप है, जो एक छाख योजन विस्तारवाला है। इसके ठीक मध्यभागमें सुमेरू पर्वत है, जो एक लाख योजन ऊंचा है। इस सुमेरूके तलसे छेकर नीचेके सर्व लोकको अधोलोक कहते हैं। और सुमेरूकी चुलिकासे उपरके लोकको ऊर्ध्व लोक कहते हैं। इस कर्ध्व लोकमें ही सोलह स्वर्ग, नौप्रैवेयक, नौ अनुदिश और पांच अनुत्तर हैं, जिनमें देव रहते हैं। बस्ततः समेरु ही तीनों लोकोंका विभाजन करता है। एक राजु विस्तारवाला और एक लाख योजनकी ऊंचाईवाले क्षेत्रको मध्यलोक कहते हैं। यतः इस मध्यमें ही मनुष्य और तीर्यंच जीव रहते हैं, अतः इसका दूसरा नाम नर-तिर्यग्लोक भी है। जम्बू द्वीपको घर कर उसके चारों ओर दो लाख योजन चौडा लक्षण समुद्र है। उसे चारों ओरसे घेरे हुए चार लाख योजन चौडा धातकी-खंड द्वीप है। उसे चारों ओरसे घेरे हुए आठ लाख योजन चौड़ा कालोदधि समुद्र है। उसे चारों ओरसे घेरे हुए सोल्ह लाख योजन चौडा पुष्करवर द्वीप है। इस द्वीपके ठीक मध्यभागमें मानुषोत्तर पर्वत है। इस पर्वतसे आगे न कोई मनुष्य रहता ही है और न जा ही सकता है, इस कारण इसका नाम मानुषोत्तर पड़ा है। इस प्रकार एक जम्बू द्वीप, दूसरा धातकीखंड द्वीप और आधा पुष्करवर द्वीप इन अढाई द्वीपवाले क्षेत्रको मनुष्य लोक कहते हैं। इसकी चौडाई मध्यभागमें सूची व्यासकी अपेक्षा पैंतालीस लाख योजन हैं। इससे आगे के जितने भी असंख्यात द्वीप और समुद्र हैं, उन सबके अन्तमें स्वयमभूरमण समुद्र है। मध्यलोककी समाप्ति इसीके साथ हो जाती है। इन असंख्यात द्वीप और समुद्रोंमें एक मात्र तिर्यंच जीवोंके पाये जानेसे उसे तिर्यग्लोक भी कहा जाता है। मनुष्य छोकका घनफल पैंतालीस लाख योजन है। तिर्यग्लोकका घनफल घनासक एक राज़ है, यही मध्यलोकका भी धनफल है। अधोलोकका घनफल १९६ घनराज़ है, और ्उर्ध्व लोकका घनफल १४७ घनराजु है। सम्पूर्ण लोकाकाशका घनफल (१९६+१४७=३४३) तीन सौ तेतालीस घनराज है।

लोकके विभागकी इतनी सामान्य व्यवस्था जान छेनेके पश्चात् यह बात तो सामान्य-रूपसे समझमें आ जाती है कि नारकी अधीलोकमें, देव उर्ध्व लोकमें और मनुष्य-तीर्यंच मध्य-लोकमें रहते हैं। परन्तु चौदह गुणस्थानों और मार्गणा स्थानोंकी अपेक्षा किस जातिके जीव लोकाकाशके कितने क्षेत्रमें रहते हैं? इसका विस्तृत विवेचन प्रस्तुत प्रन्थके प्रथम जीवस्थान खंडकी क्षेत्र प्ररूपणामें किया गया है, जिसे पाठक उसका स्वाध्याय करते हुए जान सकेंगे। यहां संक्षेपमें इतना जान लेना आवश्यक है कि किसीभी गतिका कोईभी छोटा या बड़ा एक जीव छोकाकाशके असंख्यातवें भागमेंही रहता है। किन्तु जब सामान्यसे पहिले गुणस्थानको छक्ष्यमें रख कर पूछा जायगा कि मिथ्यादृष्टि जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं? तो इसका उत्तर होगा— सर्व लोकमें रहते हैं; क्योंकि ३४३ राजु घनाकार यह लोकाकाश स्थावर जीवोंसे ठसाठस भरा हुआ है। हालांकि त्रस जीव कुछ अपवादोंको छोड़कर त्रस नाडीके भीतर ही रहते हैं। दूसरे गुणस्थानसे लेकर चौदहवें गुणस्थान तकके जीव लोकके असंख्यातवें भागमें ही रहते हैं। केवल केवलि समुद्धातको प्राप्त सयोगिकेवलिजिन दंड और कपाट समुद्धातकी अवस्थामें लोकके असंख्यातवें भागमें, प्रतर समुद्धातके समय लोकके असंख्यात बहुभागोमें और लोकपूरणसमुद्धातके समय सर्व लोकमें रहते हैं।

मार्गणाओंकी अपेक्षा किस मार्गणाका कौनसा जीव कितने क्षेत्रमें रहता है, इसका विस्तृत विवेचन इस प्ररूपणामें किया गया है। संक्षेपमें इतना जान छेना चाहिए कि जिस मार्गणामें अनन्त संख्यावाली एकेन्द्रिय जीवोंकी राशि आती हो, उस मार्गणावाले जीव सर्वलोकमें रहते हैं, और शेष मार्गणावाले लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं। केवलज्ञान, केवलदर्शन, यथाख्यातसंयम आदि जिन मार्गणाओंमें सयोगि जिन आते हैं, वे साधारण दशामें तो लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं, किन्तु प्रतर समुद्धातकी दशामें लोकके असंख्यात बहुभागोंमें, तथा लोकपूरणसमुद्धातकी दशामें सर्व लोकमें रहते हैं। बादर वायुकायिक जीव लोकके संख्यातवें भागमें रहते हैं।

# ४ स्पर्शनप्ररूपणा

क्षेत्रप्ररूपणामें जीयोंके वर्तमानकालिक क्षेत्रका निरूपण किया गया है, किन्तु रपर्शन प्ररूपणामें वर्तमान कालके साथ अतीत और अनागतकालके क्षेत्रका विचार किया जाता है। जीव जिस स्थानपर उत्पन्न होता है, या रहता है, वह उसका स्वस्थान कहलाता है और उस शरीरके हारा जहां तक वह आता-जाता है, वह बिहारवत्स्वस्थान कहलाता है। प्रत्येक जीवका स्वस्थान की अपेक्षा विहारवत्स्वस्थानका क्षेत्र अधिक होता है। जैसे सोलहवें स्वर्गके किसी भी देवका क्षेत्र स्वस्थानकी अपेक्षा तो लोकका असंख्यातवां भाग है। किन्तु वह विहार करता हुआ नीच तीसरे नरक तक जा आ सकता है, अतः उसके हारा स्पर्श किया हुआ क्षेत्र आठ राजु लम्बा हो जाता है। इसका कारण यह है कि मध्य लोकसे नीचे तीसरा नरक दो राजुपर है और ऊपर सोलहवां स्वर्ग छह राजुकी ऊंचाईपर है। इस प्रकार छह और दो राजु मिलकर आठ राजुकी लम्बाईवाले क्षेत्रका भूतकालमें सोलहवें स्वर्गके देवोंने स्पर्श किया है। विहारके समान समुद्धात और उपपादकी अपेक्षा भी जीवोंका क्षेत्र बढ जाता है। वेदना, कथाय आदि किसी निमित्तविशेषसे जीवके प्रदेशोंका मूल शरीरके साथ सम्बन्ध रहते हुए भी बाहिर फेलना समुद्धात कहलाता है।

समुद्वातके सात भेद हैं वेदना समुद्घात, २ कषायसमुद्घात, ३ वैकियिक समुद्घात, ४ आहारक समुद्धात, ५ तैजस समुद्धात, ६ मारणान्तिक समुद्धात और ७ केवलि समुद्धात। शरीरमें रोगादिकी वेदनाके कारण जीवके प्रदेशोंका बाहिर निकलना वेदना समुद्घात है। क्रोधादि कषायोंके कारण जीवके प्रदेशोंका बाहिर निकलना कषायसमुद्धात है। देवादिकोंका मूल शरीरके अतिरिक्त अन्य शरीर बनाकर उत्तर शरीररूप विक्रिया काल्में आत्म-प्रदेशोंका मूल शरीरसे बाहिर फैलना वैकियिक समुद्धात है। प्रमत्त संयत साधुके शंका-समाधानार्थ जो आहारक पुतलाके रूपमें आत्म-प्रदेश बाहिर निकलते हैं, उसे आहारक समुद्धात कहते हैं। साधुके निम्रह या अनुप्रहक्षा भाव जागृत होनेपर जो शुभ या अशुभ तैजस पुतलाके रूपमें आत्म-प्रदेश बाहिर निकलते हैं, उसे तैजस समुद्घात कहते हैं। मरण-कालके अन्तर्मुहूर्त पूर्व जिस जीवके आत्म-प्रदेश निकलकर जहां आगे जन्म लेना है, वहां तक फैलते हुए चले जाते हैं और उस स्थानका स्पर्श करके वापिस लौट आते हैं, इस प्रकारके समुद्धातको मारणान्तिकसमुद्धात कहते हैं। केवली भगवान्के आत्म-प्रदेशोंका रेाष अघातिया कमींकी निर्जराके निमित्त दंड, कपाट, प्रतर और लोकपूरणके रूपमें त्रैलोक्यमें फैलना केवलि समुद्धात कहलाता है। इन सात समुद्धातोंकी दशामें जीवका क्षेत्र शरीरकी अवगाहनाके क्षेत्रसे अधिक हो जाता है। इसके अतिरिक्त उपपाद काल्में भी जीवोंके प्रदेशोंका शरीरसे बाहिर प्रसार देखा जाता है। जीवका अपनी पूर्व पर्यायको छोडकर अन्य पर्यायमें जन्म लेनेको उपपाद कहते हैं। इस प्रकार १ स्वस्थानस्वस्थान, २ विहारवत्स्वस्थान, ३ वेदना, ४ कषाय, ५ वैक्रियिक, ६ आहारक, ७ तैजस, ८ मारणान्तिक, ९ केविछ समुद्धात और १० उपपाद । इन दश अवस्थाओंकी अपेक्षा करके किस गुणस्थानवाले और किस मार्गणात्राले जीवोंने भूतकालमें कितने क्षेत्रका स्पर्श किया है, यह विवेचन इस स्पर्शन प्ररूपणामें विस्तारसे किया गया है। फिर भी यहांपर उसका कुछ दिग्दर्शन कराया जाता है।

मिध्यादृष्टि जीव तो सर्व लोकमें रहते ही हैं, अतः उनका स्वस्थानगत क्षेत्र ही सर्व लोक है। उसीको उन्होंने विहारवास्वस्थान आदि जो पद इस गुणस्थानमें संभव हैं, उनकी अपेक्षा भी सर्व लोकका स्पर्श भूतकालमें भी किया है और भविष्यकालमें भी करेंगे।

यहां इतना विशेष ज्ञातन्य है कि आहारक समुद्धात और तैजस समुद्धात छट्टे गुणस्थानवर्ती साधुके ही होते हैं; अन्यके नहीं। केविल समुद्धात तेरहवें गुणस्थानमें ही सम्भव है, अन्यत्र नहीं। वैकियिक समुद्धात प्रारंभके चार गुणस्थानवर्ती देव, नारकी, या ऋद्धिप्राप्त साधुओं होता है। भोगभूमिज मनुष्य और तिर्थंचों के भी अपृथक् विकियारूप समुद्धात होता है। वेदना, कषाय और मारणान्तिक समुद्धात चारों ही गितवाले जीवों के उनमें संभव पहिले, दूसरे और चौथे आदि गुणस्थानों में होता है।

दूसरे गुणस्थानवर्ती सासादनसम्यग्दष्टि जीव वर्तमान काल में तो लोकके असंख्यातवें भागमें ही रहते हैं। किंतु भूतकाल में उन्होंने कुछ कम आठ बटे चौदह ( 😴 ) राजु और कुछ कम बारह बटे चौदह [ रै रै ] राजुप्रमाण क्षेत्रका स्पर्शन किया हैं। इसका अभिप्राय यह है विहारवत्स्वस्थान, वेदना, कपाय और वैक्रियिकसमृद्धात इन चार पर्दोकी अपेक्षा सासादन-सम्यग्दछ जीवोंने पूर्वमें बतलाई हुई त्रसनाडी के चौदह भागोंमेंसे आठ भागोंका स्पर्श किया है, अर्थात् आठ घनराजुप्रमाण त्रसनाडी के भीतर ऐसा एक भी प्रदेश नहीं है जिसे कि भूतकाल में चारों गतियों के सासादनसम्यग्दिष्टयोंने स्पर्शन किया हो । यह आठ घनराजुप्रमाण क्षेत्र त्रसनाडी के भीतर जहां कहीं नहीं लेना चाहिए, किन्तु नीचे तीसरे नरकसे लेकर ऊपर सोलहवें खर्गतक का छेना चाहिए। इसका कारण यह है कि भवनवासी देव स्वयं तो नीचे तीसरे नरक तक जाते-आते हैं और ऊपर पहले स्वर्ग के शिखर ध्वजदंड तक । किन्तु ऊपर के स्वर्गवाले देवों के प्रयोग से सोल्डवें स्वर्ग तक भी विहार कर सकते हैं। उनके इतनें क्षेत्र में विहार करनेके कारण उस क्षेत्रका ऐसा एक भी आकाश-प्रदेश नहीं बचा है, जिसका कि दूसरे गुणस्थानवाले उक्त देवोंने अपने शरीर द्वारा स्पर्श न किया हो। इस प्रकार इस स्पर्श किये गये क्षेत्र को लोकनाडी के चौदह भागोंमेंसे आठ भाग प्रमाण स्पर्शन क्षेत्र कहते हैं। इस क्षेत्रको कुछ कम कहनेका कारण यह है कि वे भवनवासी देव तीसरे नरक में वहां तक ही जाते हैं, जहां तक कि नारकी रहते हैं। किन्तु मध्यलोक से तीसरी पृथ्वी का तलभाग दो राजु नीचा है। इस पृथ्वी का तळभाग एक हजार योजन मोटा है, ठोस है। उसमें नारकी नहीं पाये जाते, किन्तु उसके ऊपर ही रहते हैं। अतः त्रिहार करनेवाले देव तीसरी पृथ्वी के तलभाग तक नहीं जाते हैं, किन्तु उपरिम भागतक ही जाते हैं। इस एक हजार योजनको कम करने के लिए ही कुछ कम (देशोन) पदका प्रयोग यहां किया गया है। इसी प्रकार जहां कहीं भी देशोन पदका प्रयोग किया गया हो, वहां पर सर्वत्र यथा संभव इसी प्रकार का अर्थ लेना चाहिए । मारणान्तिक समुद्धात की अपेक्षा सासादन गुणस्थानवर्ती जीवों ने लोकनाली के चौदह भागोंमें से बारह भाग का भूतकाल में स्पर्श किया है। इसका अभिप्राय यह है कि छठी पृथ्वी के सासादन गुणस्थानवाले नारकी यतः मध्य लोक में उत्पन्न होते हैं, अतः यहां तक मारणान्तिक समुद्धात करते हैं। तथा इसी गुणस्थानवाले भवनवासी आदि देव ऊपर लोक के अन्त में अवस्थित आठवीं पृथ्वी के पृथिवीकायिक जीवों में मारणान्तिक समुद्धात करते हैं। इस प्रकार सुमेरु तल से नीचे छठी पृथियी तक के पांच राजु, और ऊपर लोकान्त तक के सात राज ये दोनों मिलकर बारह राज हो जाते हैं। इस कुछ कम बारह धनराजु प्रमाण क्षेत्र का दूसरे गुणस्थानवाले जीवों ने अतीत काल में स्पर्शन किया है और आगे भी करेंगे. इस अपेक्षा उनका उक्त प्रमाण स्पर्शन क्षेत्र कहा गया है। यहांपर भी कुछ कम का अर्थ बतलाये गये प्रकार से लेना चाहिए।

इस प्रकार इस स्पर्शन प्ररूपणा में चौदह गुणस्थानों और चौदह मार्गणास्थानोंबाले जीवों का उपर्युक्त खरथानादि दृश पदों की अपेक्षा अतीत काल में स्पर्शन किये हुए क्षेत्र का निरूपण किया गया है।

#### ५ कालप्ररूपणा

किस गुणस्थान और किस मार्गणास्थानमें जीव कमसे कम कितने काल तक रहते हैं और अधिकसे अधिक काल तक रहते हैं, इसका त्रिवेचन, काळानुगम नामके अनुयोगद्वारमें किया गया है। सूत्रकारने कालका यह विवेचन एक जीव और नाना जीवोंकी अपेक्षासे किया है। यथा— मिथ्यादृष्टि जीव मिथ्यालगुणस्थानमें कितने काल तक रहते हैं ? इस प्रश्नका उत्तर दिया गया है कि नाना जीवोंकी अपेक्षा तो मिथ्यादृष्टि जीव मिथ्यात्व गुणस्थानमें सदा ही रहते हैं, अर्थात् तीनों कां हों में ऐसा एक भी समय नहीं है, जब कि मिथ्यादृष्टि जीव न पाये जाते हों। किन्तु एक जीवकी अपेक्षा मिथ्यात्वका काल तीन प्रकारका है अनादि-अनन्त, अनादि-सान्त और सादि-सान्त । अभव्य जीवोंके मिथ्यालका काल अनादि-अनन्त जानना चाहिए । क्योंकि उनके मिथ्यात्वका न आदि है और न अन्त । जो अनादि मिथ्यादृष्टि भन्य जीव हैं, उनके मिथ्यात्वका काल अनादि-सान्त है; अर्थात् अनादि काल्से आज तक सम्यक्लकी प्राप्ति न होनेसे उनका मिथ्यात्व अनादि है, किन्तु आगे जाकर सम्यक्त्वकी प्राप्ति और मिथ्यात्वका अन्त होनेसे उनका मिथ्यात्व सान्त है। जिन जीवोंने एक बार सम्यक्त्वको प्राप्त कर लिया, तथापि परिणामोंके संक्रेशादि निमित्तसे जो फिर भी मिथ्यात्वको प्राप्त हो जाते हैं, उनके मिथ्यात्वका काल सादि-सान्त जानना चाहिए। सूत्रकारने इन तीनों प्रकारके मिथ्यात्व-कालोंका निर्देश करके एक जीवकी अपेक्षा मिथ्यात्वका जघन्य सादि-सान्त काल अन्तर्भृहर्त बतलाया है, जिसका अभिप्राय यह है कि यदि कोई असंयत सम्यग्दष्टि, संयतासंयत, या प्रमत्तसंयत जीव परिणामोंके पतनसे मिथ्यात्वको प्राप्त हो और मिथ्यात्व दशामें सबसे छोटे अन्तर्महर्त काल रहकर पुनः असंयत सम्यग्दष्टि, या संयतासंयत, या अप्रमत्तसंयत हो जाय; तो ऐसे जीवके मिथ्यात्वका जघन्य काल अन्तर्मुहूर्त प्रमाण पाया जाता है। इस प्रकारके मिथ्यात्रको सादि-सान्त कहते हैं; क्योंकि उसका आदि और अन्त दोनों पाये जाते हैं। इसी सादि-सान्त मिथ्यात्वका उत्कृष्ट काल कुछ कम 'अर्धपुद्गलपरिवर्तनप्रमाण है। इसका अभिप्राय यह है कि जब कोई जीव पहिछी वार सम्यक्त्य प्राप्त कर अतिशीघ्र मिथ्यात्वको प्राप्त हो जाता है, तो वह अधिकसे अधिक भी मिथ्यात्व गुणस्थान में रहेगा, तो कुछ कम अर्धपुदगलपरिवर्तन में जितना काल लगता है, कुछ कम उतने काल तक ही रहेगा, उसके अनन्तर यह नियमसे सम्यक्तको प्राप्त कर और संयमको धारण कर मोक्ष चला जाता है।

१. अर्धपुद्गलपरिवर्तनका स्वरूप जानने के लिए इस प्रकरणवाली धवला टीका, गो. जीवकांडकी भव्यमार्गणा और सर्वार्थसिद्धि अ० २ सू० ८ की टीका देखना चाहिए।

इस प्रकार चौदह गुणस्थानों और चौदह मार्गणाओंके जघन्य और उत्कृष्ट कालका वर्णन एक और नाना जीवोंकी अपेक्षा प्रकृत प्ररूपणामें किया गया है। इस काल प्ररूपणाका स्वाध्याय करनेपर पाठकगण कितनी ही नवीन बातोंको जान सकेंगे।

#### ६ अन्तर प्ररूपणा

अन्तर नाम तिरह, न्युच्छेर या अभावका है। किसी विविश्वत गुणस्थानवर्ती जीवका उस गुणस्थानको छोड़ कर अन्य गुणस्थानमें चले जाने पर पुनः उसी गुणस्थानकी प्राप्तिके पूर्व तकके कालका अन्तरकाल या विरहकाल कहते हैं। सबसे छोटे विरहकालको जघन्य अन्तर और सबसे बढ़े विरह कालको उत्कृष्ट अन्तर कहते हैं। इस प्रकारके अन्तरकालका प्ररूपणा करनेवाली इस अन्तर प्ररूपणा में यह बतलाया गया है कि यह जीव किस गुणस्थान और मार्गणास्थानसे कमसे कम कितने काल तकके लिए और अधिकसे अधिक कितने काल तकके लिए अन्तरको प्राप्त होता है।

जैसे— ओघकी अपेक्षा किसीने पूछा कि मिथ्यादृष्टिजीवोंका अन्तरकाल कितना है ? इसका उत्तर दिया गया है कि नाना जीवोंकी अपेक्षा अन्तर नहीं है, वे निरन्तर हैं। अर्थात् संसारमें सदा ही मिथ्यादृष्टि जीव पाये जाते हैं, अतः उनका अन्तरकाल सम्भव नहीं है। किन्तु एक जीवकी अपेक्षा मिथ्यात्वका जघन्य अन्तर काल अन्तर्मृहूर्तप्रमाण है। यह जघन्य अन्तरकाल इस प्रकार घटित होता है कि कोई एक मिथ्यादृष्टि जीव परिणामोंकी विशुद्धिके निमित्तसे सम्यक्त को प्राप्त कर असंयतसम्यग्दृष्टि हो गया। वह इस चौथे गुणस्थानमें सबसे छोटे अन्तर्मृहूर्त काल तक सम्यक्तके साथ रहकर संक्षेश आदिके निमित्तसे गिरा और मिथ्यादृष्टि हो गया। इस प्रकार मिथ्यात्वगुणस्थानको छोड़कर और अन्य गुणस्थानको प्राप्त होकर पुनः उसी गुणस्थानमें आनेके पूर्व तक जो अन्तर्मृहूर्तकाल मिथ्यात्वपर्यायसे रहित रहा, यही उस एक जीवकी अपेक्षा मिथ्यादृष्टि गुणस्थानका जघन्य अन्तरकाल है।

मिध्यात्वका उत्कृष्ट अन्तरकाल एक जीवकी अपेक्षा कुछ कम दो छचासट सागर अर्थात् एक सौ बत्तीस (१३२) सागरोपम है। यह उत्कृष्ट अन्तरकाल इस प्रकार घटित होता है कि कोई जीव चौदह सागरकी आयुवाले छान्तव-कापिष्ठ स्वर्गके देवों में उत्पन्न हुआ। वहां एक सागरके पश्चात् सम्यक्तवको प्राप्त किया। पुनः तेरह सागरतक वहां रहकर सम्यक्तवके साथ ही च्युत हो मनुष्य हो गया। यहांपर संयमासंयम या संयमको धारण कर मरा और बाईस सागरकी आयुवाले सोलहवें स्वर्गमें देव उत्पन्न हो गया। वहां अपनी पूरी आयुपर्यंत सम्यक्तवके साथ रहकर च्युत हो पुनः मनुष्य हो गया। इस भवमें संयमको धारण कर मरा और इकतीस सागरकी आयुवाले नैंविं प्रवेषकमें जाकर उत्पन्न हो गया। वहांपर जीवन पर्यन्त सम्यग्दिष्ट रहा, किन्तु जीवनके अन्त में छन्यासठ सागर पूरे हो जानेपर मिश्र प्रकृतिका उदय आ जानेसे तीसरे गुणस्थानको प्राप्त

हो गया। वहां अन्तर्मुहूर्त काल तक रहकर पुनः सम्यग्दृष्टि बन गया और कुछ समय विश्राम कर वहांसे च्युत होकर पुनः मसुष्य हो गया। पुनः इस मबमें भी संयमको धारण कर मरा और वीस, बाईस या चौवीस सागरकी आयुवाले देवोंमें उत्पन्न हुआ। इस प्रकार वह मनुष्य और देवोंके भवमें सम्यक्त्वके साथ तब तक परिश्रमण करता रहा— जब तकिक दूसरी-वारभी छथासठ सागर पूरे नहीं हुए। दूसरी वार छथासठ सागरतक सम्यक्त्वके साथ रहनेका काल पूरा होनेपर परिणामोंमें संक्रेशकी वृद्धिसे वह गिरा और मिथ्यात्वी बन गया। इस प्रकार वह लगातार दो छथासठ अर्थात् एक सौ बत्तीस सागरतक सम्यक्त्वी बना रहकर मिथ्यात्वगुणस्थानसे अन्तरित रहा। यह उसके मिथ्यात्वका उत्कृष्ट अन्तरकाल है। यहां इतना विशेष जानना चाहिए कि उक्त जीव जितनेवार मनुष्योंमें उत्पन्न हुआ, उतनेवार मनुष्य भवकी आयुसे हीन ही देवायुका धारक बना है। यदि मनुष्यभवसम्बन्धी आयुको देवायुमें कम न किया जाय, तो अन्तर काल एक सौ बत्तीस सागर से अधिक हो जायगा। यहां इतना और भी विशेष ज्ञातव्य हैं कि यह जो एक सौ बत्तीस सागरतक मनुष्य और देवोंमें परिश्रमणकाल बतलाया गया है, वह तो मन्द बुद्धियोंको समझानेके लिए कहा है। यथार्थतः जिस किसी भी स्वर्ग या ग्रैवेयकादिमें उत्पन्न होते हुए वह एक सौ बत्तीस सागर पूरा कर सकता है।

कालप्ररूपणा के पश्चात् अन्तरप्ररूपणा करनेका अभिप्राय यह है कि प्रत्येक गुणस्थान या मार्गणास्थानके कालके साथ उसके अन्तरका सम्बन्ध जुड़ा हुआ है। कालप्ररूपणामें जिन जिन गुणस्थानों का नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्वकाल बतलाया गया है, उन उन गुणस्थानवर्ती जीवों का नाना जीवोंकी अपेक्षा अन्तर नहीं होता है। उनके अतिरिक्त रोष सभी गुणस्थानवर्ती जीवों का नाना जीवोंकी और एक जीवकी अपेक्षा अन्तर होता है। इस प्रकार नाना जीवोंकी अपेक्षा अन्तर-रहित छह गुणस्थान हैं १ मिथ्यादृष्टि, २ असंयतसम्यग्दृष्टि, ३ संयतासंयत, ४ प्रमत्त-संयत, ५ अप्रमत्तसंयत और ६ सयोगिकेवली। इन गुणस्थानों में सदा ही अनेक जीव विद्यमान रहते हैं। हां, इन गुणस्थानों में स सयोगिकेवली को छोड़कर रोष पांच गुणस्थानों में एक जीवकी अपेक्षा जधन्य और उत्कृष्ट अन्तर होता है, जिसे कि ग्रन्थका स्वाध्याय करनेपर पाठकगण भली-भांति जान सकेंगे।

मार्गणाओं में आठ मार्गणाएं ही ऐसी हैं, जिनका अन्तर होता है। शेष सब निरन्तर रहती हैं। जिनका अन्तरकाल संभव है, ऐसी मार्गणाओं को सान्तरमार्गणा कहते हैं। उन आठ में पहली है— उपशम सम्यक्त्रमार्गणा। इसका उत्कृष्ट अन्तर काल सात अहोरात्र (दिन-रात) है। इसका अर्थ यह है कि संसार में उपशम सम्यग्दिष्ट जीवों का अधिकसे अधिक सात अहोरात्र तक अभाव रह सकता है। उनके पश्चात् तो नियमसे कोई न कोई जीव उपशम सम्यक्तको प्रहण करेगा ही। दूसरी सान्तरमार्गणा सूक्ष्मसाम्पराय संयममार्गणा है। इसका उत्कृष्ट अन्तरकाल छह

मास है। तीसरी सान्तरमार्गणा आहारककाय योगमार्गणा है। इसका उत्कृष्ट अन्तरकाल वर्षपृथक्त है। पांचवीं वैक्रियिकमिश्रकाययोगमार्गणा है। इसका भी उत्कृष्ट अन्तरकाल वर्षपृथक्त है। पांचवीं वैक्रियिकमिश्रकाययोगमार्गणा है। इसका उत्कृष्ट अन्तरकाल बारह मुहूर्त है। छठी लब्ध्यपर्यात मनुष्यगितमार्गणा है, सातवीं सासादन सम्यक्त्वमार्गणा है और आठवीं सम्यग्निध्यात्वमार्गणा है। इन तीनों ही मार्गणाओंका उत्कृष्ट अन्तरकाल पृथक्-पृथक् पत्यका असंख्यातवां मार्ग है। इन सब सान्तरमार्गणाओंका जवन्य अन्तरकाल एक समयप्रमाण ही है। इन सभी सान्तरमार्गणाओंका अन्तरकाल पृरा होती ही उस-उस मार्गणावाले जीव नियमसे उत्पन्न हो जाते हैं। इन आठ मार्गणाओंके सिवाय रोष सभी मार्गणाओंवाले जीव सदा ही पाये जाते हैं।

एक जीवकी अपेक्षा किस गुणस्थान और मार्गणास्थानका कितना जघन्य और उत्कृष्ट अन्तर सम्भव है, तथा नाना जीवोंकी अपेक्षा किसका कितना अन्तर सम्भव है, इसका विशेष परिचय तो इस प्ररूपणाके स्वाध्याय करनेपर ही मिळ सकेगा।

#### ७ भावप्ररूपणा

इस भावप्ररूपणा में विभिन्न गुणस्थानों और मार्गणास्थानों में होनेवाले भावोंका निरूपण किया गया है। कर्मीके उदय, उपराम आदिके निमित्तसे जीवके उत्पन्न होनेवाले परिणाम विशेषोंको भाव कहते हैं । ये भाव पांच प्रकारके होते हैं - १ औदियक भाव, २ औपरामिक भाव, ३ क्षायिक भाव, ४ क्षायोपशमिक भाव और ५ पारिणामिक भाव। कर्मोंके उदयसे जो भाव होते हैं, उन्हें औदियिक भाव कहते हैं। इसके इक्कीस भेद हैं– नरक, तिर्यंच, मनुष्य और देव ये चार गतियां; स्त्री, पुरुष और नपुंसक ये तीन लिंग; क्रोध, मान, माया और लोभ ये चार कषाय; मिथ्यात्व, असिद्धत्व, अज्ञान, असंयम और कृष्ण, नील, कापोत, पीत, पद्म और ज्ञुक्क ये छह केरयाएं। मोहकर्मके उपशमसे जो भाव उत्पन्न होते हैं उन्हें औपशमिक भाव कहते हैं। इसके दो भेद हैं- १ औपशमिकसम्यक्त्व और २ औपशमिकचारित्र। घातियाकमींके क्षयसे जो भाव उत्पन्न होते हैं उन्हें क्षायिकभाव कहते हैं। इसके नौ भेद हैं-- १ क्षायिकसम्यक्ल, २ क्षायिक-चारित्र, ३ क्षायिकज्ञान, ४ क्षायिकदर्शन, ५ क्षायिकदान, ६ क्षायिकलाम, ७ क्षायिकमोग. ८ क्षायिक उपभोग और ९ क्षायिकवीर्य। घातियाक मींके क्षयोप शमसे जो भाव उत्पन्न होतं हैं, उन्हें क्षायोपरामिक भाव कहते हैं। इसके अट्ठारह भेद हैं- मति, श्रुत, अवधि और मन:पर्यय ये चार ज्ञान; कुमति, कुश्रुत और विमंगाविध ये तीन अज्ञान; चक्षु, अचक्षु और अविध ये तीन दर्शन; क्षायोपशमिक दान, लाभ, भोग, उपभोग और वीर्य ये पांच लब्धियां; क्षायोपशमिक सम्यक्त, क्षायोपरामिक चारित्र और संयमासंयम । जो भाव किसी भी कर्मके उदय, उपराम आदिकी अपेक्षा न रखकर स्वतः स्वभाव अनादिसे चले आ रहे हैं, उन्हें पारिणामिक भाव कहते हैं। इसके तीन भेद हैं- १ जीत्रत्व, २ भव्यत्व और ३ अभव्यत्व।

उक्त भावोंमेंसे किस गुणस्थान और किस मार्गणास्थान में कौनसा भाव होता है, इसका विवेचन इस भाव प्ररूपणामें किया गया है। जैसे ओघकी अपेक्षा पूछा गया कि 'मिथ्यादृष्टि' यह कौनसा भाव है ! इसका उत्तर दिया गया कि मिथ्यादृष्टि यह औद्यिक भाव है। इसका कारण यह है कि जीवोंके मिथ्यादृष्टि अर्थात् विपरीत श्रद्धा मिथ्यात्वकर्मके उदयसे होती है। यहां यह शंका की जा सकती है कि जब मिथ्यादृष्टि जीवके मिथ्यात्व भाव के अतिरिक्त ज्ञान, दर्शन, भव्यत्व आदि अन्य भी भाव पाये जाते है, तब उसके एक मात्र औद्यिक भाव ही क्यों बतलाया गया ! इसका उत्तर यह दिया गया है कि यद्यपि मिथ्यादृष्टि जीवके औद्यिक भाव को अतिरिक्त अतिरिक्त अत्तरिक्त अत्तर मात्र भी होते हैं, किन्तु वे मिथ्यादृष्टित्वके कारण नहीं है, एक मात्र मिथ्यात्वकर्मका उदय ही मिथ्यादृष्टित्वका कारण होता है, इसलिए मिथ्यात्व गुणस्थानमें पैदा होनेवाले मिथ्यादृष्टिको औद्यिक भाव कहा गया है।

दूसरे गुणस्थानमें अन्य भावोंके रहते हुए भी पारिणामिक बतलानेका कारण यह है कि जिस प्रकार जीवल आदि पारिणामिक भावोंके लिए कमींका उदय उपराम आदि कारण नहीं है उसी प्रकार सासादन सम्यक्लरूप भावके लिए दर्शनमोहनीयकर्मका उदय, उपरामादि कोई भी कारण नहीं है, इसलिए यहां पारिणामिक भाव ही जानना चाहिए।

तीसरे गुणस्थानमें क्षायोपशमिक भाव होता है। यहां यह शंका उठाई जा सकती है कि प्रतिबन्धी कर्मके उदय होनेपर भी जो जीवके स्वाभाविक गुणका अंश पाया जाता है वह क्षायोपशमिक कहलाता है। किन्तु सम्यग्मिथ्यात्वप्रकृतिके उदयमें तो सम्यक्त्वगुणकी कणिका भी अविशिष्ट नहीं रहती है। यदि ऐसा न माना जाय तो सम्यग्मिथ्यात्वप्रकृतिके सर्वधातिपना नहीं बन सकता। अतएव सम्यग्मिथ्यात्व भावको क्षायोपशमिक मानना ठीक नहीं है। इसका उत्तर यह है कि सम्यग्मिथ्यात्वप्रकृतिके उदय होनेपर श्रद्धान और अश्रद्धानरूप एक मिश्रभाव उत्पन्न होता है। उसमें जो श्रद्धानांश है, वह सम्यक्त्वगुणका अंश है, उसे सम्यग्मिथ्यात्वप्रकृतिका उदय नष्ट नहीं करता। अतः सम्यग्मिथ्यात्व भावको क्षायोपशमिक ही मानना चाहिए।

्रेट चौथे गुणस्थानमें औपरामिक, क्षायिक और क्षायोपरामिक ये तीन भाव पाये जाते हैं। इसका कारण यह है कि यहांपर दर्शन मोहनीय कर्मका उपराम, क्षय और क्षयोपराम ये तीनों ही होते हैं।

आदिके ये चार गुणस्थान दर्शनमोहनीय कर्मके उदय, उपशम, क्षय आदिसे उत्पन्न होते हैं, इसलिए उन गुणस्थानोंमें अन्य मानोंके पाये जानेपरमी दर्शनमोहनीयकी अपेक्षासे मानोंकी प्ररूपणा की गई है। चौथे गुणस्थानतक जो असंयमभाव पाया जाता है, वह चारित्र मोहनीय कर्मके उदयसे उत्पन्न होनेके कारण औदयिक भाव है, पर यहां उसकी विवक्षा नहीं की गई है। पांचवेंसे छेकर बारहवें तक आठ गुणस्थानोंके भावोंका प्रतिपादन चारित्र मोहनीय कर्मके क्षयोपशम, उपशम और क्षयकी अपेक्षासे किया गया है। अर्थात् पांचवें, छठे और सातवें गुणस्थानमें चारित्र-मोहके क्षयोपशमसे क्षायोपशमिक भाव होता है। आठवें, नववें, दशवे और ग्यारहवें इन चार उपशामक गुणस्थानोंमें चारित्रमोहके उपशमसे औपशमिक भाव, तथा क्षपक्रश्रेणी सम्बन्धी चारों गुणस्थानोंमें चारित्रमोहनीयके क्षयसे क्षायिक भाव होता है। तेरहवें और चौदहवें गुणस्थानोंमें जो क्षायिक भाव पाये जाते हैं वे घातिया कर्मोंके क्षयसे उत्यन्न हुए जानना चाहिए।

जिस प्रकारसे गुणस्थानोंमें यह भावोंका निरूपण किया गया है, उसी प्रकार मार्गणा-स्थानोंमें भी संभव गुणस्थानोंकी अपेक्षा भावोंका विस्तारसे निरूपण किया गया है, जिसका अनुभव पाठकगण प्रन्थके स्वाध्याय करनेपर ही सहजमें कर सकेंगे।

#### ८ अल्पबहुत्वप्ररूपणा

इस प्ररूपणामें संख्याप्ररूपणाके आधारपर गुणस्थानों और मार्गणास्थानोंमें पाये जानेत्राले जीवोंकी संख्याकृत अल्पता और अधिकताका प्रतिपादन किया गया है। गुणस्थानोंमें जीवोंका अल्पबहुत्व इस प्रकार बतलाया गया है— अपूर्वकरण आदि तीन गुणस्थानोंमें उपशामक जीव प्रवेशकी अपेक्षा परस्पर समान हैं और शेष सब गुणस्थानोंके प्रमाणसे अल्प हैं, क्यों कि इन तीनों ही गुणस्थानोंमें पृथक् पृथक् रूपसे प्रवेश करनेवाले जीव एक, दो, तीन को आदि लेकर अधिकसे अधिक चौपन तक ही पाये जाते हैं। इतने कम जीव इन तीनों उपशामक गुणस्थानोंको छोडकर अन्य किसी गुणस्थानमें नहीं पाये जाते हैं। उपशान्तकषायवीतरामछबास्थ जीव भी पूर्वोक्त प्रमाण ही हैं, क्योंकि उक्त उपशामक जीत्र ही चढ़ते हुए ग्यारहवें गुणस्थानमें प्रवेश करते हैं। उपशान्तकषायवीतरागछग्रस्थोंसे अपूर्वकरणादि तीन गुणस्थानवर्ती क्षपक संख्यातगुणित हैं, क्योंकि उपशामकके एक गुंणस्थानमें अधिकतम प्रवेश करनेवाळे चौपन जीवोंकी अपेक्षा क्षपकके एक गुणस्थानमें अधिकतम प्रवेश करनेवाले एक सौ आठ जीवोंके दूने प्रमाण-स्वरूप संस्थातगुणितता पाई जाती है। क्षीणकषायवीतरागछद्मस्थ जीव पूर्वोक्त प्रमाण ही हैं, क्योंकि उक्त क्षपक जीव ही इस बारहवें गुणस्थानमें प्रवेश करते हैं। सयोगिकेवली और अयोगिकेवली जिन प्रवेशकी अपेक्षा दोनों ही परस्पर समान होकर पूर्वोक्तप्रमाण अर्थात् एक सौ आठ ही हैं। किन्तु सयोगिकेवली जिन संचयकालकी अपेक्षा प्रवेश करनेवाले जीवोंसे संख्यातगुणित हैं । सयोगिकेवली जिनोंसे सातवें गुणस्थानवाले अप्रमत्तसंयत जीव संख्यातगुणित हैं । अप्रमत्त-संयतोंसे प्रमत्तसंयत जीव संख्यातगुणित हैं। प्रमत्तसंयतोंसे संयतासंयत जीव असंख्यातगुणित हैं; क्योंकि इनमें मनुष्य संयतासंयतोंके साथ तिर्यंच संयतासंयत राशि सम्मिलित है। संयतासंयतोंसे सासादनसम्यग्दृष्टि जीव असंख्यातगुणित हैं। सासादनसम्यग्दृष्टियोंसे सम्यग्मिथ्यादृष्टि

संख्यातगुणित हैं। सम्यग्मिथ्यादृष्टियोंसे असंयत सम्यग्दृष्टि जीव असंख्यातगुणित हैं और असंयतसम्यग्दृष्टि जीवोंसे मिथ्यादृष्टि जीव अनन्त गुणित हैं। इस प्रकार गुणस्थानोंका यह अख्यबहुत्व
दो दृष्टियोंसे बतलाया गया है - प्रवेशकी अपेक्षा और संचयकालकी अपेक्षा। जिन गुणस्थानोंका
अन्तर नहीं होता, अर्थात् जो गुणस्थान सदा पाये जाते हैं, उनका अख्यबहुत्व संचयकालकी
अपेक्षा बताया गया है। सदा पाये जानेवाले गुणस्थान छह हैं- पहला, चौथा, पांचवा, छठा,
सातवां और तेरहवां। जिन गुणस्थानोंका अन्तरकाल सम्भव है, उनका अल्पबहुत्व प्रवेश और
संचयकाल, इन दोनोंकी अपेक्षासे बतलाया गया है। जैसे अन्तरकाल पूरा होनेपर उपशम और
क्षपकश्रेणीके गुणस्थानोंमें एक, दो से लगाकर अधिकसे अधिक ५४ और १०८ तंक जीव एक
समयमें प्रवेश कर सकते हैं। और निरन्तर आठ समयोंमें प्रवेश करनेपर उनके संचयका प्रमाण
क्रमशः ३०४ और ६०८ तक एक एक गुणस्थानमें हो जाता है। यही कम चौदहवें गुणस्थानमें
भी जानना चाहिए। दूसरे और तीसरे गुणस्थानके प्रवेश और संचयका प्रमाण सूत्रकारने नहीं
बतलाया है, उसे धवला टीकासे जानना चाहिए।

इसके अतिरिक्त चतुर्थादि एक एक गुणस्थानमें सम्यवत्वकी अपेक्षासे भी अव्यवहुत्व बतलायां गया है । जैसे चौथे गुणस्थानमें उपशम सम्यग्दष्टि जीव सबसे कम हैं । उनसे क्षायिक-सम्यग्द्रष्टि जीव असंख्यातगुणित हैं और उनसे वेदकसम्यग्द्रष्टि जीव असंख्यातगुणित हैं। इस हीनाधिकताका कारण उत्तरोत्तर संचयकालकी अधिकता है । पांचवें गुणस्थानमें क्षायिक सम्यग्दछ जीव सबसे कम हैं। इसका कारण यह है कि बहुत कम ही क्षायिक सम्यग्दछि संयमासंयमको प्रहण करते हैं. वे अधिकतर सीधे संयमको ही धारण करते हैं। इस गुणस्थानमें क्षायिक सम्यग्दृष्टियोंसे उपशम सम्यग्दृष्टि असंख्यातगुणित होते हैं और उनसे वेदक सम्यग्दृष्टि असंख्यात गणित होते हैं। छठे सातर्ने गुणस्थानमें उपशम सम्यग्दष्टि जीन सबसे कम होते हैं। उनसे क्षायिक सम्यग्दृष्टि जीव संख्यात गुणित होते हैं और उनसे वेदक सम्यग्दृष्टि जीव संख्यात गुणित होते हैं। इस अल्पबहुत्वका कारण संचयकालकी हीनाधिकता ही है। इसी प्रकारका सम्यक्त्वसम्बन्धी अस्पबहुत्व अपूर्वकरण आदि तीन उपशामक गुणस्थानोंमें जानना चाहिए। यहां यह बात ज्ञातन्य है कि इस गुणस्थानोंमें उपशम सम्यक्त्व और क्षायिक सम्यक्त्व ये दो सम्यक्त्व होते हैं, वेदक सम्यक्त्व नहीं। इसका कारण यह है कि वेदकसम्यक्त्वी जीव उपशमश्रेणीपर नहीं चढ सकता है। अतः उपरामश्रेणीके अपूर्वकरणादि तीन गुणस्थानोंमें उपराम सम्यक्त्वी जीव सबसे कम हैं और उनसे क्षायिक सम्यक्त्वी जीव संख्यात गुणित हैं। आगेके गुणस्थानोंमें और क्षपकश्रेणीके गुणस्थानोंमें सम्यक्त्यसम्बन्धी अल्पबहुत्व नहीं है, क्योंकि वहां सभी जीत्रोंके एक क्षायिक सम्यक्त्व ही पाया जाता है। इसी प्रकार पहिले, दूसरे और तीसरे गुणस्थानमें भी अल्पबहुत्व नहीं है, क्योंकि उनमें सम्यक्त होता ही नहीं है ।

ऊपर जिस प्रकार गुणस्थानोंकी अपेक्षा अल्पबहुत्व बतलाया गया है, इसी प्रकार मार्गणास्थानोंमें भी सूत्रकारने जहां जितने गुणस्थान सम्भव हैं, वहां उनके अल्पबहुत्वका प्रतिपादन किया है, जिसका अनुभव पाठकगण इस प्ररूपणाके स्वाध्याय करते हुए करेंगे।

### चूलिका परिचय

इस प्रकार जीवस्थान नामक प्रथम खण्डकी आठों प्ररूपणाओंका विषय-परिचय कराया निया। अब इसी प्रथम खण्डकी नौ चूलिकाएं भी सूत्रकारने कहीं हैं। जो बातें आठों अनुयोगद्वारों (प्ररूपणाओं) में कहनेसे रह गई हैं और जिनका उनसे सम्बन्ध है, या जानना आवश्यक है। उनकी जानकारीके लिए प्रथम खण्डके परिशिष्टरूप प्रकरणोंको चूलिका कहते हैं।

जीवस्थानखण्डकी नौ चूलिकाएं कही गई हैं, जिनके नाम हम प्रारम्भमें बतला आये हैं। यहां ऋमशः उनके विषयोंका परिचय कराया जाता है।

# १ प्रकृतिसम्रत्कीर्त्तनचूलिका

जीवोंके गित, जाति आदिके रूपमें जो नानाभेद देखनेमें आते हैं, उनका कारण कर्म है। यह कर्म क्या वस्तु है, उसका क्या स्वरूप है और उसके कितने भेद-प्रभेद हैं? इत्यादि शंकाओंके समाधानके छिए आचार्यने इस चूछिकाका निर्माण किया है।

जीव अपने राग-देषरूप विभावपरिणतिके द्वारा जिन कार्मण पुद्गल स्कन्धोंको खींचकर अपने प्रदेशोंके साथ वांधता है, उन्हें कर्म या प्रकृति कहते हैं। कर्मकी मूल प्रकृतियां आठ हैं— १ ज्ञानावरणीय, २ दर्शनावरणीय, ३ वेदनीय, ४ मोहनीय, ५ आयु, ६ नाम, ७ गोत्र और ८ अन्तराय। आत्माके ज्ञानगुणके आवरण करनेवाले कर्मको ज्ञानावरणीय कर्म कहते हैं। इसकी उत्तर प्रकृतियां ५ हैं। आत्माके दर्शनगुणके आवरण करनेवाले कर्मको दर्शनावरणीय कर्म कहते हैं। इसकी उत्तर प्रकृतियां ९ हैं। आत्माको सुख या दुःखके वेदन करानेवाले कर्मको वेदनीय कहते हैं। इसकी उत्तर प्रकृतियां २ हैं। आत्माको सांसारिक पदार्थों में मोहित करनेवाले कर्मको मोहनीय कहते हैं। इसकी उत्तर प्रकृतियां २८ हैं। जीवको नरक, देव, मनुष्य आदिके भयोंमें रोक रखनेवाले कर्मको आयु कर्म कहते हैं। इसकी उत्तर प्रकृतियां २८ हैं। जीवको नरक, देव, मनुष्य आदिके भयोंमें रोक रखनेवाले कर्मको आयु कर्म कहते हैं। इसकी उत्तर प्रकृतियां १ हैं। जीवको शरीर, अंग—उपांग, और आकार-प्रकृतियां हैं। उच्च और नीच कुल्में उत्पन्न करनेवाले कर्मको गोत्रकर्म कहते हैं। इसकी २ प्रकृतियां हैं। उच्च और नीच कुल्में उत्पन्न करनेवाले कर्मको गोत्रकर्म कहते हैं। इसकी २ प्रकृतियां हैं। जीवके भोग, उपभोग आदि मनोवांछित वस्तुकी प्राप्तिमें विद्य करनेवाले कर्मको अन्तराय कहते हैं। इसकी ५ उत्तर प्रकृतियां हैं। इस प्रकार कर्मोकी ८ मूल प्रकृतियों और १४८ उत्तर प्रकृतियोंका वर्णन इस प्रकृतियां हैं। इस प्रकार कर्मोकी ८ मूल प्रकृतियों और १४८ उत्तर प्रकृतियोंका वर्णन इस प्रकृतियां हैं। क्विया गया है।

# २. स्थानसमुत्कीर्त्तनचूलिका

प्रथम चूलिकाके द्वारा प्रकृतियोंकी संख्या और स्वरूप जान लेनेके पश्चात् यह जानना आवश्यक है कि उनमेंसे किस कर्मकी कितनी प्रकृतियां एक साथ बांधी जा सकती हैं और उनका बन्ध किन किन गुणस्थानोंमें सम्भव है। इसी विषयका प्रतिपादन इस चूलिकामें किया गया है। यहां कथनकी सुविधाके लिए चौदह गुणस्थानोंको छह भागोंमें विभक्त किया गया है- मिथ्यादष्टि, सासादन सम्यग्दष्टि, सम्यग्मिश्यादष्टि, असंयतसम्यग्दष्टि, संयतासंयत और संयत। इनमेंके प्रथम पांचके नाम तो गुणस्थानके क्रमसे ही हैं , किन्तु अन्तिम नामके द्वारा छठे गुणस्थानसे हेकर ऊपरके उन सभी गुणस्थानोंका अन्तर्भाव कर लिया गया है, जहां तक कि विवक्षित कर्मप्रकृतियोंका बन्ध सम्भव है। ज्ञानावरणकर्मकी पांचों प्रकृतियोंके बन्धनेका एक ही स्थान है, क्योंकि मिथ्यादृष्टिसे लेकर दशवें गुणस्थान तक के सभी जीव उन पांचों ही प्रकृतियोंका बन्ध करते हैं। दर्शनावरण कर्मकी नौ प्रकृतियोंके बन्धकी अपेक्षा तीन स्थान है- १ नौ प्रकृतिरूप, २ छह प्रकृतिरूप और ३ चार प्रकृतिरूप । इनमेंसे पहले और दूसरे गुणस्थानवर्ती जीव नौ प्रकृतिरूप स्थानका बन्ध करते हैं। तीसरे गुणस्थानसे लेकर आठवें गुणस्थानके प्रथम भाग तक के संयत जीव स्त्यानगृद्धि, निद्रानिद्रा और प्रचला प्रचला इन तीन को छोड़कर शेष छह प्रकृतिरूप दूसरे गुण-स्थानका बन्ध करते हैं। आठबें गुणस्थानके दूसरे भागसे लेकर दशवें गुणस्थान तक के संयत जीव निद्रा और प्रचला इन दो निद्राओंको छोडकर रोष चार प्रकृतिरूप स्थानका बन्ध करते हैं। वेदनीयका एक ही बन्धस्थान है क्योंकि मिथ्यादृष्टिसे लेकर संयत तक के सभी जीव साता और असाता इन दोनों वेदनीय प्रकृतियोंका बन्ध करते हैं । मोहनीय कर्मके दश बन्धस्थान हैं २२, २१, १७, १३, ९, ५, ४, ३, २ और १ प्रकृतिका। मोहनीय कर्मकी सर्व प्रकृतियां २८ हैं, पर उन सबका एक साथ बन्ध सम्भव नहीं हैं। इसका कारण यह है कि एक समयमें तीन वेदोंमेंसे एक ही वेदका बन्ध होता हैं, अतः शेष दो वेद अबन्ध-योग्य रहते हैं। हास्य-रति और अरित-शोक इन दो जोडोंमेंसे एक साथ एकका ही बन्ध होता है, अतः एक जोडा अबन्ध-योग्य रहता हैं । तथा सम्यग्मिथ्यात्व और सम्यक्त्व प्रकृति इन दो प्रकृतियोंका बन्ध होता ही नहीं है, केन्नल उदय या सत्त्व ही होता है। अतः ये दो भी अन्नन्थ-योग्य रहती हैं। इस प्रकार इन छह प्रकृतियोंको छोडकर शेष जो बाईस प्रकृतियां रहती हैं, उनका बन्ध मिध्यादृष्टि जीव करता है। इन बाईसमेंसे मिथ्यात्वका बन्ध दूसरे गुणस्थानमें नहीं होता है। अतः शेष इकीस प्रकृतियोंका बन्ध सासादन सम्यादिष्ट करते हैं। यहां इतनी बात ध्यानमें रखनेकी है, कि दूसरे गुणस्थानमें नपुंसकवेदका बन्ध नहीं होनेपर भी बन्धनेवाळी प्रकृतियोंकी संख्या इकीस ही बनी रहती है। क्योंकि पहले गुणस्थानमें तीन वेदोंमेंसे कोई एक वेद एक समयमें वंधता था, यहांपर नंपुसक्तवेदको छोडकर शेष दो वेदोंमेंसे कोई एक वेद बंबता है। तीसरे और चौथे गुणस्थानमें

अनन्तानुबन्धी चार कषायोंका भी बन्ध नहीं होता है, अतः सम्यग्मिध्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि जीव शेष सत्तरह प्रकृतिक स्थानका बन्ध करते हैं। यहांपर भी यह ज्ञातव्य है कि उक्त दोनों जीव खीवेदका भी बन्ध नहीं करते हैं, किन्तु उसके नहीं बंधनेसे प्रकृतियोंकी संख्यामें कोई अन्तर नहीं पड़ता है। संयतासंयत जीव उक्त सत्तरह प्रकृतियोंमेंसे अग्रत्याख्यानावरण कषाय चतुष्कको छोड़कर शेष तेरह प्रकृतिक स्थानका बन्ध करते हैं। इन तेरह प्रकृतियोंमेंसे प्रत्याख्यानावरण चतुष्क को छोड़कर शेष नौ प्रकृतिक स्थानका बन्ध प्रमत्तसंयत, अग्रमत्तसंयत और अपूर्वकरणसंयत ये तीनों प्रकारके संयत करते हैं। पुरुषवेद और संज्यलनकषाय चतुष्क इन पांच प्रकृतिक स्थानका बन्ध अनिवृत्तिकरणसंयत करते हैं। पुरुषवेद और संज्यलनकषाय चतुष्क इन पांच प्रकृतिक स्थानका बन्ध अनिवृत्तिकरणसंयत करते हैं। पुनः पुरुषवेदको छोड़कर शेष संज्यलनचतुष्करूप चार प्रकृतिक स्थानका, उनमेंसे संज्यलन क्रीधको छोड़कर शेष तीन प्रकृतिक स्थानका, उनमेंसे संज्यलन क्रीधको छोड़कर शेष तीन प्रकृतिक स्थानका, उनमेंसे संज्यलन मानको छोड़कर शेष दो प्रकृतिक स्थानका और उनमेंसे संज्यलन मानको छोड़कर शेष दो प्रकृतिक स्थानका और उनमेंसे संज्यलन मानको छोड़कर शेष दो प्रकृतिक स्थानका और उनमेंसे संज्यलन मानको छोड़कर शेष दो प्रकृतिक स्थानका और उनमेंसे संज्यलन मानको छोड़कर शेष दो प्रकृतिक स्थानका और उनमेंसे संज्यलन मायाको छोड़कर शेष एक प्रकृतिक स्थानका भी बन्ध नवेंच गुणस्थानवर्ता अनिवृत्तिकरण संयत ही करते हैं।

आयुक्तर्मकी चारों प्रकृतियोंके पृथक् पृथक् चार बन्धस्थान हैं— पहिला नरकायुको बांधनेवाले मिथ्यादृष्टिका, दूसरा तिर्यगायुको बांधनेवाले मिथ्यादृष्टि और सासादन सम्यग्दृष्टिका, तीसरा मनुष्यायुको बांधनेवाले मिथ्यादृष्टि सासादनसम्यग्दृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टिका और चौथा देवायुको बांधनेवाले मिथ्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि, असंयतसम्यग्दृष्टि, संयतासंयत और सातवें गुणस्थान तकके संयतोंका है। तीसरे गुणस्थानवर्ती सम्यग्मिथ्यादृष्टि जीव किसी भी आयुका बन्ध नहीं करते हैं।

नामकर्मकी भेदिवित्रक्षासे यद्यपि ९३ और अभेदिविवक्षासे ४२ प्रकृतियां हैं, पर उन सबका एक जीवके एक साथ बन्ध नहीं होता । किन्तु अधिकसे अधिक ३१ प्रकृतियोंतकको कोई जीव बांध सकता है और कमसे कम एक प्रकृतितकको बांधता है । अतएव नामकर्मके बन्धस्थान आठ हैं— ३१, ३०, २९, २८, २६, २५, २३ और १ प्रकृतिक । इन सब स्थानोंकी प्रकृतियोंका और उनके बन्ध करनेवाले स्वामियोंका वर्णन विस्तारके भयसे यहां नहीं कर रहे हैं । पाठकगण इस चूलिकाका स्वाध्याय करनेपर खयं ही उसकी महत्ता और विशालताका अनुभव करेंगे । संक्षेपमें यहां इतनाही जानना चाहिए कि यशस्कीर्तिरूप एक प्रकृतिक स्थानका बन्ध दशम गुणस्थानवर्ती सूक्ष्मसाम्परायसंयतके होता है । शेष सात स्थानोंका बन्ध एकेन्द्रिय जीवोंसे लगाकर पंचेन्द्रिय तकके तिर्यंच, तथा देव-नारकी और नववें गुणस्थान तकके मनुष्य करते हैं ।

गोत्रकर्मके केवल दो ही बन्धस्थान हैं— उनमेंसे नीचगोत्रका बन्ध पहले और दूसरे गुणस्थानवाले जीव करते हैं। तथा उच्चगोत्रका वन्ध पहलेसे लेकर दशवें गुणस्थान तकके जीव करते हैं। अन्तरायकर्मका केवल एक ही बन्धस्थान है, क्योंकि पहले गुणस्थानसे लेकर दशवें गुणस्थान तकके सभी जीव अन्तरायकर्मकी पांचोंही प्रकृतियोंका बन्ध करते हैं।

### ३ प्रथम महादण्डकचूलिका

आठों कमें की १४८ उत्तर प्रकृतियों में बन्ध-योग्य प्रकृतियां केवल १२० बतलाई गई हैं, उनमें भी मिथ्यात्व गुणस्थानमें बन्ध-योग्य ११७ ही हैं, क्यों कि तीर्थंकर और आहारशरीर-आहारकअंगोपांग इन तीन प्रकृतियों का यहां बन्ध नहीं होता है। इन ११७ में से प्रथमोपशम सम्यक्तको उत्पन्न करने के सन्मुख जो तिर्यंच या मनुष्य मिथ्यादृष्टि जीव है, वह केवल ७३ ही प्रकृतियों को बांधता है, शेष असातावेदनीय, नपुंसकवेद, स्त्रीवेद आदि ४४ अशुभप्रकृतियों का वह वन्ध नहीं करता है। उक्त जीव सम्यक्त्वोत्पत्तिके समय किसी आयुकर्मका भी बन्ध नहीं करता है। प्रस्तुत प्रन्थमें जितने भी सूत्र आये हैं, उन सबमें इस चूलिकाका दूसरा सूत्र सबसे अधिक लम्बा है, इसलिए इसे प्रथम महादण्डक कहा जाता है।

### ४ द्वितीय महादण्डकचूलिका

इस द्वितीय महादण्डकर्म प्रथमोपशम सम्यक्त्वके अभिमुख देव और सातवीं पृथिवीके नारिकयोंको छोड़कर शेष छह पृथिवियोंके नारिकी मिथ्यादृष्टि जीवोंके बन्ध-योग्य ६७ प्रकृतियोंको गिनाया गया है। अधिक छम्बा सूत्र होनेके कारण इसे दूसरा महादण्डक कहा जाता है।

### ५ तृतीय महादण्डकच्छिका

इस चूलिकामें प्रथमोपशम सम्यक्तके अभिमुख सातर्त्री पृथिवीके मिथ्यादृष्टि नारकी जीवके बन्ध-योग्य ७३ प्रकृतियोंको गिनाया गया है। इस सूत्रके भी अधिक लभ्बे होनेके कारण इसे तीसरा महादण्डक कहा जाता है।

### ६ उत्कृष्ट स्थितिचूलिका

कमींका खरूप, उनके भेद-प्रभेद और बन्धस्थानोंके जान लेनेपर प्रत्येक अभ्यासीके हृदयमें यह जिज्ञासा उत्पन्न होगी कि एक बार बंधे हुए कर्म कितने कालतक जीवके साथ रहते हैं, सब कमींका स्थितिकाल समान है, या हीनाधिक ! बंधनेके कितने समयके पश्चात कर्म अपना फल देते हैं ! इस प्रकारकी जिज्ञासा-पूर्तिके लिए उत्कृष्ट स्थिति और जघन्य स्थिति नामवाली दो चूलिकाओंका निर्माण किया गया है । उत्कृष्ट स्थितिचूलिकामें आठों कर्मीकी उत्कृष्ट स्थिति बतलाई गई है । यथा— ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, वेदनीय और अन्तराय इन चार कर्मीकी उत्कृष्ट स्थिति ३० कोड़ाकोडी सागरोपम है । नाम

और गोत्रकर्मकी उत्कृष्ट स्थिति २० कोड़ाकोड़ी सागरोपम है और आयुकर्मकी उत्कृष्ट स्थिति ३३ सागरोपम है। जिस प्रकार मूल कमींकी यह उत्कृष्ट स्थिति बतलाई है, उसी प्रकार उनकी उत्तर प्रकृतियोंकी उत्कृष्ट स्थितिका वर्णन इसी चूलिकामें किया गया है। इस स्थितिवर्णनके साथ ही उनके अबाधाकाल और निषेककालका भी वर्णन किया गया है। कर्मबन्ध होनेके पश्चात् जितने समय तक वह बाधा नहीं देता, अर्थात् उदयमें आकर फल देना नहीं प्रारम्भ करता है, उतने कालका नाम अबाधाकाल है। इस अबाधाकालके आगे जो कर्मस्थितिका काल रोष रहता है और जिसमें कर्म उदयमें आकर फल देकर झड़ता जाता है, उस कालको निषेककाल कहते हैं। अबाधाकालका सामान्य नियम यह है कि जिस कर्मकी स्थिति एक कोड़ाकोड़ी सागरकी होगी, उसका अबाधाकाल १०० वर्षका होगा, अर्थात् वह कर्म १०० वर्षतक अपना फल नहीं देगा, इसके पश्चात् फल देना प्रारम्भ करेगा। इस नियमके अनुसार जिन कमींकी स्थिति ३० कोडाकोडी सागर है, उनका अबाधाकाल तीन हजार वर्ष है। जिनकी स्थिति ७० कोडाकोडी सागर है, उनका अबाधाकाल सात हजार वर्ष है और जिनकी स्थिति २० कोडाकोड़ी सागर है उनका अबाधाकाल दो हजार वर्ष है। आयुकर्मकी अबाधाका नियम इससे भिन्न है। उसकी अबाधाका उत्कष्टकाल अधिकसे अधिक एक पूर्वकोटि वर्षका त्रिभाग है। जिन कर्मोंकी उत्कृष्ट स्थिति अन्तः कोडाकोडी सागरोपम या इससे कम होती है उनका अबाधाकाल अन्तर्मुहूर्तप्रमाण होता है। अन्तर्मुहर्तके जघन्यसे लेकर उत्कृष्ट तक असंख्य मेद पहिले बतला आये है, सो जिस कर्मकी अन्तः कोड़ाकोड़ीसे लेकर आगे बतलाई जानेवाली जघन्य स्थिति जितनी कम होगी— उनको अबाधाकाळका अन्तर्भुहूर्त भी उतना ही छोटा जानना चाहिए।

# ७ जघन्यस्थितिचूलिका

इस चूलिकामें सभी मूलकमों और उनकी उत्तर प्रकृतियोंकी जघन्यस्थितिका, उनके जघन्य अबाधाकालका और निषेककालका वर्णन किया गया है। वेदनीय कर्मकी सर्व जघन्य स्थिति १२ मुहूर्तकी है, नाम और गोत्रकर्मकी ८ मुहूर्तकी है और रोष पांचों कर्मोकी जघन्य स्थिति अन्तर्मुहूर्त मात्रकी होती है। पर इस सर्व जघन्य स्थितिका बन्ध हर एक जीवके नहीं होता है, किन्तु क्षपकश्रेणीपर चढ़नेवाले दरावें गुणस्थानवर्ती सूक्ष्मसाम्पराय संयत्तके उस प्रकृतिके बन्धसे विच्छित्र होनेके अन्तिम समयमें मोहनीय और आयुक्तमंको छोड़कर रोष छह कर्मोकी उक्त जघन्य स्थितिका बन्ध होता है। मोहनीयकर्मकी सर्व जघन्य स्थिति जो अन्तर्मुहूर्तप्रमाण बतलाई है, उसका बन्ध क्षपकश्रेणीवाले साधुके नवमगुणस्थानके अन्तिम समयमें होता है। आयुक्तमंकी अन्तर्मुहूर्तप्रमाण सर्व जघन्यस्थितिका बन्ध मनुष्य या तिर्यंच मिथ्यादृष्टि जीव करते हैं। साधारणतः विभिन्न प्रकृतियोंकी यह जघन्य स्थिति अन्तर्मुहूर्तमे लगाकर अन्तः कोड़ाकोड़ी सागरोपम तक है, पर उन सबका अबाधाकाल अन्तर्मुहूर्तमात्र ही है, उससे रोष बचे कालको निषेककाल जानना चाहिए।

जिन कर्मोंकी जधन्य स्थिति अन्तर्मुहूर्त मात्र होती है, उनका अवाधाकाल भी तदनुकूल सर्वलघु अन्तर्मुहूर्तप्रमाण जानना चाहिए।

इन दोनों चूलिकाओं में यह बात ध्यान रखनेकी है कि आयुक्तमेका अबाधाकाल बध्यमान स्थितिमेंसे नहीं घटाया जाता है, किन्तु मुज्यमान आयुक्क त्रिभागमें ही उसका अबाधा-काल होता है। अतः आयुक्तमेका जितना स्थितिबन्ध होता है, उतना ही उसका निषेककाल बतलाया गया है।

### ८ सम्यक्त्बोत्पत्तिचूलिका

अनादिकालसे परिश्रमण करते हुए इस जीवको सम्यवस्त्रकी प्राप्तिका होना ही सबसे महत्त्वपूर्ण कार्य हैं। इस चूलिकामें इसी समक्त्वकी उत्पत्तिका वर्णन किया गया है।

जब जीवके संसार-परिश्रमणका काल अर्धपुद्गल परिवर्तनप्रमाण रह जाता है, तभी जीवमें सम्यग्दर्शन उत्पन्न करनेकी पात्रता आती है, इसके पूर्व नहीं; इसका नाम ही काललिंध है। इस काललिंधके प्राप्त होनेपर भी हर एक जीव सम्यक्त्वको प्राप्त करनेके योग्य नहीं होता, किन्तु संज्ञी पंचेन्द्रिय, पर्याप्तक सर्विवशुद्ध जीव ही उसे प्राप्त करनेके योग्य होता है। भेल ही वह चारों गितयों मेंसे किसी भी गितका जीव क्यों न हो। यहां यह विशेष ज्ञातव्य है कि तिर्यग्गितिके एकेन्द्रियसे लगाकर असंज्ञी पंचेन्द्रियतकके सभी जीवों में मन न होनेसे सम्यक्त्वकी पात्रता नहीं है और संज्ञी पंचेन्द्रियों भी जो सम्पूर्ण्डिम संज्ञी हैं, वे भी प्रथमवार उमशम सम्यक्त्वको उत्पन्न नहीं कर सकते हैं। शेष गर्भज पंचेन्द्रिय सभी पद्य-पक्षी कर्मभूमिज या भोगभूमिज तिर्यंच, मनुष्य, देव और नारकी जीव तब प्रथमोपशम सम्यक्त्वको उत्पन्न करते हैं, जब उनकी कषाय मन्द हों और तीव अनुभाग और उत्कृष्ट स्थितिके कर्मोंका उनके बन्ध न हो रहा हो। किन्तु अन्तः कोड़ाकोड़ी सागरोपम स्थितिवाले ही नवीन कर्म बंध रहे हों, इतनीही स्थितिवाले कर्मोंका उदय हो रहा हो। और इतनी ही स्थितिवाले कर्म सत्तामें हों। यह तो हुई जीवकी आन्तरिक योग्यताकी बात

अब बाह्य निमित्त भी ज्ञातव्य हैं— उक्त प्रकारकी योग्यतावाले जीवोंमेसे नारकी तीन कारणोंसे सम्यक्त्वको उत्पन्न करते हैं— कोई जातिस्मरणसे, कोई किसी देवादिके द्वारा धर्म श्रवणसे और कोई वेदनाकी पीड़ासे । चौथेसे सातवें नरक तकके नारकी धर्म श्रवणको छोड़कर शेष दो कारणोंसे सम्यक्त्व उत्पन्न करते हैं । तिर्यंच तीन कारणोंसे सम्यक्त्व उत्पन्न करते हैं । तिर्यंच तीन कारणोंसे सम्यक्त्व उत्पन्न करते हैं । तिर्यंच तीन कारणोंसे सम्यक्त्व उत्पन्न करते हैं । कितने ही जिनबिम्ब देखकर । मनुष्य भी इन ही तीनों कारणोंसे सम्यक्त्व उत्पन्न करते हैं । भवनित्रकसे लगाकर बारहवें खर्ग तकके देव चार कारणोंसे सम्यक्त्व उत्पन्न करते हैं – जातिस्मरणसे, धर्मश्रवणसे, जिन महिमाके अवलोकनसे और महिद्धक :

देशोंके बैभवके देखनेसे । बारहवें स्वर्गसे सोल्हवें स्वर्ग तकके देव अन्तिम कारणको छोड़कर शेष तीन कारणोंसे सम्यक्तको उत्पन्न करते हैं । नौ प्रैवेयकोंके अहमिन्द्र जातिस्मरण और धर्मश्रवण इन दो ही कारणोंसे सम्यक्त्र उत्पन्न करते हैं । नव अनुदिश और पंच अनुत्तरवासी सभी देव सम्यन्दिष्ट ही होते हैं ।

इस प्रकार काललब्धिक प्राप्त होनेपर और उपर्युक्त अन्तरंग योग्यता और बाह्य निमित्त कारणोंके मिलनेपर यह जीय सर्वप्रथम उपराम सम्यक्तको प्राप्त करता है। इन दोनों प्रकारके कारणोंके मिलनेपर उसके करणलब्धि प्रकट होती है, जिससे वह अधःकरण, अपूर्वकरण और अनिवृत्तिकरण परिणामोंके द्वारा दर्शनमोहके उपरामनिका प्रयत्न करता है। इन तीनों करणोंका स्वरूप गुणस्थानोंके वर्णन करते हुए बतला आये हैं। बहांपर इन तीनों करणोंको संयत जीव चारित्रमोहके उपरामन या क्षपणके लिए करता है; किन्तु यहांपर सातिराय मिध्यादृष्टि जीव दर्शनमोहके उपरामन करनेके लिए करता है। प्रत्येक करणका काल अन्तर्मुहूर्त है और तीनोंका सम्मिलित काल भी अन्तर्मुहूर्त ही है। इनमेंसे अधःकरण और अपूर्वकरणके कालमें उत्तरोत्तर अपूर्व विद्युद्धिको प्राप्त होकर प्रतिसमय कमींकी असंख्यातगुणी निर्जरा करता हुआ अनिवृत्तिकरण कालका बहुभाग विताकर दर्शनमोहकर्मका अन्तरकरण करता हुआ उसके तीन टुकड़े कर देता है— जिनके नाम कमशः मिध्यात्व, सम्यग्मिध्यात्व और सम्यक्तवप्रकृति हैं। जैसे कोदों (धान्यविशेष) को चक्कीसे दलनेपर उसके तीन भाग होते हैं— कुछ उयों के त्यों कोदोंके रूपमें रहते हैं, कुछके ऊपरके छिलके उतर जाते हैं और कुछ चढ़े रहते हैं और कुछके सभी छिलके अलग हो जाते हैं और निस्तुष चावल बन जाते हैं। जैसे ही एक दर्शनमोहके तीन तुकड़े होते हैं, उसी समय वह जीव उनका उपशम करके उपशम सम्यक्तको प्राप्त कर लेता है।

इस प्रकारसे प्रथमोपराम सम्यक्त्वकी उत्पत्तिका वर्णन करनेके पश्चात् इसी चूलिकामें क्षायिकसम्यक्त्वकी उत्पत्तिका भी निरूपण किया गया है, जिसमें बतलाया गया है कि दर्शनमोहनीयकी क्षपणाका प्रारम्भ कर्मभूमिमें उत्पन्न हुआ और सर्वप्रकारकी उपर्युक्त योग्यताका धारण करनेवाला मनुष्य सामान्य केवली, श्रुतकेवली और तीर्थंकर इन तीनोंमेंसे किसी एक के चरण-सानिध्यमें रहकर करता है। इसका कारण यह है कि क्षायिकसम्यक्त्वकी प्राप्तिक लिए जिस परम विशुद्धि और विशिष्ट देशनाकी आवश्यकता है, वह उनके अतिरिक्त अन्यत्र सभ्यत्र नहीं है। दर्शनमोहकी क्षपणा करने के पूर्व उसका वेदकसम्यग्दिष्ट होना आवश्यक है। वह मिथ्यात्वका पहले क्षय करता है, तत्पश्चात् सम्यग्मथ्यात्वका क्षय करता है और उसके अनन्तर सम्यक्त्वप्रकृतिका क्षय करके क्षायिकसम्यग्दिष्ट बन जाता है। यदि इस सम्यक्त्वप्रकृतिका क्षय करते हुए किसीकी आयु समाप्त हो जाय तो थोड़ासा जो कार्य शेष रह गया है, वह चारों गतियोंमेंसे जहां भी उत्पन्न हो, वहां उसे सम्यक कर क्षायिकसम्यग्दिष्ट बन जाता है।

यहां यह ध्यानमें रखना चाहिए कि सम्यक्त प्राप्तिके बाद यदि आयुबन्ध हो, तो नियमसे देवायुका ही बन्ध होता है। किन्तु यदि किसी जीवने मिध्यात्वदशामें चारों गतियों मेंसे किसी भी आयुक्ता बन्ध कर लिया हो, और पीछे सम्यक्त्वकी प्राप्ति हो जाय, तो बंधी हुई आयु तो छूट नहीं सकती है, इसलिए उसे जाना तो उसी गतिमें पड़ता है, परन्तु सम्यक्त्वके माहात्म्य से वह पहले नरकसे नीचे नहीं उत्पन्न होगा। यदि तिर्यगायु बंध गई है, तो वह भोगभूमियां तिर्यंच होगा। यदि मनुष्यायु बंधी है, तो वह भोगभूमियां विर्यंच होगा। यदि मनुष्यायु बंधी है, तो वह भोगभूमियां मनुष्य होगा। और यदि देवायु बंधी है, तो वह कल्पवासी ही देव होगा। यदि कोई आयु नहीं बंधी है और वह चरमशरीरी है तो क्षायिकसम्यक्त्वकी प्राप्तिके पश्चात् वह सर्व कमेंकि क्षपणाके लिए उचत होता है और पुनः अधःकरणादि तीनों करणोंको करता और क्षपकश्रेणीपर चढ़ता हुआ दशवें गुणस्थानके अन्तमें मोहका क्षय करके क्षायिक चारित्रको प्राप्त करता है और अन्तर्मृहूर्तके भीतर ही ज्ञानावरण, दर्शनावरण और अन्तरायका क्षय करके अनन्त चतुष्टय और नवकेवल लिधयोंका स्वामी अरहन्त बन जाता है और अन्तरायका क्षय करके योग निरोध करके रोष अधातिया कमेंका भी क्षय करके परम पद मोक्षको प्राप्त हो जाता है।

### ९ गति-आगतिचूलिका

सर्व चुलिकाओं में यह सबसे विस्तृत चुलिका है। विषय-वर्णनकी दृष्टिसे इसके चार विभाग किये जा सकते हैं। जिनमेंसे सर्वप्रथम सम्यक्तकी उत्पत्तिके बाहिरी कारण किस गतिमें कौन-कौनसे सम्भव हैं, इसका विस्तारसे वर्णन किया गया है। तत्पश्चात् चारों गतिके जीव मरण कर किस किस गतिमें जा सकते हैं और किस किस गतिसे किस किस गतिमें आ सकते हैं, इसका बहुत ही विस्तारसे वर्णन किया गया है। जिसका सार यह है कि देव मर कर देव नहीं हो सकता और न नारकी ही हो सकता है। इसी प्रकार नारकी जीव मर कर न नारकी हो सकता है और न देव ही। इन दोनों गतिके जीव मरण कर मनुष्य या तिर्यंचगतिमें आते हैं और मनुष्य- तिर्यंच ही मर कर इन दोनों गतियोंमें जाते हैं। हां, मनुष्यगतिके जीव मर कर चारों गतियोंमें जा सकते हैं और चारों गतिके जीव मरकर मनुष्यगतिमें आ सकते हैं। इसी प्रकार तिर्यंचगतिके जीव मर कर चारों गतियोंमें जा सकते हैं और चारों ही गतियोंके जीव मर कर तिर्यंचगतिमें आ सकते हैं। इसके पश्चात् यह बतलाया गया है कि किस गुणस्थानमें मरण कर कौनसी गतिका जीव किस किस गतिमें जा सकता है। इस प्रकरणमें अनेक ज्ञातव्य एवं महत्त्वपूर्ण बातों पर प्रकाश डाला गया है। जैसे कि कितने ही जीव मिध्याखके साथ नरकमें जाते हैं और मिध्याखके साथ ही निकलते हैं। कितने ही मिथ्यात्वके साथ जाते हैं और सामादनसम्यक्तके साथ निकलते हैं। कितने ही मिध्यात्वके साथ नरकमें जाते हैं और सन्यक्तके साथ वहांसे निकलते हैं। इसी प्रकारसे शेष तीनों गतिके जीवोंकी गति-आगतिका निरूपण किया गया है। तत्पश्चात् बतलाया गया है कि नरक और देय इन गतियोंसे आये हुए जीव तीर्थंकर हो सकते हैं, अन्य गतियोंसे आये हुए नहीं। चक्रवर्ती, नारायण प्रतिनारायण और बलभद्र केवल देवगतिसे आये हुए जीव ही होते हैं, रोष गतियोंसे आये हुए नहीं। चक्रवर्ती मरण कर स्वर्ग, और नरक इन दो गतियोंमें जाते हैं और कर्मक्षय करके मोक्ष भी जाते हैं। बलभद्र स्वर्ग या मोक्षको जाते हैं। नारायण-प्रतिनारायण मरण कर नियमसे नरक ही जाते हैं, इत्यादि। तत्पश्चात् बतलाया गया है कि सातवें नरकका निकला जीव तिर्यंचहीं हो सकता है, मनुष्य नहीं। छठे नरकसे निकले हुए तिर्यंच और मनुष्य दोनों हो सकते हैं, पर संयमको नहीं। पांचवें नरकसे निकले हुए जीव मनुष्यमवर्गे संयमको भी धारण कर सकते हैं, पर संयमको नहीं। पांचवें नरकसे निकले हुए जीव मनुष्यमवर्गे संयमको भी धारण कर सकते हैं, पर उस भवसे मोक्ष नहीं जा सकते हैं। चौथे नरकसे निकले हुए जीव मनुष्य होकर और संयम धारण कर केवलज्ञानको उत्पन्न करते हुए निर्याणको भी प्राप्त कर सकते हैं। तीसरे नरकसे निकले हुए जीव तीर्थंकर भी हो सकते हैं। इसी प्रकारसे शेष गतियोंसे आये हुए जीवोंके सम्यक्त, संयमासंयम, संयम और केवलज्ञान उत्पन्न कर सकने— न कर सकने आदिका बहुत उत्तम विवेचन करके इस चूल्किताको समाप्त किया गया है।

इस प्रकार नौ चूळिकाकी समाप्तिके साथ जीवस्थान नामक प्रथम खंड समाप्त होता है।

~~~~ ~~~~~

#### द्वितीय खण्ड

### २ खुद्दावन्ध (क्षुद्रबन्ध)

षट्खण्डागमके इस दूसरे खण्डमें कर्म-बन्धक के रूपमें जीवकी प्ररूपणा जिन ग्यारह अनुयोगद्वारोंके द्वारा की गई है, उनके नाम इस प्रकार हैं— १ एक जीवकी अपेक्षा स्नामित्व, २ एक जीवकी अपेक्षा काल, ३ एक जीवकी अपेक्षा अन्तर, ४ नाना जीवोंकी अपेक्षा मंगविचय, ५ द्रव्यप्रमाणानुगम, ६ क्षेत्रानुगम, ७ स्पर्शनानुगम, ८ नाना जीवोंकी अपेक्षा काल, ९ नाना जीवोंकी अपेक्षा अन्तर, १० मागामागानुगम और ११ अल्पबहुत्वानुगम। इन अनुयोगद्वारोंके प्रारम्भमें भूमिकाके रूपमें बन्धकोंके सत्त्वकी प्ररूपणा की गई है और अन्तमें सभी अनुयोगद्वारोंकी चूलिकारूपसे अल्पबहुत्व-महादण्डक दिया गया है।

कमींका बन्ध करनेवाळ जीवोंको बन्धक कहते हैं। इन बन्धक जीवोंकी प्ररूपणा चौदह मार्गणाओंके आश्रयसे की गई है कि किस गित आदि मार्गणाके कौन-कौनसे जीव कर्मका बन्ध करते हैं और कौन-कौनसे नहीं? जैसे गितमार्गणाका अपेक्षा सभी नारकी, तिर्यंच और देव कर्मीके बन्धक हैं। किन्तु मनुष्य कर्मीके बन्धक भी हैं। इसका अभिप्राय यह हैं कि तेरहवें गुणस्थान तक योगका सद्भाव होनेसे कार्मणवर्गणाका आना होता हैं, उनका बन्ध भले ही एक समयकी स्थितिका क्यों न हो, पर आगमकी व्यवस्थासे वे भी बन्धक कहलाते हैं। किन्तु अयोगिकेवली भगवान् के योगका सर्वथा अभाव हो जाता है, इससे न उनके कार्मण-वर्गणाओंका आश्रव है और न बन्ध ही है, अतः वे अबन्धक हैं। इन्द्रियमार्गणाकी अपेक्षा एकेन्द्रियसे लेकर चतुरिन्द्रिय तकके सभी जीव बन्धक हैं। पंचेन्द्रिय जीव बन्धक भी हैं और अबन्धक भी हैं। किन्तु अनिन्द्रिय या अतीन्द्रिय सिद्ध जीव अवन्धक ही हैं। इस प्रकार सभी मार्गणाओंमें बन्धक-अबन्धक जीवोंका विचार किया गया है।

तत्पश्चात् एक जीवकी अपेक्षा स्वामित्वका विचार करते हुए बतलाया गया हैं किस मार्गणाके कौनसं गुण या पर्याय जीवके किन भावोंसे उत्पन्न होते हैं। इनमें सिद्धगति, अनिन्द्रियत्व, अकायत्व, अलेइयत्व, अयोगत्व, क्षायिकसम्यक्त्व, केवलज्ञान और केवलदर्शन तो क्षायिकलिधसे उत्पन्न होते हैं। एकेन्द्रियादि पांचों जातियां, मन, वचन, काय ये तीनों योग, मित, श्रुत, अविध और मनःपर्यय ये चारों ज्ञान; तीनों अज्ञान परिहारिवज्ञाद्धिसंयम, चक्षु, अचक्षु और अविधदर्शन, वेदकसम्यक्त्व सम्यग्मिथ्यादृष्टित्व और संज्ञित्वभाव ये क्षायोपशमिकलिधसे उत्पन्न होते हैं। अपगतवेद, अक्षाय, सूक्ष्मसाम्पराय और यथाख्यातसंयम ये औपशमिक तथा क्षायिकलिधसे उत्पन्न होते हैं। सामायिक और छेद्रोपस्थापनासंयम औपशमिक, क्षायिक और क्षायोपशमिक लिधसे उत्पन्न होते हैं। औपशमिक सम्यग्दर्शन औपशमिक लिधसे उत्पन्न होता है। भव्यत्व,

अभव्यत्व और सासादनसम्यग्दृष्टित्व ये पारिणामिक भाव हैं। शेष गति आदि समस्त मार्गणान्तर्गत जीव पर्याय अपने अपने कमींके उदयसे होते हैं। अनाहारकत्व कमींके उदयसे भी होता है और क्षायिकलिंधसे भी होता है।

एकजीवकी अपेक्षा कालका वर्णन करते हुए गति आदि प्रत्येक मार्गणामें जीवकी जधन्य और उत्कृष्ट काल्लिश्वितका निरूपण किया गया है। जीवस्थानमें तो कालकी प्ररूपणा गुणस्थानोंमें एकजीव और नाना जीवोंकी अपेक्षासे की गई हैं, किन्तु यहांपर वह मार्गणाओं के केवल एकजीवकी अपेक्षासे की गई हैं। इस कारण यहां कालकी प्ररूपणामें भवस्थितिके साथ कायस्थितिका भी निरूपण किया गया है। एक भवकी स्थितिको भवस्थिति कहते हैं और एक कायका परित्याग कियेविना अनेक भव-विषयक स्थितिको कायस्थिति कहते हैं। जैसे किसी एक त्रस जीवकी वर्तमानभवकी आयु अन्तर्मुहूर्तप्रमाण हैं, तो यह उसकी भवस्थिति हैं। और वह जीव त्रससे मर कर, त्रस, पुनः मर कर यदि लगातार त्रस होता हुआ चला जावे और स्थावर हो ही नहीं, तो वह उत्कर्षसे पूर्वकोटी वर्ष पृथक्त्वसे अधिक दो हजार सागरोपमकाल तक त्रस बना रह सकता है। यह उसकी कायस्थिति कहलायगी।

किस जीवकी कितनी भवस्थिति होती है और कितनी कायस्थिति होती है, यह सर्व कथन मनन करनेके योग्य है।

इस प्रकारसे इस खुदाबन्धमें शेष अनुयोगद्वारोंके द्वारा कर्मबन्ध करनेवाले जीवोंका प्रमाण, क्षेत्र, स्पर्शन, काल, अन्तर, भागा-भाग और अल्पबहुत्वका खूब विस्तारके साथ वर्णन किया गया है। इसका अल्पबहुत्व तो अपूर्व ही है। जिसमें प्रत्येक मार्गणाका पृथक् पृथक् अल्पबहुत्व बतलाकर अन्तमें महादण्डकके रूपमें समुच्चयरूपसे भी सर्व मार्गणाओंके जीव-संख्याकी हीनाधिकताका प्रतिपादन किया गया है।

इस खुदाबन्धके अल्पबहुत्यानुगममें प्रायः प्रत्येक मार्गणाका जो अनेक प्रकारसे अल्पबहुत्व बतलाया गया है, उसका कारण अन्वेषणीय है। ऐसा प्रतीत होता है कि आ. भूतबलिने पहले अपनी गुरुपरम्परासे प्राप्त हुए अल्पबहुत्वका वर्णन किया है और तत्पश्चात् अन्य आचार्योकी परम्परासे प्राप्त अल्पबहुत्वका भी उन्होंने प्रतिपादन करना समुचित समझा है।

इतने विस्तृत वर्णनवाल इस खण्डके खाव्याय करनेपर पाठकोंको यह शंका हो सकती है कि इतना विस्तृत होते हुए भी इसका नाम क्षुद्रबन्ध क्यों पड़ा है इसका समाधान यह है कि प्रस्तुत प्रन्थ के छठे खण्डमें आ. भूतविलने बन्धका विचार बहुत विस्तारसे किया है, और इस लिए उसका नाम भी महाबन्ध पड़ा है, उसका परिमाण तीस हजार छोक जितना है। उसकी अपेक्षा यह दूसरा खण्ड क्षुद्र अर्थात् छोटा ही है, अतः इसका नाम खुदाबन्ध रखा गया है।

#### तीसरा खण्ड

#### ३ बन्धस्वामित्वविचय

इस खण्डमें कर्मोंकी विभिन्न प्रकृतियोंके बन्ध करनेवाळे स्वामियोंका विचय अर्थात् विचार किया गया है, अत एव बन्धस्वामित्वविचय यह नाम सार्थक है।

इस खण्डमें सर्वप्रथम गुणस्थानोंका आश्रय लेकर बतलाया गया है कि किस कर्मकी किस किस प्रकृतिका बन्ध करनेवाल जीव किस गुणस्थान तक पाये जाते हैं और कहांपर उस प्रकृतिका बन्धविच्छेद हो जाता है। जैसे ज्ञानावरणकी पांचों प्रकृतियां और दर्शनावरणकी चक्षुदर्शनावरणादि चार प्रकृतियां, यशः कीर्ति, उच्चगोत्र और अन्तरायकी पांचों प्रकृतियां इन सोलह प्रकृतियोंके बन्ध करनेवाल जीव पहिले गुणस्थानसे लेकर दशवें गुणस्थान तक पाये जाते हैं। दशवें गुणस्थानके अन्तिम समयमें इन सबके बन्धका विच्छेद हो जाता है। अतः दशवें गुणस्थान तक के जीव इन सोलह प्रकृतियोंके बन्धके स्वामी हैं। इससे ऊपरके गुणस्थानवर्ती जीव अबन्धक हैं। इस प्रकार बन्धने योग्य सभी प्रकृतियोंका वर्णन किया गया है कि अमुक अमुक गुणस्थान तक इन-इनका बन्ध होता है और इससे आगे नहीं होता है।

इस प्रकरणको संक्षेपमें दूसरे प्रकारसे यों कहा जा सकता है कि अभेदिविबक्षासे आठों कमेंकी १४८ प्रकृतियों १२० ही बन्ध योग्य हैं, शेष नहीं । इसका कारण यह है कि पांच बन्धन और पांच संघात ये दश प्रकृतियां अपने अपने शरीरके साथ अवश्य बन्धती हैं, अतः उनका अन्तर्भाव शरीरमें कर लेनेसे १० प्रकृतियां तो ये कम हो जाती हैं। इसी प्रकार पांच रूप, पांच रस, दो गन्ध और आठ स्पर्श इन बीसको रूप, रस, गन्ध, स्पर्श सामान्यकी विवक्षासे चार ही गिन लेते हैं, अतः १६ ये कम हो जाती हैं। दर्शनमोहनीयकी सन्यग्मिध्यात्व और सम्यक्त्वप्रकृतिका बन्ध नहीं होता है, केवल उदय और सत्त्व ही होता है, अतः २ प्रकृतियां ये कम हो जाती हैं। इस प्रकार (५ + ५ + १६ + २ = २८) अडाईस प्रकृतियोंको १४८ मेंसे घटा देनेपर शेष १२० प्रकृतियां ही बन्धके योग्य रहती हैं।

उनमेंसे १ मिथ्यात्व, २ हुण्डकसंस्थान, ३ नपुंसकवेद, ४ स्पाटिकासंहनन, ५ एकेन्द्रियजाति, ६ स्थावर, ७ आतप. ८ सूक्ष्म, ९ साधारण, १० अपर्याप्त, ११ द्वीन्द्रियजाति, १२ त्रीन्द्रियजाति, १४ नरकगत्यानुपूर्वी, १६ नरकायु इन सीलह प्रकृतियोंका बन्ध प्रथम गुणस्थान तक ही होता है, आगे नहीं । अतः इनके बन्धकरुषामी मिथ्यादृष्टि जीव ही होते हैं, इससे ऊपरके जीव अबन्धक हैं।

अनन्तानुबन्धी क्रोध, मान, माया, छोभ ये चार कथाय, स्त्यानगृद्धि, निद्रा-निद्रा, प्रचला-प्रचला ये तीन निद्रा, दुर्भग, दुःस्वर; अनादेय ये तीन, न्यग्रोधपरिमंडल आदि चार

संस्थान, बन्ननाराचादि चार संहनन, अप्रशस्त विहायोगति, स्नीबेद, नीचगोत्र, तिर्यगाति, तिर्यगाति, तिर्यगायु और उद्योत इन पचीस प्रकृतियोंके बन्धके स्वामी मिथ्यादृष्टि और सासादनसम्यग्दृष्टि हैं। दूसरे गुणस्थानसे ऊपर के जीव इनके अवन्धक हैं।

अप्रत्याख्यानायरण क्रोध, मान, माया और लोभ ये चार कषाय, वज्रवृषभनाराचसंहनन, औदारिकशरीर, औदारिक-अंगोपांग. मनुष्यगति, मनुष्यगत्यानुपूर्वी और मनुष्यायु इन दशप्रकृतियों के बन्धक मिथ्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि, सम्यग्मिथ्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि हैं। चौथे गुणस्थानसे जपरके जीव अबन्धक हैं।

अप्रत्याख्यानावरण क्रोध, मान, माया और लोभ इन चार कषायोंके बन्धक पहले गुणस्थानसे लेकर पांचवें गुणस्थान तक के जीव हैं। इससे ऊपरके जीव अबन्धक हैं।

अस्थिर, अशुभ, असातावेदनीय, अयशस्कीर्त्ती, अर्रात और शोक इन छह प्रकृतियों के बन्धक पहिलेसे लेकर सात्र्ये गुणस्थान तक के जीव हैं। इससे ऊपरके जीव अबन्धक हैं।

देशायुके बन्धक पहिलेसे लेकर सातवें गुणस्थान तक के जीव हैं, इससे ऊपर के जीव अबन्धक हैं।

निद्रा और प्रचला इन दो प्रकृतियोंके बन्धक पहिलेसे लेकर आठवें गुणस्थानके प्रथम भाग तक के जीव बन्धक हैं। इससे आगेके जीव अबन्धक हैं। तीर्थंकर प्रकृति, निर्माण, प्रशस्त-विहायोगित, पंचेन्द्रियजाति, तैजसशरीर, कार्मणशरीर, आहारकशरीर, आहारकश्मीपांग, समचतुरस्र-संस्थान, देवगित, देवगत्यानुपूर्वी, वैक्रियिकशरीर, वैक्रियिक-अंगोपांग, रूप, रस, गन्ध, स्पर्श, अगुरुलघु, उपघात, परधात, उच्छ्वास, त्रस, बादर, पर्याप्त, प्रत्येकशरीर, स्थिर, श्रुम, सुभग, सुस्वर और आदेय; इन तीस प्रकृतियोंके बन्धक प्रथम गुणस्थानसे लेकर आठवें गुणस्थानके छठे भाग तक के जीव बन्धक होते हैं। इससे आगे के जीव अबन्धक होते हैं। हास्य, रित, भयं और जुगुस्सा, इन चार प्रकृतियोंके बन्धक पहिलेसे लेकर आठवें गुणस्थानके अन्तिम समय तक के जीव होते हैं। इससे आगेके जीव अबन्धक होते हैं।

पुरुषवेद, संज्वलन क्रोध, मान, माया और लोभ इन पांच प्रकृतियोंके बन्धक मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे लेकर नत्रे अनिवृत्तिकरण गुणस्थानके क्रमशः प्रथम, द्वितीय, तृतीय, चतुर्थ और पञ्चम भाग तक के जीव होते हैं। इससे आगेके जीव अबन्धक होते हैं।

ज्ञानावरणकी पांचों प्रकृतियां, दर्शनावरणकी चक्षुदर्शनावरणादि चार प्रकृतियां, अन्तरायकी पांचों प्रकृतियां, यशस्कीर्त्ति और उच्चगोत्र इन सोल्ह प्रकृतियोंके बन्धक पहिलेसे लेकर दशवें गुणस्थान तक के संयत जीव होते हैं। इससे आगेके जीव अबन्धक होते हैं। साताबेदनीयके बन्धक मिथ्यादृष्टिसे लेकर तेरहवें सयोगिकेवली गुणस्थान तक के जीव होते हैं। अयोगिकेवली अबन्धक हैं।

जिस प्रकारसे गुणस्थानोंकी अपेक्षा यह बन्धके स्वामियोंका विचार किया है, इसी प्रकारसे मार्गणास्थानोंकी अपेक्षा उनमें सम्भव गुणस्थानोंके आश्रयसे सभी कर्म प्रकृतियोंके बन्धक स्वामियोंका विचार बहुत विस्तारके साथ प्रस्तुत खण्डमें किया गया है।

# महाकर्मप्रकृति प्राभृत

### [बेदनाखण्ड]

बारहवें दृष्टिवाद अंकके पांच भेदों में जो पूर्वगत नामका चौथा भेद है, उसके भी चौदह भेद हैं। उनमें दूसरे पूर्वका नाम अग्रायणी पूर्व है। उसके वरतुनामक चौदह अधिकारों में से पांचवें का नाम चयनलिब्ध है। उसके बीस प्राभृतों में से चौथा प्राभृत महाकर्म प्रकृति प्राभृत है। उसके चौवीस अधिकार हैं, जिनके नाम इस प्रकार हैं— १ कृति, २ वेदना, ३ स्पर्श, ४ कर्म, ५ प्रकृति, ६ बन्धन, ७ निबन्धन, ८ प्रक्रम, ९ उपक्रम, १० उद्य, ११ मोक्ष, १२ संक्रम, १३ छेस्या, १४ लेस्थाकर्म, १५ लेस्थापरिणाम, १६ सातासात, १७ दीर्घ हस्व, १८ भवधारणीय १९ पुद्गळात (पुद्गळात्म) २० निधत्त-अनिधत्त, २१ निकाचित-अनिकाचित, २२ कर्मस्थिति २३ पश्चिमस्कन्ध और २४ अल्पबहुत्व। इन अधिकारोंका संक्षिप्त परिचय इस प्रकार है—

- र. कृति-अनुयोगद्वार— इसमें औदारिक, वैक्रियिक, आहारक, तैजस और कार्मण रारीरोंकी संघातन, परिशातन और संघातन-परिशातनरूप कृतियोंकी, तथा भवके प्रथम, अप्रथम और चरम समयमें स्थित जीवोंकी कृति, नोकृति और अवक्तव्यरूप संख्याओंका वर्णन है।
- २. वेदना-अनुयोगद्वार— इसमें वेदना संज्ञात्राले कर्मपुद्गलोंकी वेदनानिक्षेप आदि सोल्ह अधिकारोंसे प्ररूपणा की गई है । इसी अधिकारका आ. भूतबलिने विस्तारके साथ वर्णन किया है । इसीसे इसका 'वेदनाखण्ड ' यह नाम प्रसिद्धिको प्राप्त हुआ है । आगे इसका कुछ विस्तारसे परिचय दिया जायगा ।
- **२. स्परी-अनुयोगद्वार** इसमें स्पर्शगुणके सम्बन्धसे प्राप्त हुए स्पर्शनाम, स्पर्श निक्षेप आदि सोल्ह अधिकारोंके द्वारा ज्ञानावरणादिके भेदसे आठ भेदको प्राप्त हुए कर्म-पुद्गलोंका वर्णन है।
- ४ कर्म-अनुयोगद्वार इसमें कर्मनिक्षेप आदि सोल्ह अधिकारोंके द्वारा ज्ञान, दर्शनादि गुणोंके आवरण आदि कार्योंके करनेमें समर्थ होनेसे 'कर्म ' इस संज्ञाको प्राप्त पुद्गलोंका विवेचन है।

५८ ]

#### <del>छक्</del>खंडागम

- ५. प्रकृति-अनुयोगद्वार इसमें प्रकृतिनिक्षेप आदि सोल्ह अधिकारोंके द्वारा कर्मीकी उत्तर प्रकृतियोंके स्वरूप और मेदादिका विस्तारसे वर्णन है।
- ६. बन्धन-अनुयोगद्वार— इसके बन्ध, बन्धक, बन्धनीय और बन्ध-विधान ये चार अधिकार हैं। उनमेंसे बन्ध-अधिकारमें जीव और कर्म-प्रदेशोंके सादि और अनादिरूप बन्धका वर्णन है। बन्धक अधिकारमें कर्म-बन्ध करनेवाले जीवोंका स्वामित्व आदि ग्यारह अनुयोगद्वारोंसे विवेचन है। प्रस्तुत प्रन्थका दूसरा खण्ड खुदाबन्ध इसी अधिकारसे सम्बन्ध है। बन्धनीय अधिकारमें कर्म-बन्धके योग्य पुद्गलवर्गणाओंका विस्तारसे विवेचन किया गया है, जिसके कारण वह प्रकरण वर्गणाखण्डके नामसे प्रसिद्ध हुआ है। इस खण्डका विशेष परिचय आगे दिया जा रहा है। बन्धविधान अधिकारके प्रकृतिबन्ध, स्थितिबन्ध, अनुभागवन्ध और प्रदेशबन्ध ये चार भेद हैं। इनका विस्तारसे वर्णन महाबन्ध नामके छठे खण्डमें किया गया है।
- 9. निबन्धन-अनुयोगद्वार इसमें मूलकर्मी और उनकी उत्तर प्रकृतियोंके निबन्धनका वर्णन है। जैसे चक्कुरिन्द्रिय अपने विषयभूत रूपमें निबद्ध है, श्रोत्रेन्द्रिय शब्दमें निबद्ध है उसी प्रकार ज्ञानावरण और दर्शनावरण कर्म सर्व द्रव्योंमें निबद्ध है, सर्व पर्यायोंमें निबद्ध है, वेदनीयकर्म सुख-दु:खमें निबद्ध है, मोहनीयकर्म सम्यक्तव-चारित्ररूप आत्म-स्वभावके घातनेमें निबद्ध है, आयुकर्म भवधारणमें निबद्ध है, नामकर्म पुद्गलविधाकनिबद्ध है, जीवविधाकनिबद्ध है, और क्षेत्र विधाक निबद्ध है, गोत्रक्षम ऊच-नीच रूप जीवकी पर्यायसे निबद्ध है और अन्तराय कर्म दानादिके विध्न करनेमें निबद्ध है। इसी प्रकार उत्तर प्रकृतियोंकेभी निबन्धनका विचार इस अनुयोगद्वारमें किया गया है।
- ८. प्रक्रम-अनुयोगद्वार— जो वर्गणास्कंध अभी कर्मरूपसे परिणत नहीं हैं, किन्तु आगे चलकर जो मूलप्रकृति और उत्तरप्रकृतिरूपसे परिणमन करनेवाले हैं, तथा जो प्रकृति, स्थिति और अनुभागकी विशेषतासे वैशिष्टयको प्राप्त होते हैं ऐसे कर्मवर्गणास्कन्धोंके प्रदेशोंका इस अनुयोगद्वारमें वर्णन किया गया है।
- ९. उपक्रम-अनुयोगद्वार— इसमें बन्धनोपक्रम, उदीरणोपक्रम, उपशामनोपक्रम और विपरिणामोपक्रमरूप चार प्रकारके उपक्रमका वर्णन किया गया है। बन्धनोपक्रममें कर्मबन्ध होनेके दूसरे समयसे छेकर प्रकृति, स्थिति, अनुभाग और प्रदेशरूप ज्ञानावरणादि आठों कर्मींके बन्धका वर्णन है। उदीरणोपक्रममें प्रकृति, स्थिति, अनुभाग और प्रदेशोंकी उदीरणाका वर्णन है। उपशामनोपक्रममें प्रकृति, स्थिति, अनुभाग और प्रदेशोंकी प्रशस्तोपशामनाका कथन है। विपरिणामोपक्रममें प्रकृति, स्थित अनुभाग और प्रदेशोंकी देशनिर्जरा और सकलिनर्जराका कथन है।

- **१०. उदय-अनुयोगद्वार** इसमें प्रकृति, स्थिति, अनुभाग और प्रदेशोंके उदयका वर्णन है।
- ११. मोख-अनुयोगद्वार— इसमें देशनिर्जरा और सकलनिर्जराके द्वारा परप्रकृति-संक्रमण, उत्कर्षण, अपकर्षण और स्थितिगलनसे प्रकृतिबन्ध, स्थितिबन्ध, अनुभागबन्ध और प्रदेशबन्धका आत्मासे भित्र होने रूप मोक्षका वर्णन किया गया है।
- **१२. संक्रम-अनुयोगद्वार** इसमें प्रकृति, स्थिति, अनुभाग और प्रदेशोंके संक्रमणका वर्णन किया गया है ।
- **१२. लेक्या-अनुयोगद्वार** इसमें कृष्ण, नील, कापोत, पीत, पदा और शुक्क इन छह द्रव्यलेक्याओंका वर्णन है।
- **१४. लेक्याकर्म-अनुयोगद्वार** इसमें अन्तरंग छह भावलेक्याओंसे परिणत जीवोंके बाह्य कार्योका प्रतिपादन किया गया है।
- १५. लेक्यापरिणाम-अनुयोगद्वार कौनसी लेक्या किस प्रकारकी वृद्धि और हानिसे परिणत होती है, इस बातका विवेचन इस अधिकारमें किया गया है।
- १६. सातासात-अनुयोगद्वार— इसमें एकान्त सात, अनेकान्त सात, एकान्त असात और अनेकान्त असातका चौदह मार्गणाओं के आश्रयसे वर्णन किया गया है। जो कर्म सातारूपसे बद्ध होकर यथावस्थित रहते हुए वेदा जाता है, वह एकान्त सातकर्म है और इससे अन्य अनेकान्त सातकर्म है। इसी प्रकार जो कर्म असातारूपसे बद्ध होकर यथावस्थित रहते हुए वेदा जाता है, वह एकान्त असातकर्म है और इससे अन्य अनेकान्त असातकर्म है।
- १७. दीर्घ-न्हस्व-अनुयोगद्वार— इसमें प्रकृति, स्थिति, अनुभाग और प्रदेशबन्धका आश्रय लेकर उनकी दीर्घता और व्हस्वताका विवेचन किया गया है। आठों मूल प्रकृतियोंके बन्ध होनेपर प्रकृतिदीर्घ और उससे कम प्रकृतियोंका बन्ध होनेपर नो प्रकृतिदीर्घ कहलाता है। इसी प्रकार एक प्रकृतिके बन्ध होनेपर प्रकृतिव्हस्य और उससे अधिकका बन्ध होनेपर नो प्रकृतिव्हस्य होता है। इसी प्रकार स्थिति, अनुभाग और प्रदेशबन्धकी मूल और उत्तर प्रकृतिगत दीर्धता और व्हस्वता जानना चाहिए।
  - १८. भवधारणीय-अनुयोगद्वार— इसमें ओघभव, आदेशभव और भवप्रहणभवके भेदसे भवके तीन भेदोंका विस्तारसे विवेचन किया गया है। आठ कर्म और आठ कर्मीके निमित्तसे उत्पन्न हुए जीवके परिणामको ओघभव कहते हैं। चार गतिनामकर्म और उनसे उत्पन्न हुए जीवके

परिणामको आदेशभव कहते हैं। भुज्यमान आयु गलकर नई आयुका उदय होनेपर प्रथम समयमें उत्पन्न हुए जीवके परिणामको या पूर्व शरीरका परियागकर नवीन शरीरके धारण करनेको भवग्रहण भव कहते हैं। यह भव आयुकर्मके द्वारा धारण किया जाता है, अतः आयुक्तमें भवधारणीय कहलाता है।

- १९. पुद्गलात्त या पुद्गलात्म-अनुयोगद्वार इसमें बतलाया गया है कि जीव अहणसे, परिणामसे, उपभोगसे, आहारसे, ममत्त्रसे और परिग्रहसे पुद्गलोंको आत्मसात् करता है। अर्थात् हस्त-पाद आदिसे प्रहण किये गये दण्ड-छन्नादिस्त्य पुद्गल प्रहणसे आत्तपुद्गल हैं। मिथ्यात्र आदि परिणामोंसे आत्मसात् किये गये पुद्गल परिणामसे आत्तपुद्गल हैं। उपभोगसे अपनाये गये गन्ध-ताम्बूल आदि पुद्गल उपभोगसे आत्तपुद्गल हैं। खान-पानके द्वारा अपनाये गये पुद्गल आहारसे आत्तपुद्गल हैं। अनुरागसे ग्रहण किये गये पुद्गल ममत्त्रसे आत्तपुद्गल हैं। अनुरागसे ग्रहण किये गये पुद्गल ममत्त्रसे आत्तपुद्गल हैं। और अपने अधीन किये गये पुद्गल परिग्रहसे आत्तपुद्गल हैं। इन सबका विस्तारसे वर्णन इस अनुयोगद्वारमें किया गया है। अथवा पुद्गलात्त का अर्थ पुद्गलाका भी होता है। कर्मवर्गणा-रूप पुद्गलके सम्बन्धसे कथंचित, पुद्गलत्व या मूर्तत्त्रको प्राप्त हुए संसारी जीवोंका वर्णन इस अनुयोगद्वारमें किया गया है।
- २०. निधत्त-अनिधत्त-अनुयोगद्वार— इसमें प्रकृति, स्थिति, अनुमाग और प्रदेशोंकी निधत्त और अनिधत्तरूप अवस्थाका प्रतिपादन किया है। जिस प्रदेशाप्रका उत्कर्षण और अपकर्षण तो होता है, किन्तु उदीरणा और अन्य प्रकृतिरूपसे संक्रमण नहीं होता, उसकी निधत्तसंज्ञा है। इससे विषयमें यह अर्थपद है कि दर्शनमोहकी उपशामना या क्षपणा करते समय अनिवृत्तिकरणके कालमें केवल दर्शनमोहनीयकर्म अनिधत्त हो जाता है। अनन्तानुबन्धीकी विसंयोजना करते समय अनिवृत्तिकरणके कालमें अनन्तानुबन्धी कषायचतुष्क अनिधत्त हो जाता है। इसी प्रकार चारित्रमोहकी उपशामना और क्षपणा करते समय अनिवृत्तिकरण गुणस्थानमें सब कर्म अनिधत्त हो जाते हैं। ऊपर निर्दिष्ट अपने-अपने स्थानके पूर्व दर्शनमोह, अनन्तानुबन्धी चतुष्क और शेष सब कर्म निधत्त और अनिधत्त दोनों प्रकारके होते हैं।
- २१. निकाचित-अनिकाचित-अनुयोगद्वार— इसमें प्रकृति, स्थिति, अनुमाग और प्रदेशोंकी निकाचित और अनिकाचित अवस्थाओंका वर्णन किया गया है। जिस प्रदेशाप्रका उत्कर्षण, अपकर्षण, संक्रमण और उदीरणा न की जा संके उसे निकाचित कहते हैं और इससे विपरीत स्वभाववाळे प्रदेशाग्रोंको अनिकाचित कहते हैं। इस विषयमें यह अर्थपद है कि अनिवृत्तिकरणमें प्रवेश करनेपर सब कर्म अनिकाचित हो जाते हैं। किन्तु उसके पहले वे निकाचित और अनिकाचित दोनों प्रकारके होते हैं।

- २२. कर्मस्थिति-अनुयोगद्वार इसमें सर्व कर्मोकी जघन्य और उत्कृष्ट स्थितिका तथा उत्कर्षण और अपकर्षणसे उत्पन्न हुई कर्मस्थितिका वर्णन किया गया है।
- २३. पश्चिमस्कन्ध-अनुयोगद्वार इसमें पश्चिम अर्थात् चरमभवमें केविल-समुद्धातके समय सत्त्वरूपसे अवस्थित कर्मस्कन्धोंके स्थितिकाण्डकघात, अनुभागकाण्डकघात, योगनिरोध और कर्मश्चपणका वर्णन किया गया है।
- २४. अल्पबहुत्व-अनुयोगद्वार इसमें पूर्वोक्त सर्व अनुयोगद्वारोंके आश्रयसे जीवोंके अल्पबहुत्व का वर्णन किया गया है।

### ४ वेदनाखण्ड

ऊपर महाकर्मप्रकृति प्राभृतके जिन २४ अनुयोगद्वारोंका परिचय दिया गया है, उनमेंसे भूतबिल आचार्यने आदिके केवल ६ अनुयोगद्वारोंका ही वर्णन किया है, रोषका नहीं। इन छह अनुयोगद्वारोंमें वेदना नामक दूसरे अनुयोगका विस्तारसे वर्णन करनेके कारण यह अनुयोगद्वार एक स्वतन्त्र खण्ड के नामसे प्रसिद्ध हुआ है। यतः कृति अनुयोगद्वार इससे पूर्वमें वर्णित है, अतः वह भी वेदनाखण्डके ही अन्तर्गत मान लिया गया है।

इस वेदना अधिकारका वर्णन जिन १६ अनुयोगद्वारोंसे किया गया है, उनके नाम इस प्रकार हैं— १ वेदनानिक्षेप, २ वेदनानयविभाषणता, ३ वेदनानामविधान, ४ वेदनाद्वव्यविधान ५ वेदनाक्षेत्रविधान, ६ वेदना-कालविधान, ७ वेदना-भावविधान, ८ वेदनाप्रत्ययविधान, ९ वेदना-स्वामित्वविधान, १० वेदनावेदनविधान, ११ वेदनागतिविधान, १२ वेदना-अन्तरविधान, १३ वेदना-सिलक्षविधान, १४ वेदना-परिमाणविधान, १५ वेदना-मागामागविधान और १६ वेदना-अल्पबहुत्व।

१. वेदनानिक्षेप-अनुयोगद्वारमें वेदनाका निक्षेप नाम, स्थापना, द्रव्य और भावरूप चार प्रकारसे करके बतलाया गया है कि प्रकृतमें नो आगमकर्मवेदनासे प्रयोजन है। २. वेदना-न्यविभाषणता-अनुयोगद्वारमें विभिन्न नयोंके आश्रयसे वेदनाका वर्णन किया गया है। यथा—द्रव्यार्थिक नयकी अपेक्षा बन्ध, उदय और सत्त्ररूप वेदना अभीष्ट है। ऋजुसूत्र नयकी अपेक्षा उदयको प्राप्त कर्मद्रव्यवेदना अभीष्ट है, इत्यादि। ३. वेदनानामविधानमें बन्ध, उदय और सत्त्ररूपसे जीवमें स्थित कर्मस्कन्धमें किस नयका कहां कैसा प्रयोग होता है, इस बातका वर्णन किया गया है। १. वेदनाद्रव्यविधानमें बतलाया गया है कि वेदनाद्रव्य एक प्रकारका नहीं है, किन्तु अनेक प्रकारका है। तथा वेदनारूपसे परिणत पुद्गलस्कन्ध संख्यात या असंख्यात परमाणुओंके पुंजरूप नहीं है, किन्तु अभव्योंसे अनन्तगुणित और सिद्धोंके अनन्तवें भागप्रमाण अनन्त परमाणुओंके समुद्ायरूप है। ५. वेदनाक्षेत्रविधानमें बतलाया गया है कि वेदनाद्रव्यकी अवगाहनाका क्षेत्र

लोकाकाशके संख्यात प्रदेशप्रमाण नहीं है, किन्तु असंख्यात प्रदेशप्रमाण है, वह अंगुलके असंख्यातवें भागसे लेकर घनलोक तक सम्भव है। ६. वेदनाकालविधानमें बतलाया गया है कि वेदनाद्रव्यस्कन्ध अपने वेदनास्वभावके साथ जधन्य और उत्कृष्ट रूपसे इतने काल तक जीवके साथ रहते हैं। ७. वेदनाभावविधानमें बतलाया गया है कि वेदनासम्बन्धी भावविकल्प संख्यात, असंख्यात या अनन्त नहीं हैं, किन्तु अनन्तानन्त हैं। ८. बेदनाप्रत्ययविधानमें बेदनाके कारणोंका वर्णन किया गया है। ९. वेदनास्वामित्वविधानमें वेदनाके स्वामियोंका विधान किया गया है। १०. वेदनावेदनविधानमें बध्यमान, उदीर्ण और उपशान्तरूप प्रकृतियोंके भेदसे जो वेदनाके भेद प्राप्त होते हैं, उनका नयोंके आश्रयसे ज्ञान कराया गया है। ११. वेदनागतिविधानमें वेदनाकी स्थित, अस्थित और स्थितास्थित गति का वर्णन किया गया है। १२. वेदना-अन्तरविधानमें परम्पराबन्ध और तदुभयबन्धरूप समयप्रबद्धोंका निरूपण किया गया है। १३. वेदनासन्निकर्षविधानमें द्रव्यवेदना, क्षेत्रवेदना, काल्वेदना और भाववेदनाके उत्कृष्ट, अनुःकृष्ट, जघन्य और अजधन्य पदोंमेंसे एक एक को विवक्षित कर रोष पदोंका उसके साथ सन्निकर्ष वर्णन किया गया है। १४. वेदनापंरिमाणविधानमें काल और क्षेत्रके भेदसे मूल और उत्तर प्रकृतियोंके प्रमाणका वर्णन किया गया है । १५. वेदनाभागाभागविधानमें प्रकृत्यर्थता, स्थित्यर्थता (समय-प्रबद्धार्थता ) और क्षेत्रप्रत्याश्रयकी अपेक्षा उत्पन्न हुई प्रकृतियां सन् प्रकृतियों के कितनेवें भागप्रमाण हैं, यह बतलाया गया है। १६. वेदना-अल्पबहुत्व-अनुयोगद्वारमें इन्ही तीन प्रकारकी प्रकृतियोंका पारस्परिक अल्पबहुत्य बतलाया गया है। इस प्रकार सोलह अनुयोगद्वारोंके विषयका यह संक्षिप्त परिचय है। इनमेंसे द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव वेदनाओं के स्वामियोंका परिज्ञान अधिक उपयोगी एवं महत्वपूर्ण है, अतः उसका कुछ विवेचन किया जाता है।

# वेदना द्रव्यस्वामित्व

आयुक्तमंको छोड़कर रोव ज्ञानावरणादि सात कमोंकी उत्कृष्ट द्रव्यवेदनाका स्वामी गुणितकर्माशिक जीव बतलाया गया है। जिस जीवके विवक्षित कर्मद्रव्यका संचय उत्तरोत्तर गुणितक्रमसे बदता जावे, उसे गुणितकर्माशिक कहते हैं। इसका खुलासा यह है कि जो जीव बादर पृथ्वीकायिकोंमें साधिक दो हजार सागरोपमोंसे हीन कर्मस्थिति (सत्तर कोड़ाकोड़ी सागरोपम) प्रमाण काल तक रहा है, उनमें परिभ्रमण करता हुआ जो पर्याप्तोंमें बहुत बार और अपर्याप्तोंमें थोड़े बार उत्पन्न होता है (भवावास)। पर्याप्तोंमें उत्पन्न होता हुआ दीर्घ आयुवालोंमें, तथा अपर्याप्तोंमें उत्पन्न होता हुआ अल्प आयुवालोंमें ही जो उत्पन्न होता है (अद्धावास)। दीर्घ आयुवालोंमें उत्पन्न होक्तरके जो सर्व लघुकालमें पर्याप्तियोंको पूर्ण करता है और जब जब वह आयुक्तो बांधता है, तब तब तत्प्रायोग्य जघन्य योगके द्वारा ही बांधता है (आयु आवास)। जो उपित्त स्थितियोंके निषेकके उत्कृष्ट पदको और अधरतन स्थितियोंके निषेकके जघन्य पदको करता

है ( उत्कर्षणापकर्षण आवास ) । जो बहुत वार उत्कृष्ट योगस्थानोंको प्राप्त होता है ( योगानास ) । जो बहुत वार मन्द संक्रेश परिणामोंको प्राप्त होता है (संक्रेशावास)। इस प्रकार परिभ्रमण करनेके पश्चात् जो बादर त्रस पर्याप्त जीवोंमें उत्पन्न हुआ है। उनमें परिश्रमण करते हुए जो पूर्वीक्त भवावास, अद्धावास, आयु-आवास, उत्कर्षणायकर्षणावास, योगावास और संक्रेशावासको बहुत बार प्राप्त होता है। इस प्रकारसे परिश्रमण करता हुआ जो अन्तिम भन्नप्रहणमें सालबी पृथ्वीके नारिकयोंमें उत्पन्न होकरके प्रथम समयवर्ती आहारक और प्रथम समयवर्ती तद्भवस्थ होते हुए जो उत्कृष्ट योगसे आहारको प्रहण करता है, उत्कृष्ट वृद्धिसे वृद्धिगत होता है, सर्व लघु अन्तर्मुहर्तकालमें जो सर्व पर्याप्तियोंसे पर्याप्त होता है। पश्चात् तेतीस सागरोपम काल तक वहां रहते हुए बहुत बहुत वार उत्कष्ट योगस्थानोंको, तथा वार वार अतिसंक्षेश परिणामोंको प्राप्त होता है। इस प्रकारसे आयु व्यतीत करते हुए जीवनके अल्प अवशिष्ट रह जानेपर जो योगयवमध्यके ऊपर अन्तर्मुहुर्त काल तक रहता है, अन्तिम जीवगुणहानिस्थानान्तरमें जो आवलीके असंख्यातवें भाग काल तक रहता है, जो द्विचरम और त्रिचरम समयमें उत्कृष्ट संक्रेशको प्राप्त होता है, तथा चरम और द्विचरम समयमें जो उत्कृष्ट योगको प्राप्त होता है, ऐसे उस नारक भवके अन्तिम समयमें स्थित जीवको गुणितकर्माशिक कहते हैं। उसके ज्ञानावरणादि सात कर्मोकी उत्कृष्ट द्रव्यवेदना होती है। कहनेका अभिग्राय यह है कि उक्त जीवके उतने काल तक कर्मरूपद्रव्यका संचय उत्तरोत्तर ऋमसे बढता ही जाता है और अन्तिम समयमें उसके ज्ञानावरणादि सात कर्मीका वेदनाका द्रव्य सर्वोत्कृष्ट पाया जाता है।

आयुक्तर्मकी उत्कृष्ट द्रव्यवेदनाके स्थामीकी प्ररूपणा करते हुए बतलाया गया है कि पूर्वकोटी वर्षप्रमाण आयुक्ता धारक जो जीव जलचर जीवोंमें पूर्वकोटीप्रमाण आयुक्तो दीर्घ आयुवन्धक काल, तत्प्रायोग्य संक्रेश और तत्प्रायोग्य उत्कृष्ट योगकेद्वारा बान्धता है, योगयवमध्यके ऊपर अन्तर्मुहूर्त काल रहा है, अन्तिम जीवगुणहानिस्थानान्तरमें आवळीके असंख्यातवें भाग रहा है, तत्पश्चात् क्रमसे मरणकर पूर्वकोटीकी आयुवाले जलचरजीवोंमें उत्पन्न हुआ है, वहांपर सर्वछ्यु अन्तर्मुहूर्तमें सब पर्याप्तियोंसे पर्याप्त हुआ है, दीर्घ आयुवन्धककालमें तत्प्रायोग्य उत्कृष्ट योगके द्वारा पूर्वकोटिप्रमाण आयुक्तो पुनः दूसरी बार बांधता है, योगयवमध्यके ऊपर अन्तर्मुहूर्त काल तक रहता है, अन्तिम गुणहानिस्थानान्तरमें आवलीके असंख्यात्रें भाग काल तक रहता है, जो तथा बहुत बहुत वार सातावेदनीयके बन्ध-योग्य कालसे संयुक्त हुआ है, ऐसे जीवके अनन्तर समयमें जब परभव-सम्बन्धी आयुक्ते बन्धकी समाप्ति होती है, उस समय उसके आयुक्तमंकी उत्कृष्ट द्रव्यवेदनासे होती है। सभी कर्मीकी उत्कृष्ट द्रव्यवेदनासे भिन्न अनुत्कृष्ट द्रव्यवेदना जाननी चाहिए।

ञ्चानावरणीयकर्मकी जघन्य द्रव्यवेदनाका स्वामी क्षपितकर्माशिक जीव बतलाया गया है। जिस जीवके विवक्षित कर्मद्रव्यका संचय उत्तरोत्तर क्षय होते हुए सबसे कम रह जावे, उसे

क्षपितकर्माशिक कहते हैं। इसका खुलासा यह है कि जो जीव परयोपमके असंख्यातवें भागसे हीन कर्मस्थितिप्रमाणकाल तक सूक्ष्मिनगोदिया जीवोंमें रहा है, उसमें परिश्रमण करते हुए जो अपर्यातोंमें बहुत बार और पर्यातोंमें थोडे ही बार उत्पन्न हुआ है, जिसका अपर्यातकाल बहुत और पर्याप्तकाल थोडा रहा है, वह जब जब आयुको बांधता है, तब तब तत्प्रायोग्य उत्कृष्ट योगसे बांधता है, उपरिम स्थितियोंके निषेकके जघन्य पदको और अधस्तन स्थितियोंके निषेकके उत्कृष्ट पदको करता है, बार बार जधन्य योगस्थानको प्राप्त होता है, बार बार मन्द संक्रेशरूप परिणामोंसे परिणत होता है। इस प्रकारसे निगोदिया जीवोंमें परिभ्रमण करके पश्चात् जो बादर पृथ्वीकायिक पर्याप्तोंमें उत्पन्न होकर वहां सर्वेलघु अन्तर्मुहर्तकालमें सब पर्याप्तियोंसे पर्याप्त हुआ है। तत्वश्चात अन्तर्महर्तमें मरणको प्राप्त होकर जो पूर्वकोटीकी आयुवाले मनुष्योंमें उत्पन्न हुआ है. वहांपर जितने गर्भसे निकलनेके पश्चात् आठ वर्षका होकर संयमको धारण किया है, कुछ कम पूर्वकोटीवर्षतक संयमका पालन करके जीवनके स्वल्प शेष रह जानेपर मिथ्यालको प्राप्त हुआ है, जो मिथ्यात्वसम्बधी सबसे कम असंयमकालमें रहा है, तत्पश्चात् मिथ्यात्वके साथ मरणको प्राप्त होकर जो दश हजार वर्षकी आयुवाले देवोंमें उत्पन्न हुआ है, वहांपर जो सबसे छोटे अन्तर्महर्त कालके द्वारा सब पर्याप्तियोंसे पर्याप्त हुआ है, पश्चात् अन्तर्महर्तमें जो सम्यक्षको प्राप्त हुआ है। इस प्रकार उस देवपर्यायमें कुछ कम दश हजार वर्ष तक सभ्यक्ष्वका परिपालन कर जीवनके स्वल्प होष रह जानेपर पुनः मिथ्यात्वको प्राप्त हुआ है और मिथ्यात्वके साथ मरणकर जो पुनः बादर प्रश्वीकायिक पर्याप्तेंमें उत्पन्न हुआ है, वहांपर सर्वलवु अन्तर्मुहर्त कालमें सब पर्याप्तियोंसे पर्याप्त हुआ है, तल्पश्चात् अन्तर्भृहूर्तमें मृत्युको प्राप्त होकर जो सूक्ष्मिनगोदिया पर्याप्त जीवोंमें उल्पन्न हुआ है, पत्योपमके असंख्यात्रवे भागप्रमाण स्थितिकाण्डकधातींके द्वारा पत्योपमके पत्योपमके असंख्यात्रवे भागमात्र काटमें कर्मको हतसमुलित्तिक करके जो पुनः बादर पृथ्वीकायिक पर्यासोंमें उत्पन्न हुआ है, इस प्रकार नाना भवप्रहणोंमें आठ संयमकाण्डकोंको पालनकर, चार वार कवायोंको उपरामाकर, पत्योपमके असंख्यातवें भागप्रमाण संयमासंयमकाण्डका और इतने ही सम्यवत्वकाण्डकोंका परिपालन करके उपर्युक्त प्रकारसे परिभ्रमण करता हुआ जो पुनरिप पूर्वकोटिकी आयुवाले मनुष्योंमें उत्पन्न हुआ है, यहां सर्व लघु कालमें जन्म लेकर आठ वर्षका हुआ है, पश्चात् संयमको प्राप्त होकर और कुछ कम पूर्वकोटि काल तक उसका परिपालन करके जीवनके स्वल्प शेष रह जानेपर दर्शनमोह और चारित्रमोहकी क्षपणा करता हुआ छग्नस्थ अवस्थाके अर्थात् बारहवें गुणस्थानके अन्तिम समयको प्राप्त होता है, उस जीवके उस अन्तिम समयमें ज्ञानावरणीयकर्मकी सर्व जघन्य द्रव्यवेदना होती है। इससे भिन्न जीवोंके अजधन्यवेदना जाननी चाहिए।

जो जीव ज्ञानावरणीयकर्मकी जवन्य द्रव्यवेदनाका स्वामी है, वही दर्शनावरणीय और अन्तरायकर्मकी भी जवन्य द्रव्यवेदनाका स्वामी जानना चाहिए। मोहकर्मकी जवन्य द्रव्यवेदना उक्त प्रकारके क्षपितकर्मांशिक जीवके दश्वें गुणस्थानवर्ती क्षपकसंयतके अन्तिम समयमें जाननी चाहिए।

वेदनीय, नाम और गोत्रकर्मकी जघन्य द्रव्यवेदनाका स्थामी कौन है, इस पृच्छाके उत्तरमें बतलाया गया है, कि उक्त क्षिपितकर्माशिक जीव उपर्युक्त प्रकारसे आकर और क्षपकश्रेणीयर चढ़कर चार धातिया कर्मीका क्षय करके केवली बनकर देशोन पूर्वकोटी काल तक धर्मीपदेश देते हुए विहार कर जीवनके स्वल्प शेष रह जानेपर योग-निरोधादि सर्व क्रियाओंको करता हुआ चरमसमयवर्ती भव्यसिद्धिक होता है, ऐसे अर्थात् अन्तिमसमयवर्ती अयोगिकेवलीके उक्त तीनों कर्मीकी सर्व जधन्य द्रव्यवेदना होती है। उनसे भिन्न जीवोंके अजधन्य द्रव्यवेदना जानना चाहिए।

आयुक्रमंकी जघन्य द्रव्यवेदनाके स्वामीकी प्ररूपणा करते हुए बतलाया गया है कि जो पूर्वकोटीकी आयुवाला जीव सातवीं पृथिवीके नारिकयों में अव्य आयुक्तधक कालके द्वारा आयुको बांधता है, उसे तत्प्रायोग्य जघन्य योगसे बांधता है, योगयवमध्यके नीचे अन्तर्भुहूर्त काल तक रहता है, प्रथम जीवगुणहानिस्थानान्तरमें आवलीके असंख्यातवें भाग काल तक रहता है, पुनः क्रमसे मरणकर सातवीं पृथिवीके नारिकयोंमें उत्पन्न हुआ । उस प्रथम समयवर्ती आहारक और प्रथम समयवर्ती तद्भवस्थ जीवने जघन्य उपपादयोगके द्वारा आहारको प्रहण किया, जघन्य वृद्धिसे वृद्धिको प्राप्त हुआ, सर्वदीर्घ अन्तर्भुहूर्त कालके द्वारा सब पर्याप्तियोंसे पर्याप्त हुआ, वहांपर तेतीस सागरोपम-प्रमाण भवस्थितिका पालन करता हुआ बहुत बहुत वार असातावेदनीयके बन्ध योग्य कालसे युक्त हुआ, जीवनके स्वत्य शेष रह जानेपर अनन्तर समयमें परभवकी आयुक्तमंकी अजधन्य द्रव्यवेदना होती है। इससे भिन्न जीवोंके आयुक्तमंकी अजधन्य द्रव्यवेदना जाननी चाहिए।

### वेदनाक्षेत्र स्वामित्व-

क्षेत्रकी अपेक्षा ज्ञानावरणादि चार घातिया कर्मोकी उत्कृष्ट वेदनाके स्वामीकी प्ररूपणा करते हुए बतलाया गया है कि जो एक हजार योजन लम्बा, पांच सौ योजन चौड़ा और अढ़ाई सौ योजन मोटा (ऊंचा) महामच्छ स्वयम्भूरमण समुद्रके बाहिरी तटपर स्थित है, वहां वेदनासमुद्धातको करके जो तनुत्रातवलयसे संलग्न है, पुनः उसी समय मारणान्तिकसमुद्धातको करते हुए तीन विग्रहकाण्डकोंको करके अनन्तर समयमें नीचे सातवीं पृथित्रीके नारकियोंमें उत्पन्न होनेवाला है, उसके चारों घातिया कर्मोंकी उत्कृष्ट क्षेत्रवेदना होती है। इस उत्कृष्ट क्षेत्रवेदनासे भिन्न अनुत्कृष्ट क्षेत्रवेदना जानना चाहिए।

चारों अधातिया क्रमोंकी उत्क्रष्ट क्षेत्रवेदनाके स्वामीकी प्ररूपणा करते हुए बंतलाया गया है कि लोकपूरणसमुद्धातको प्राप्त हुए केवली भगवानके चारों अधातिया कर्मोंकी उत्क्रष्ट क्षेत्रवेदना होती है। आठों कमोंकी जघन्य क्षेत्रवेदनाके स्वामीकी प्ररूपणा करते हुए बतलाया गया है कि जो ऋजुगितसे उत्पन्न होकर तद्भवस्थ होनेके तृतीय समयमें वर्तमान और तृतीय समयवर्ता आहारक है, जघन्य योगवाला है, तथा सर्व जघन्य अवगाहनासे युक्त है, ऐसे सूक्ष्मिनगोदिया लब्ब्यपर्याप्तक जीवके आठों कर्मोंकी सर्व जघन्य क्षेत्रवेदना होती है। इस जघन्य क्षेत्रवेदनासे भिन्न अजघन्य क्षेत्रवेदना जाननी चाहिए।

## वेदनाकाल स्वामित्व

आयुक्तमें सिवाय शेष सात कमेंकी उत्कृष्ट कालवेदनाके खामीकी प्ररूपणा करते हुए बतलाया गया है कि जो संज्ञी पंचेन्द्रिय मिथ्यादृष्टि जीव सर्व पर्याप्तियोंसे पर्याप्त है, साकारोपयोगसे उपयुक्त और श्रुतोपयोगसे संयुक्त है, जागृत है, तथा उत्कृष्ट स्थितिवन्धके योग्य संक्रेश परिणामोंसे, अथवा ईषन्मध्यमसंक्रेश परिणामोंसे युक्त है, उसके सातों कमींकी उत्कृष्ट कालवेदना होती है। उपर्युक्त विशेषण— विशिष्ट जीव कर्मभूमिया ही होना चाहिए, भोगभूमिया नहीं; क्योंिक भोगभूमिया जीवोंके उत्कृष्ट स्थितिवाला बन्ध सम्भव नहीं है। इसके अतिरिक्त चाहे वह अकर्म-भूमिज देव-नारकी हो, या कर्मभूमि-प्रतिभागज अर्थात् स्वयम्प्रभपर्वतके बाह्य भागमें उत्पन्न तिर्यंच हो। वह चाहे संख्यातवर्षकी आयुवाला हो, चारों गतियोंमेंसे किसी भी गतिका हो, तिर्यंचोंमेंसे जलचर, थलचर या नभचर कोई भी हो सकता है। उपर्युक्त उत्कृष्ट कालवेदनासे भिन्न अनुत्कृष्ट कालवेदना जाननी चाहिए।

आयुकर्मकी उत्कृष्ट कालवेदनाके स्वामीकी प्ररूपणा करते हुए बतलाया गया है कि उत्कृष्ट देवायुके बन्धक सम्यग्दिष्ट संयत मनुष्य ही होते हैं। उत्कृष्ट नरकायुके बन्धक संज्ञी पंचेन्द्रिय पर्याप्त कर्मभूमिया मिथ्यादिष्ट तिर्यंच और मनुष्य दोनों होते हैं। इससे भिन्न अनुत्कृष्ट कालवेदना जाननी चाहिए।

ज्ञानावरण, दर्शनावरण और अन्तरायकर्मकी जघन्य कालवेदना बारहवें गुणस्थानके अन्तिम समयवर्ती क्षीण-कषाय-वीतराम छद्मस्थसंयतके होती है। मोहनीयकर्मकी जघन्य कालवेदना दशवें गुणस्थानके अन्तिम समयवर्ती सूक्ष्मसाम्पराय संयत क्षपक जीवके होती है। चारों अघातिया कर्मोंकी जघन्य कालवेदना अयोगिकेवलीके चौदहवें गुणस्थानके अन्तिम समयमें होती है। अपनी अपनी जघन्य कालवेदनाओंसे भिन्न उनकी अजघन्य कालवेदना जाननी चाहिए।

### वेदना भावस्वामित्व

ज्ञानावरणादि चारों घातिया कर्मोंकी उत्कृष्ट भाववेदनाके स्वामीकी प्ररूपणा करते हुए बतलाया गया है कि चारों गतियोंमेंसे किसी भी गतिका कोई भी ऐसा जीव हो जो संज्ञी हो, पंचेन्द्रिय हो, मिथ्यादृष्टि हो, सर्त्र पर्याप्तियोंसे पर्याप्त हो, साकारोपयोगसे उपयुक्त हो, जागृत हो और नियमसे उत्कृष्ट संक्रेशको प्राप्त होकर जिसने उक्त अभी कर्मीका उत्कृष्ट अनुभागबन्ध बान्ध है और इसके उत्कृष्ट अनुभागसन्त विद्यमान है, ऐसा जीव अनुभागकाण्डक घात किये विना ही अन्तर्मुहूर्त कालके भीतर मरणकर यदि एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय, या पंचेन्द्रिय संज्ञी या असंज्ञी जीवोंमें उत्पन्न हुआ है; भले ही वह बादर हो, या सूक्ष्म हो; पर्याप्त हो, या अपर्याप्त हो; चारों गतियोंमेंसे किसी भी गतिमें जन्म लिया हो; वह उक्त चारों घातिया कर्मोंकी उत्कृष्ट कालवेदनाका स्वामी है। इस उत्कृष्ट भाववेदनासे भिन्न अनुत्कृष्ट भाववेदना जाननी चाहिए।

वेदनीय, नाम और गोत्रकर्मकी उत्कृष्ट भाववेदनाक स्वामित्वकी प्ररूपणा करते हुए बतलाया गया है कि जिस सूक्ष्मसाम्पराय शुद्धिसंयत क्षपकने दशवें गुणस्थानके अन्तिम समयमें उक्त तीनों अधातिया कर्मोका उत्कृष्ट अनुभागबन्ध किया है, ऐसे उस अन्तिम समयवर्ती सूक्ष्म साम्परायसंयत क्षपकके, तथा उस उत्कृष्ट अनुभागसत्त्वकी सत्तावाले क्षीणकषाय-वीतरागद्यश्य, सयोगिकेवली और अयोगिकेवलीके वेदनीय, नाम और गोत्रकर्मकी उत्कृष्ट भाववेदना जाननी चाहिए। उक्त कर्मोंकी इस उत्कृष्ट भाववेदनासे भिन्न शेष वेदनाओंके धारक जीवोंको अनुत्कृष्ट भाववेदनाका स्वामी जानना चाहिए।

आयुकर्मकी उत्कृष्ट भाववेदनाके स्वामीकी प्ररूपणा करते हुए बतलाया गया है कि साकारोपयोगसे उपयुक्त, जागृत और तत्प्रायोग्य विद्युद्धिसे युक्त जिस अप्रमन्तसंयतने देवायुका उत्कृष्ट अनुभागवन्ध किया है, उसके, तथा उस उत्कृष्ट अनुभागसन्वके साथ उपशमश्रेणीपर चढ़नेवाले और उतरनेवाले चारों उपशामक संयतोंके, प्रमन्तसंयतके, तथा मरणकर अनुत्तर विमानोंमें उत्पन्न होनेवाले देवके आयुकर्मकी उत्कृष्ट भाववेदना होती है। इससे भिन्न जीवोंके आयुकर्मकी अनुत्कृष्ट भाववेदना जाननी चाहिए।

जबन्य भाववेदनाके स्वामित्यकी प्ररूपणा करते हुए बतलाया गया है कि क्षीणकषाय-वीतरागङ्गस्थके बारहवें गुणस्थानके अन्तिम समयमें ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय और अन्तराय-कर्मकी जबन्य भाववेदना होती है। सूक्ष्मसाम्परायसंयत क्षपकके दशवें गुणस्थानके अन्तिम समयमें मोहकर्मकी जबन्य भाववेदना होती है। असातावेदनीयका वेदन करनेवाल चरमसमयवर्ती अयोगिकेवलीके वेदनीयकी जबन्यभाववेदना होती है। परिवर्तमान मध्यमपरिणामवाले जिस मनुष्य या पंचेन्द्रिय तिर्यंचयोनिवाले जीवने अपर्याप्तितिर्यंचसम्बन्धी आयुक्ता जबन्य अनुभागबन्ध किया है, उसके और जिसके उसका सत्त्व है ऐसे जीवके आयुक्तमंकी जबन्य भाववेदना होती है। जिस हत्तसमुत्पत्तिक कर्मवाले सूक्ष्म निगोदिया लब्ध्यपर्याप्तक जीवने परिवर्तमान मध्यम परिणामोंके द्वारा नामकर्मका जबन्य अनुभागबन्ध किया है उसके और जिसके उसका सत्त्व है, ऐसे जीवके नामकर्मकी जघन्य भावबेदना होती है। सर्व पर्याप्तियोंसे पर्याप्त, साकारोपयोगसे उपयुक्त, जागृत, सर्वविश्चाद्ध एवं हतसमुखिककर्मवाले जिस किसी बादर तैजस्कायिक या वायुकायिक जीवने उच्च गोत्रकी उद्धेलना करके नीचगोत्रका जघन्य अनुभाग बन्ध किया है, उसके और जिसके उसकी सत्ता पाई जा रही है, ऐसे जीवके गोत्रकर्मकी जघन्य भाववेदना होती है। उपर्युक्त जघन्य भाववेदनाओंसे भिन्न वेदनाओंको अजघन्य भाववेदनाएं जाननी चाहिए।

इसके अतिरिक्त इसी वेदना अनुयोगद्वारके अन्तमें अनुक्त विशेष अर्थके व्याख्यान करनेके लिए तीन चूलिकाएं भी दी गई हैं। प्रथम चूलिकामें गुणश्रेणीनिर्जराके ११ स्थानोंका तथा उनमें लगनेवाले कालका भी अल्पबहुत्वऋमसे वर्णन किया गया है। द्वितीय चूलिकामें बारह अनुयोगद्वारोंसे अनुभागबन्धाध्यवसायस्थानोंका विस्तारसे वर्णन किया गया है। तृतीय चूलिकामें आठ अनुयोगद्वारोंसे उक्त अनुभागबन्धाध्यवसायस्थानोंमें रहनेवाले जीबोंके प्रमाण आदिका विस्तारसे वर्णन किया गया है, जिसका परिज्ञान पाठक मूल प्रन्थका स्वाध्याय करके ही प्राप्त कर सकेंगे।

# ५ वर्गणाखण्ड

यद्यपि महाकर्मप्रकृतिप्राभृतके २४ अनुयोगद्वारोंमें स्पर्श, कर्म और प्रकृति ये तीन अनुयोगद्वार स्वतंत्र हैं, और भूतविल आचार्यने भी इनका स्वतंत्र रूपसे ही वर्णन किया है, तथापि छेठ बन्धन-अनुयोगद्वारके अन्तर्गत बन्धनीयका आलम्बन लेकर पुद्गल-वर्गणाओंका विस्तारसे वर्णन किया गया है और आगेके अनुयोगद्वारोंका वर्णन आ० भूतविलेने नहीं किया है, इस लिए स्पर्श-अनुयोगद्वारसे लेकर बन्धन अनुयोगद्वार तकका वर्णित अंश 'वर्गणाखण्ड ' इस नामसे प्रसिद्ध हुआ है।

स्पर्श-अनुयोगद्वारका संक्षिप्त परिचय पहले दे आये हैं। यह स्पर्श तेरह प्रकारका है— १ नामस्पर्श, २ स्थापनास्पर्श, ३ द्रव्यस्पर्श, ४ एकक्षेत्रस्पर्श, ५ अनन्तरक्षेत्रस्पर्श, ६ देशस्पर्श, ७ त्वक्स्पर्श, ८ सर्वस्पर्श, ९ स्पर्शस्पर्श, १० कर्मस्पर्श, ११ बन्धस्पर्श, १२ मन्यस्पर्श और १३ भावस्पर्श। इनका स्वरूप इस अनुयोगद्वारमें यथास्थान वर्णन किया गया है। प्रकृतमें कर्मस्पर्श ही विवक्षित है; क्योंकि यहां कर्मोंके बन्धका प्रकरण है।

कर्म-अनुयोगद्वारका भी संक्षिप्त परिचय पहले दिया जा चुका है। कर्म दश प्रकारका है - १ नामकर्म, २ स्थापनाकर्म, ३ द्रव्यकर्म, ४ प्रयोगकर्म, ५ समबदानकर्म, ६ अधःकर्म, ७ ईर्यापथकर्म, ८ तपःकर्म, ९ क्रियाकर्म और १० भावकर्म। इन सबका स्वरूप इस अनुयोगद्वारमें वणन करके बतलाया गया है कि प्रकृतमें समबदानकर्म विवक्षित है। मिथ्यात्व, असंयम, कषाय और योगके निमित्तसे कर्मोंके प्रहण करनेको समबदानकर्म कहते हैं।

प्रकृतिअनुयोगद्वारमें कर्मोंकी मूल और उत्तर प्रकृतियोंका विस्तारसे वर्णन किया गया है। प्रकरण वश पांचो ज्ञानोंका भी विस्तृत विवेचन किया गया है, जो परवर्ती प्रन्थकारोंके लिए आधारभूत सिद्ध हुआ है।

महाकर्मप्रकृतिप्राभृतके छठे अनुयोगद्वारका नाम 'बन्धन 'है। बन्धनके चार भेद हैं— १ बन्ध, २ बन्धक, ३ बन्धनीय और ४ बन्धविधान। इनमेंसे बन्धकका वर्णन खुदाबन्ध नामक दूसरे खण्डमें और बन्धविधानका वर्णन महाबन्ध नामके छठे खण्डमें किया गया है। शेष रहे दो भेदोंका— बन्ध और बन्धनीयका विवेचन इस अनुयोगद्वारमें किया गया है। उसमें भी यतः बन्धनीयके प्रसंगसे वर्गणाओंका विशेष ऊहापोह किया गया है, अतः स्पर्श-अनुयोगद्वारसे लेकर यहां तकका पूरा प्रकरण 'वर्गणाखण्ड 'कहा जाता है।

### १ बन्ध

बन्धन अनुयोगद्वारके चार भेदोंमें पहला भेद बन्ध है। निक्षेपकी दृष्टिसे इसके चार भेद हैं- नामबन्ध, स्थापनाबन्ध, द्रव्यबन्ध और भावबन्ध । जीव, अजीव आदि जिस किसी भी पदार्थका 'बन्ध ' ऐसा नाम रखना नामबन्ध है। तदाकार और अतदाकार पदार्थोंमें 'यह बन्ध है ' ऐसी स्थापना करना स्थापनाबन्ध है। द्रव्यबन्धके दो भेद हैं- आगमद्रव्यबन्ध और नोआगम-द्रव्यवन्ध । बन्धविषयक स्थित, जित आदि नौ प्रकारके आगममें वाचना आदिरूप जो अनुपयुक्त भाव होता है, उसे आगमद्रव्यबन्ध कहते हैं। नो आगमद्रव्यवन्ध दो प्रकारका है- प्रयोगबन्ध और विस्नसाबन्ध । विस्नसाबन्धके दो भेद हैं- सादिविस्नसाबन्ध और अनादिविस्नसाबन्ध । धर्मास्तिकाय आदि तीन द्रव्योंका अपने अपने देशों और प्रदेशोंके साथ जो अनादिकालीन बन्ध है, वह अनादि विस्नसावन्ध कहलाता है। स्निग्ध और रूक्षगुणयुक्त पुदगलोंका जो बन्ध होता है, वह सादिविस्नसाबन्थ कहलाता है। सादिविस्नसाबन्धकी विशेष जानकारीके लिए मूल ग्रन्थका विशेषरूपसे स्वाध्याय करना अपेक्षित है। नाना प्रकारके स्कन्ध इसी सादिविस्नसावन्धके कारण बनते हैं। प्रयोगबन्ध दो प्रकारका हैं - कर्मबन्ध और नोकर्मबन्ध। नोकर्मबन्धके पांच भेद हैं -आलापनबन्ध, अल्लीपनबन्ध, संश्लेषबन्ध, शरीरबन्ध और शरीरिबन्ध। काष्ठ आदि पृथम्भूत द्रव्योंको रस्सी आदिसे बांधना आछापनबन्ध है। लेपविशेषके कारण विविध द्रव्योंके पारस्परिक बन्धको अल्लीपनबन्ध कहते हैं। लाख, गोंद आदिसे दो पदार्थोंका परस्पर चिपकना संश्लेषबन्ध हैं। पांच शरीरोंका यथायोग्य बन्धको प्राप्त होना शरीर बन्ध है। शरीरि बन्धके दो भेद हैं- सादिशरीरि बन्ध और अनादि शरीरिबन्ध। जीवका औदारिक आदि शरीरोंके साथ जो बन्ध है, वह सादिशरीरि बन्ध है। जीवके आठ मध्यप्रदेशोंका परस्पर जो बन्ध है, वह अनादि शरीरिबन्ध है। इसी प्रकार शरीरधारी प्राणीका अनादिकालसे जो कर्म और नोकर्मके साथ बन्ध हो रहा है. उसे भी अनादि शरीरिबन्ध समझना चाहिए।

भावबन्धके दो भेद हैं— आगमभावबन्ध और नोआगमभावबन्ध। बन्धशास्त्रविषय स्थित, जित आदि नौ प्रकारके आगममें वाचना, पृच्छना आदिरूप जो उपयुक्त भाव होता है, उसे आगमभावबन्ध कहते हैं। नो आगमभावबन्ध दो प्रकारका है— जीवभावबन्ध और अजीवभावबन्ध। जीवभावबन्धके तीन भेद हैं— विपाकज जीवभावबन्ध, अविपाकज जीवभावबन्ध और तदुभयरूप जीवभावबन्ध। जीवविपाको अपने अपने कर्मके उदयसे देवभाव, मनुष्यभाव, तिर्यग्भाव, नारकभाव, स्वीवेदभाव, पुरुषवेदभाव, क्रोधभाव आदिरूप जो भाव उत्पन्न होते हैं, वे सब विपाकज जीवभावबन्ध हैं। अविपाकज जीवभावबन्धके दो भेद हैं— औपशामक और क्षायिक। उपशान्त क्रोध, उपशान्त मान आदि भाव औपशमिक अविपाकज जीवभावबन्ध कहलाते हैं। क्षीणमोह, क्षीणमान आदि क्षायिक अविपाकज जीवभावबन्ध कहलाते हैं। एकेन्द्रियलब्ध आदि क्षायोपशमिकभाव तदुभयरूप जीवभावबन्ध कहलाते हैं। अजीवभावबन्ध भी विपाकज, अविपाकज और तदुभयके भेदसे तीन प्रकारका है। पुद्गलविपाकी कर्मोंक उदयसे शरीरमें जो वर्णादि उत्पन्न होते हैं, वे विपाकज अजीवभावबन्ध कहलाते हैं। पुद्गलके विविध स्कन्धोमें जो स्वाभाविक वर्णादि होते हैं, वे अविपाकज अजीवभावबन्ध कहलाते हैं। दोनों प्रकारके मिले हुए वर्णादिक तदुभयरूप अजीवभावबन्ध कहलाते हैं।

बन्धके उपर्युक्त भेदोंमेंसे यहांपर नोआगमद्रव्यबन्धके कर्म और नोकर्मबन्धसे प्रयोजन है।

### २ बन्धक

कर्मके बन्ध करनेवाले जीवको बन्धक कहते हैं। बन्धक जीवोंकी प्ररूपणा आ० भूतबिलने खुदाबन्ध नामके दूसरे खण्डमें विस्तारसे की गई है, वह सब इसी अनुयोगद्वारके अन्तर्गत जानना चाहिए।

## ३ बन्धनीय

जीवसे पृथम्भूत किन्तु बन्धनेके योग्य जो पौद्गलिक कर्म — नोकर्मस्कन्ध हैं, उनकी 'बन्धनीय ' संज्ञा है। ये बंधे हुए कर्म — नोकर्मरूप पुद्गलस्कन्ध द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावके अनुसार वेदनयोग्य होते हैं। सभी पुद्गलस्कन्ध वेदनयोग्य नहीं होते; किन्तु तेईस प्रकारकी पुद्गलवर्गणाओं नें जो प्रहणप्रायोग्य वर्गणाएं हैं, वे जब आत्माके योग-द्वारा आकृष्ट होकर कर्म और नोकर्मरूपसे परिणत होकर आत्माके साथ बन्धको प्राप्त होती हैं, तभी वेदनयोग्य होती हैं।

आ० भूतबितने इस 'बन्धनीय का अनेक अनुयोगद्वारों और उनके अवान्तर अधिकारों-द्वारा विस्तारसे वर्णन किया है, जिसका अनुभव तो पाठक मूलप्रन्थका स्वाध्याय करके ही कर सकेंगे। यहां वर्गणासम्बन्धी कुछ खास जानकारी दी जाती है। वर्गणा दो प्रकारकी है— अभ्यन्तरवर्गणा और बाह्यवर्गणा। अभ्यन्तरवर्गणा भी दो प्रकारकी है— एकश्रेणिवर्गणा और नानाश्रेणिवर्गणा। एकश्रेणिवर्गणाके तेईस भेद हैं— १ एक-प्रदेशिकपरमाणुपुद्गलद्रव्यवर्गणा, २ संख्यातप्रदेशिकपरमाणुपुद्गलद्रव्यवर्गणा, ३ असंख्यात-प्रदेशिकपरमाणुपुद्गलद्रव्यवर्गणा, ३ असंख्यात-प्रदेशिकपरमाणुपुद्गलद्रव्यवर्गणा, ७ अनन्तप्रदेशिकपरमाणुपुद्गलद्रव्यवर्गणा, ५ आहारद्रव्यवर्गणा, ६ अप्रहणद्रव्यवर्गणा, ७ तेजसद्रव्यवर्गणा, ८ अप्रहणद्रव्यवर्गणा, ९ भाषाद्रव्यवर्गणा, १० अप्रहणद्रव्यवर्गणा, १३ कार्मणद्रव्यवर्गणा, १४ प्रवस्तन्थद्रव्यवर्गणा, १४ प्रवस्तन्थद्रव्यवर्गणा, १० प्रत्येक-शरीरद्रव्यवर्गणा, १८ प्रवस्तन्यद्रव्यवर्गणा, १९ वादर निगोदद्रव्यवर्गणा, २० ध्रुवस्तन्यद्रव्यवर्गणा, २१ स्ट्रम निगोदद्रव्यवर्गणा, २२ ध्रुवस्तन्यद्रव्यवर्गणा, २२ प्रवस्तन्यद्रव्यवर्गणा।

एक परमाणुकी एकप्रदेशिकपरमाणुपुद्गलद्रव्यवर्गणा संज्ञा है। द्विप्रदेशिकसे लेकर उत्कृष्ट संख्यातप्रदेशिकपरमाणुपुद्गलद्वव्यवर्गणा तक सब वर्गणाओंकी संख्यातप्रदेशिकपरमाणुपुद्गलद्वव्यवर्गणा संज्ञा है। यह दूसरी वर्गणा है। जघन्य असंख्यातप्रदेशिकसे लेकर उत्कृष्ट असंख्यातप्रदेशिकपरमाणुपुद्गलद्वव्यवर्गणाओंकी असंख्यातप्रदेशिकपरमाणुपुद्गलद्वव्यवर्गणा संज्ञा है। यह तीसरी वर्गणा है। जघन्य अनन्तप्रदेशिकसे लेकर आहारवर्गणासे पूर्व तककी अनन्तप्रदेशिक और अनन्तप्रदेशिक जितनी वर्गणाएं हैं उन सबकी अनन्तप्रदेशिकपरमाणुपुद्गलद्वव्यवर्गणा संज्ञा है। यह चौथी वर्गणा है। यहां यह ज्ञातव्य है कि संख्यातप्रदेशिकवर्गणाके एक अंक कम उत्कृष्ट संख्यातप्रमाण भेद होते हैं। तथा उत्कृष्ट असंख्यातासंख्यातप्रदेशिकवर्गणाके एक अंक कम करनेपर जो शेष रहे, उसमें एक अंकके मिलानेपर जितना प्रमाण होता है, उतने ही असंख्यातप्रदेशिकवर्गणाके भेद होते हैं। संख्यातप्रदेशिकवर्गणाओंसे असंख्यातप्रदेशिकवर्गणाएं असंख्यातप्रदेशिकवर्गणाके भेद होते हैं। संख्यातप्रदेशिकवर्गणाके पूर्वतककी जितनी अनन्तप्रदेशिकवर्गणाएं हैं, उनका प्रमाण भी अनन्त है। आहारवर्गणासे पूर्ववाली ये चारों ही वर्गणाएं अम्राह्म हैं, अर्थात् किसी भी जीवके द्वारा इनका कभी भी प्रहण नहीं होता है। यद्यपि ये संख्यातप्रदेशिकवर्गणाएं संख्यात हैं, असंख्यातप्रदेशिकवर्गणाएं असंख्यात हैं और आहारवर्गणासे पूर्व तककी अनन्तप्रदेशिकवर्गणाएं अनन्त हैं, तथापि जातिकी अपेक्षा उन्हें एक-एक कहा गया है।

उत्कृष्ट अनन्तप्रदेशी द्रव्यवर्गणामें एक परमाणुके मिलानेपर जघन्य आहारद्रव्यवर्गणा होती है। पुनः एक एक परमाणुके बढ़ाते हुए अभव्योंसे अनन्तगुणित और सिद्धोंके अनन्तवें भागप्रमाण भेदोंके जानेपर उत्कृष्ट आहारद्रव्यवर्गणा प्राप्त होती है। यह पांचवी वर्गणा है। इस आहारद्रव्यवर्गणाके परमाणुओंसे औदारिक, वैक्रियिक और आहारकशारिका निर्माण होता है। उत्कृष्ट आहारद्रव्यवर्गणाके ऊपर एक परमाणुके बढ़ानेपर जवन्य अम्रहणद्रव्यवर्गणा प्राप्त होती है। उसके ऊपर एक एक परमाणुके बढ़ाते हुए अभव्योंसे अनन्तगुणित और सिद्धोंके अनन्तवें भागप्रमाण भेदोंके जानेपर

उत्कृष्ट अग्रहणद्रव्यवर्गणा प्राप्त होती है। यह वर्गणा भी अग्राह्य हैं, अर्थात् जीवके द्वारा शरीरादि किसी भी रूपमें इसका ग्रहण नहीं होता है। यह छठी वर्गणा है।

उत्कृष्ट अग्रहणद्रव्यवर्गणाके ऊपर एक परमाणुके मिलानेपर जघन्य तैजसद्रव्यवर्गणा प्राप्त होती है। पुनः एक एक अधिक परमाणुके बढ़ाते हुए अभव्योंसे अनन्तगुणित और सिद्धोंके अनन्तयें भागप्रमाण स्थान आगे जानेपर उत्कृष्ट तैजसद्रव्यवर्गणा प्राप्त होती है। इस तैजस-द्रव्यवर्गणासे तैजसरारीरका निर्माण होता है। यह सातवीं वर्गणा है।

तैजसद्रव्यवर्गणाके ऊपर एक परमाणु मिलानेपर दूसरी जघन्य अब्रहणद्रव्यवर्गणा प्राप्त होती है। पुनः पूर्वीक्त क्रमसे एक एक परमाणुके बढ़ाते हुए अनन्तस्थान आगे जानेपर उत्कृष्ट अब्रहणद्रव्यवर्गणा प्राप्त होती है। ये सभी अब्रहणवर्गणाएं भी जीवके द्वारा अब्राह्म होनेसे शरीरादि किसी कार्यमें नहीं आती हैं। यह आठवीं वर्गणा है।

उक्त उत्कृष्ट अग्रहणद्रव्यवर्गणाके ऊपर एक परमाणुकी बृद्धि होनेपर जघन्य भाषाद्रव्य-वर्गणा प्राप्त होती है । पुनः पूर्वोक्त क्रमसे एक एक परमाणुके बढ़ाते हुए अनन्तस्थान आगे जानेपर उत्कृष्ट भाषाद्रव्यवर्गणा प्राप्त होती है । इस भाषावर्गणाके परमाणु ही विविध प्रकारकी भाषाओंके रूपमें शब्दरूपसे परिणस होकर बोळे जाते हैं । यह नववीं वर्गणा है ।

उत्कृष्ट भाषावर्गणाके ऊपर एक परमाणु मिलानेपर तीसरी जघन्य अग्रहणद्रव्यवर्गणा प्राप्त होती है। पुनः पूर्वोक्त प्रकारसे एक एक परमाणुके बढ़ाते हुए अनन्तस्थान आगे जानेपर उत्कृष्ट अग्रहणद्रव्यवर्गणा प्राप्त होती है। ये सभी अग्रहणवर्गणाएं भाषादिके रूपमें ग्रहण करनेके योग्य न होनेसे अग्राह्य है। यह दशवीं वर्गणा है।

उक्त तीसरी उत्कृष्ट अम्रहणद्रव्यवर्गणाके ऊपर एक परमाणुकी बृद्धि होनेपर जघन्य मनोद्रव्यवर्गणा प्राप्त होती है। पुनः एक एक अधिक परमाणुके क्रमसे बढ़ाते हुए अनन्तस्थान आगे जानेपर उत्कृष्ट मनोद्रव्यवर्गणा प्राप्त होती है। इस वर्गणाके परमाणुओंसे द्रव्यमनका निर्माण होता है। यह म्यारहवीं वर्गणा है।

उत्कृष्ट मनोद्रव्यवर्गणाके ऊपर एक परमाणुकी दृद्धि होने पर चौथी जघन्य अग्रहण द्रव्यवर्गणा प्राप्त होती हैं । इसके ऊपर पूर्वोक्तक्रमसे एक एक परमाणुके बढ़ाते हुए अनन्तस्थान जानेपर उत्कृष्ट अग्रहण द्रव्यवर्गणा प्राप्त होती हैं । इस वर्गणाके परमाणु भी भाषामन आदि किसी भी कार्यके लिए ग्रहण करनेके योग्य नहीं हैं । यह बारहवीं वर्गणा है ।

उक्त चौथी अग्रहण द्रव्यवर्गणाके ऊपर एक परमाणुके मिलानेपर जवन्य कार्मण द्रव्यवर्गणा प्राप्त होती है। पुनः एक एक परमाणुकी वृद्धि करते हुए अनन्त स्थान आगे जानेपर उक्कृष्ट कार्मण द्रव्यवर्गणा प्राप्त होती है। इस वर्गणाके पुद्गलस्कन्ध ही ज्ञानावरणादि आठ कर्मोंके रूपसे परिणत होते हैं। यह तेरहवीं वर्गणा है।

उत्कृष्ट कार्मण वर्गणामें एक परमाणुकी वृद्धि होनेपर जवन्य ध्रुवस्कन्धद्रव्यवर्गणा प्राप्त होती है। पुनः एक एक परमाणुकी वृद्धि करते हुए सब जीवोंसे अनन्तगुणित स्थान आगे जानेपर उत्कृष्ट ध्रुवस्कन्ध द्रव्यवर्गणा प्राप्त होती है। ये ध्रुवस्कन्धवर्गणाणं भी अम्राद्य हैं। यह चौदहवीं वर्गणा है।

उत्कृष्ट ध्रुवस्कन्ध द्रव्यवर्गणामें एक परमाणुके मिलानेपर जधन्यसान्तर निरन्तर द्रव्यवर्गणा प्राप्त होती है उसके ऊपर एक एक परमाणुकी वृद्धि करते हुए सब जीवोंसे अनन्तगुणित स्थान आगे जानेपर उत्कृष्ट सान्तरिनरन्तरद्रव्य वर्गणा प्राप्त होती है। यह भी अग्रहणवर्गणा है, क्योंकि यह आहार, तैजस, भाषा आदिके परिणमन-योग्य नहीं है। इस वर्गणाके परमाणु जधन्यसे लेकर उत्कृष्ट तक अन्तर-सहित भी पाये जाते हैं और अन्तर-रहित भी पाये जाते हैं, इसलिए इसे सांतरिनरंतर द्रव्यवर्गणा कहते हैं। यह पन्दहवीं वर्गणा है।

सान्तर निरन्तर द्रव्यवर्गणाओं के ऊपर ध्रुवशून्यवर्गणा होती है। उत्कृष्ट सान्तर निरन्तर द्रव्यवर्गणां ऊपर एक परमाणु अधिक, दो परमाणु अधिक आदिके रूपसे पुद्गलपरमाणुरकन्ध तीनों ही कालोंमें नहीं पाये जाते। किन्तु सब जीबोंसे अनन्तगुणित स्थान आगे जाकर प्रथम ध्रुवशून्यवर्गणांकी उत्कृष्ट वर्गणा प्राप्त होती है। यह सोलहवीं वर्गणा है, जो सदा शून्यरूपसे अवस्थित रहती है।

धुनश्र्यवर्गणाओं के उपर एक परमाणुकी वृद्धि होनेपर जघन्य प्रत्येक शरीरद्रव्यवर्गणा प्राप्त होती है। एक एक जीवके एक एक शरीरमें उपचित हुए कर्म और नोकर्मस्कन्धों को प्रत्येक शरीर द्वयवर्गणा कहते हैं। यह प्रत्येक शरीर पृथिवीकायिक, जलकायिक, अग्निकायिक, वायुकायिक, देव, नारकी, आहारकशरीरी प्रमत्तसंयत और केवलिजिनके पाया जाता है। इन आठ प्रकारके जीवों के सिवाय शेष जितने संसारी जीव हैं, उनका शरीर या तो निगोद जीवों से प्रतिष्ठित होनेके कारण सप्रतिष्ठित प्रत्येकरूप है, या स्वयं निगोद रूप साधारण शरीर है। केवल जो वनस्पति निगोद-रहित होती है, वह इसका अपवाद है। ऊपर बतलाई गई यह जघन्य प्रत्येक शरीरद्रव्यवर्गणा क्षपितकर्माशिक जीवके चौदहवें गुणस्थानके अन्तिम समयमें होती है। इस जघन्य प्रत्येक शरीरद्रव्यवर्गणा क्षपितकर्माशिक जीवके चौदहवें गुणस्थानके अन्तिम समयमें होती है। इस जघन्य प्रत्येक शरीरद्रव्यवर्गणा प्राप्त होती है, जो महावनके दाहादिके समय एक बन्धनबद्ध अग्निकायिक जीवोंके पाई जाती है। यद्यपि महावनादिके दाह-समय जितने अग्निकायिक जीव होते हैं, उन सबका पृथक्-पृथक् स्वतंत्र ही शरीर होता है, तथापि वे सब जीव और उनके शरीर परस्पर संयुक्त रहते हैं, इसलिए उन सबकी एक वर्गणा मानी गई है। यह सतरहवीं वर्गणा है।

उत्कृष्ट प्रत्येक शरीरद्रव्यवर्गणाके ऊपर एक परमाणुकी बृद्धि होनेपर दूसरी सर्वजधन्य भ्रुवशून्यवर्गणा प्राप्त होती है। पुनः एक एक परमाणुकी क्रमसे बृद्धि करनेपर सब जीवोंसे अनन्तगुणितस्थान आगे जानेपर उत्कृष्ट भ्रुवशून्यवर्गणा प्राप्त होती है। यह वर्गणा भी सदा शून्यरूपसे अवस्थित रहती है। यह अठारहवीं वर्गणा है।

उत्कृष्ट ध्रुवशून्यवर्गणाके ऊपर एक परमाणुकी वृद्धि होने पर सबसे जधन्य बादर निगोदवर्गणा प्राप्त होती है। यह वर्गणा क्षपितकर्माशिक विधिसे आये हुए क्षीणकषायी जीवके 🐬 बारहवें गुणस्थानके अन्तिम समयमें प्राप्त होती हैं। इसका एक कारण तो यह है कि जो क्षपित कर्माशिक विधिसे आया हुआ जीव होता है, उसके कर्म और नोकर्मका संचय उत्तरोत्तर कम होता जाता है। दूसरे यह नियम है कि क्षपकश्रेणीपर चटनेवाले जीवके विशुद्धिके कारण ऐसी विशिष्ट राक्ति उत्पन्न होती है कि जिससे उस जीवके बारहवें गुणस्थानमें पहुंचनेपर प्रथम समयमें उसके शरीर-स्थित अनन्त बादरनिगोदिया जीव मरते हैं। दूसरे समयमें उससे भी विशेष अधिक अनन्त बादर निगोदिया जीव मरते हैं। इस प्रकार आवली पृथक्त्वप्रमाण काल तक प्रतिसमय उत्तरोत्तर विशेष अधिक, विशेष अधिक बादर निगोदिया जीव मरते हैं। उससे आगे क्षीणकषायके कालमें आवलीके असंख्यातवें भागप्रमाण काल शेष रहनेतक संख्यात भाग अधिक, संख्यात भाग अधिक बादर निगोदिया जीव प्रतिसमय मरते हैं। तदनन्तर समयमें उससे असंख्यातगुणित बादर निगोदिया जीव मरते हैं। इसी क्रमसे बारहवें गुणस्थानक अन्तिम समय तक उसके शरीरमें स्थित बादर निगोदिया जीव प्रतिसमय असंख्यात गुणित मरते हैं। इस प्रकार बारहवें गुणस्थानके अन्तिम समयमें मरनेवाळ जितने बादर निगोदिया जीव होते हैं, उनके त्रिस्नासोपचयसहित कर्म और नोकर्मवर्मणाओंके समुदायको एक बादर निगोदवर्गणा कहते हैं। यतः यह अन्य बादर निगोदवर्गणाओंकी अपेक्षा सबसे जघन्य होती है, अतः क्षपितकर्माशिक जीवके बारहवें गुणस्थानके अन्तिम समयमें जघन्य बादर निगोदवर्गणा कही गई है। स्वयनभूरमणद्वीपके कर्मभूमिसम्बन्धी भागमें उत्पन्न हुई मूलीके शरीरमें उत्कृष्ट बादर निगोदवर्गणा होती है। मध्यमें नाना जीवोंके शरीरोंके आधारसे ये बादर निगोदवर्गणाएं जवन्यसे उत्कृष्ट तक असंख्य प्रकारकी होती हैं। यह उन्नीसवीं वर्गणा है।

उत्कृष्ट बादर निगोदवर्गणामें एक परमाणुकी वृद्धि होनेपर तीसरी सर्व जघन्य ध्रुवशून्यवर्गणा प्राप्त होती है। पुनः इसके ऊपर एक एक परमाणुकी वृद्धि करते हुए सब जीवोंसे अनन्तगुणित स्थान आगे जानेपर उत्कृष्ट ध्रुवशून्यवर्गणा प्राप्त होती है। यह वर्गणा भी शून्यरूपसे अवस्थित रहती है। यह बीसवीं वर्गणा है।

उक्त उत्कृष्ट ध्रवशून्यवर्गगाके ऊपर एक परमाणुकी वृद्धि करनेपर सर्वजवन्य सूक्षम-निगोदवर्गणा प्राप्त होती है। यह वर्गणा क्षपितकर्माशिकविधिसे और क्षपितघोलमानविधिसे आये हुए सूक्ष्मिनिगोदिया जीवोंके होती हैं। यहां यह ज्ञातन्य हैं कि एक निगोदिया जीवका कोई एक स्वतंत्र शरीर नहीं होता, किन्तु अनन्तानन्त निगोदिया जीवोंका एक शरीर होता है। असंख्यात लोकप्रमाण शरीरोंकी एक पुलवि होती हैं और आवलीके असंख्यातेंवें भागप्रमाण पुलवियोंका एक स्कन्ध होता है। इस एक स्कन्धगत अनन्तानन्त जीवोंके औदारिक, तैजस और कार्मण शरीरोंके विस्तसोपचयसहित कर्म निकर्मपुद्गलपरमाणुओंके समुदायरूप सबसे जद्यन्य सूक्ष्मिनिगोदवर्मणा होती है। उत्कृष्ट सूक्ष्मिनिगोदवर्मणा एकबन्धनबद्ध छह जीविनिकायोंके समुदायरूप महामच्लके शरीरमें पाई जाती है। जवन्य और उत्कृष्ट सूक्ष्मिनिगोदवर्मणा के स्वतंत्र ज्ञाति हो। जवन्य और उत्कृष्ट सूक्ष्मिनिगोदवर्मणा होते हुद्धसे बहते हुए असंख्य स्थान होते हैं। यह इक्कीस्त्रीं वर्गणा है।

उत्कृष्ट सूक्ष्मिनगोदवर्गणाके ऊपर एक परमाणुकी बृद्धि होनेपर चौथी सर्वज्ञघन्य ध्रुवशून्यवर्गणा प्राप्त होती है। पुनः एक एक परमाणुकी उत्तरोत्तर बृद्धि करते हुए सब जीवोंसे अनन्तगुणित स्थान आगे जानेपर उत्कृष्ट ध्रुवशून्यवर्गणा प्रात होती है। यह जघन्यसे असंस्थातगुणी होती है। यह भी शून्यरूपसे अवस्थित है। यह बाईसवीं वर्गणा है।

उत्कृष्ट ध्रुवशू-यबर्गणाके ऊपर एक परमाणुकी वृद्धि होनेपर सर्वजघन्य महास्कन्धद्रव्यवर्गणा प्राप्त होती है। पुनः एक एक परमाणुकी वृद्धि करते हुए सब जीवोंसे अनन्तगुणित स्थान आगे जानेपर उत्कृष्ट महास्कन्धवर्गणा प्राप्त होती है। यह उत्कृष्ट महास्कन्धवर्गणा, आठों पृथिवियाँ, टंक, कूट, भवन, विमान, विमानेन्द्रक, विमानप्रस्तार, नरक, नरकेन्द्रक, नरकप्रस्तार, गुन्छ, गुल्म, छता और तृणवनस्पति आदि समस्त स्कन्धोंके संयोगात्मक है। यद्यपि इन सब पृथिवी आदिमें अन्तर दृष्टिगोचर होता है, तथापि सूक्ष्मरकन्धोंके द्वारा उन सबका परस्पर सम्बन्ध बना हुआ है, इसीछिए इन सबको मिछाकर एक महास्कन्धदृब्यवर्गणा कही जाती है। यह सबसे बड़ी तेईसवीं वर्गणा है।

इस प्रकार ये सब तेईस वर्गणाएँ हैं। इनमेंसे आहारवर्गणा, तैजसवर्गणा, भाषावर्गणा, मनोवर्गणा और कार्मणवर्गणा ये पांच वर्गणाएँ जीवके द्वारा प्रहण की जाती हैं। शेष नहीं, अतः उन्हें अग्राह्य वर्गणाएँ कहीं जाती है। यह सब आस्यन्तर वर्गणाओंका विचार किया गया है।

बाह्यवर्गणाओंका विचार प्रत्थकारने शरीरिशरीरप्ररूपणा, शरीरप्ररूपणा, शरीरविस्नसी-पचयप्ररूपणा और विस्तसीपचयप्ररूपणा इन चार अनुयोगद्वारोंसे किया है। शरीरी जीवको कहते हैं। इनके प्रत्येक और साधारणके भेदसे दो प्रकारके शरीर होते हैं। पहली शरीरिशरीरप्ररूपणामें इन दोनोंका विस्तारसे निरूपण किया गया है। शरीरप्ररूपणामें औदारिकादि पांचों शरीरोंका अपनी अनेक अवान्तर विशेषताओंके साथ विचार किया गया है। शरीर विस्तसोपचयप्ररूपणामें पांचों शरीरोंके विस्तसोपचयके सम्बन्धके कारणभूत स्निग्ध और रूक्ष गुणके अविभागप्रतिच्छेदोंका निरूपण किया गया है। विस्नसोपचयप्ररूपणामें जीवके द्वारा छोड़े गये परमाणुओंके विस्नसोपचयका निरूपण किया गया है।

## ६ छठे खण्ड महाबन्धका विषय-परिचय

यतः षट्खण्डाममके दूसरे खण्डमें कर्मबन्धका संक्षेपसे वर्णन किया गया है, अतः उसका नाम खुद्दाबन्ध या क्षुद्रवन्ध प्रसिद्ध हुआ। किन्तु छठे खण्डमें बन्धके प्रकृति, स्थिति, अनुभाग और प्रदेशरूप चारों प्रकारके बन्धोंका अनेक अनुयोगद्वारोंसे विस्तार-पूर्वक विवेचन किया ं गया है, इसिटिए इसका नाम महाबन्ध रखा गया है।

जीवके राग-द्वेषादि परिणामोंका निमित्त पाकर कार्मणवर्गणाओंका जीवके आस-प्रदेशोंके साथ जो संयोग होता है, उसे बन्ध कहते हैं। वन्धके चार भेद हैं- प्रकृतिवन्ध, स्थितिवन्ध, अनुमागबन्ध और प्रदेशबन्ध। प्रकृति शब्दका अर्थ स्वभाव है। जैसे गुड़की प्रकृति मधुर और नीमकी प्रकृति कटुक होती है, उसी प्रकार आत्माके साथ सम्बद्ध हुए कर्मपरमाणुओंमें आत्माके ज्ञान-दर्शनादि गुणोंको आवरण करने या सुखादि गुणोंके धात करनेका जो स्वभाव पड़ता है, उसे प्रकृतिबन्ध कहते हैं। वे आये हुए कर्मपरमाणु जितने समय तक आत्माके साथ बंधे रहते हैं, उत्तने काळकी मर्यादाको स्थितवन्ध कहते हैं। उन कर्मपरमाणुओंमें फळ प्रदान करनेकी जो सामर्थ्य होती है, उसे अनुभागबन्ध कहते हैं। अत्माके साथ बंधनेवाळे कर्मपरमाणुओंका ज्ञानावरणादि आठ कर्मरूपसे और उनकी उत्तर प्रकृतियोंके रूपसे जो बटवारा होता है, उसे प्रदेशबन्ध कहते हैं। इस प्रकार बन्धके चार भेद हैं। प्रस्तुत खण्डमें इन्हीं चारोंका वर्णन इतने विस्तारके साथ आ० भूतबळिने किया है कि उसका परिमाण प्रारम्भके पांचों खण्डोंके प्रमाणसे भी पाच गुना हो गया है। इतने विस्तारके रचे जानेके कारण परवर्ती आचार्योंको उसकी टीका या व्याख्या करनेकी आवश्यकता भी नहीं प्रतीत हुई। इसका प्रमाण तीस हजार श्लोक माना जाता है।

यद्यपि महाबन्धके प्रारम्भके कुछ ताड्पत्रोंके टूट जानेसे प्रकृतिबन्धका प्रारम्भिक अंश त्रिनष्ट हो गया है, तथापि स्थितिबन्ध आदिकी वर्णनशैळीको देखनेसे ज्ञात होता है कि प्रकृतिबन्धका वर्णन जिन चौवीस अनुयोगद्वारोंसे करनेका प्रारम्भमें निर्देश रहा होगा, उनके नाम इस प्रकार होना चाहिए--

१ प्रकृतिसमुत्कीर्त्तन, २ सर्वबन्ध, ३ नोसर्वबन्ध, ७ उत्कृष्टबन्ध, ५ अनुत्कृष्टबन्ध, ६ जघन्यबन्ध, ७ अजघन्यबन्ध, ८ सादिबन्ध, ९ अनादिबन्ध, १० ध्रुवबन्ध, ११ अध्रुवबन्ध, १२ एकजीवकी अपेक्षा स्वामित्व, १३ काल, १४ अन्तर, १५ सन्निकर्ष, १६ नाना जीवोंकी अपेक्षा मंगविचय, १७ भागाभाग, १८ परिमाण, १९ क्षेत्र, २० स्पर्शन, २१ काल, २२ अन्तर, २३ भाव और अल्पबहुत्व।

यहां इतना और भी जान लेना चाहिए कि आठ मूतबलिने इन्हीं चौत्रीस अनुयोगहारोंसे स्थितिबन्ध और अनुभागबन्धका भी वर्णन किया है। केवल पहले प्रकृतिसमुर्त्कार्तन
अनुयोगद्वारके स्थानपर स्थितिबन्धकी प्ररूपणामें अद्वाच्छेद और अनुभागबन्धकी प्ररूपणामें संज्ञा
नामक अनुयोगद्वारको कहा है। इसी प्रकार चौत्रीसों अनुयोगद्वारोंसे स्थितिबन्धकी प्ररूपणा करनेके
पश्चात् भुजाकार, पदनिक्षेप और बृद्धि इन तीन अनुयोगद्वारोंके द्वारा भी उसका वर्णन किया है।
तथा उक्त चौत्रीस अनुयोगद्वारोंसे अनुभागबन्धकी प्ररूपणा करनेके पश्चात् भुजाकार, पदनिक्षेप,
बृद्धि और स्थान इन चार अनुयोगद्वारोंके द्वारा भी अनुभागबन्धका वर्णन किया गया है।
प्रदेशबन्धकी प्ररूपणा भी उक्त चौत्रीस अनुयोगद्वारोंसे की गई है। केवल पहले अनुयोगद्वारके
स्थानपर स्थान नामका अनुयोगद्वार कहा है और अन्तमें मुजाकार, पदनिक्षेप, बृद्धि, अध्यवसानसमुदाहार और जीवसमुदाहार इन पांच और भी अनुयोगद्वारोंसे प्रदेशबन्धका निरूपण किया गया
है। यहां इतना और विशेष ज्ञातब्य है कि प्रदेशबन्धमें भागाभागका कथन मध्यमें न करके
प्रारम्भमें ही किया गया है।

चारों प्रकारके बन्धोंका पृथक्-पृथक् चौर्वासों अनुयोगद्वारोंसे वर्णन करनेपर बहुत विस्तार हो जायगा, इसटिए सभी वन्धोंका एक साथ ही संक्षेपसे स्वरूप-निरूपण किया जाता है।

१. प्रकृतिसमुत्कीर्तन— इस अनुयोगद्वारमें मूल प्रकृतियों और उनकी उत्तर प्रकृतियों की संख्या बतलाई गई है। यथा – मूल कर्म आठ है - ज्ञानावरण, दर्शनावरण, वेदनीय, मोहनीय, आयु, नाम, गोत्र और अन्तराय। इनकी उत्तर प्रकृतियां क्रमशः पांच, नौ, दो, अड्डाईस, चार, व्यालीस, दो और पांच हैं। ज्ञानावरणकी पांचों प्रकृतियोंका ठीक उसी प्रकारसे विस्तारपूर्वक वर्णन किया गया है, जिस प्रकारसे कि वर्गणाखण्डके अन्तर्गत प्रकृति अनुयोगद्वारमें हैं। शेष कर्माकी प्रकृतियोंकी संख्याका महाबन्धमें निर्देश मात्र ही है, जब कि प्रकृति अनुयोगद्वारमें प्रत्येक कर्मकी सभी प्रकृतियोंको पृथक्-पृथक् गिनाया गया है। यतः आ० भूतबिल प्रकृति—अनुयोगद्वारमें उक्त वर्णन विस्तारसे कर आये है, अतः यहांपर 'यथा प्रग्रदिमंगो तथा काद्व्यो ' कह कर उन्होंने इस अनुयोगद्वारको समाप्त कर दिया है।

स्थितिबन्धकी प्ररूपणामें पहला अनुयोगद्वार अद्भाष्ट्रिय है । अद्भा अर्थात् कर्मस्थितिरूप कालका अबाधासहित और अबाधारहित कर्म-निषेकरूपसे छेद अर्थात् विभागरूप वर्णन इस अनुयोगद्वारमें किया गया है । एक समयमें बंधनेत्राले कर्मिपण्डकी जितनी स्थिति होती है, उसमें अबाधाकालके बाद की स्थितिमें ही निषेक रचना होती है । आयुक्म इसमें अपवाद है, उसकी जितनी स्थिति बंधती है, उसमें ही निषेक रचना होती है । उसका अबाधाकाल तो पूर्व भवकी मुज्यमान आयुक्ते पूरी स्थितिग्रमाण निषेक रचना कही गई

है। इस अनुयोगद्वारमें आठों मूल कर्मी और उनकी उत्तर प्रकृतियोंकी उत्कृष्ट और जघन्य स्थितियोंका, उनके अबाधाकालों और निषेककालोंका बहुत विस्तारसे निरूपण किया गया है।

अनुभागनन्धर्का प्ररूपणा करनेवाले चौवीस अनुयोगद्वारोंमेंसे पहला अनुयोगद्वार संज्ञा-प्ररूपणा है। इस अनुयोगद्वारमें कमींके स्वभाव, शक्ति या गुणके अनुसार विशिष्ट संज्ञा (नाम) रखकर उनके अनुभागका विचार किया गया है। संज्ञांके दो भेद हैं – घातिसंज्ञा और स्थानसंज्ञा। घातिसंज्ञामें कमींके अनुभागका सर्वघाती और देशधातींके रूपसे विचार किया गया है। स्थान-संज्ञामें कमींके अनुभागका लता, दारु, अस्थि और शैल इन चार प्रकारके स्थानोंसे विचार किया गया है।

प्रदेशबन्धकी प्ररूपणामें चौर्वास अनुयोगद्वारोंके क्रमानुसार पहला अनुयोगद्वार स्थान-प्ररूपणा नामका है। इसके दो भेद किये गये हैं— योगस्थानप्ररूपणा और प्रदेशबन्धप्ररूपणा। योगस्थानप्ररूपणामें पहले उत्कृष्ट और जबन्य योगस्थानोंका चौदह जीवसमासोंके आश्रयसे अल्पबहुत्व कहा गया है। तत्पश्चात् प्रदेशअल्पबहुत्वका विचार अविभागप्रतिच्छेदप्ररूपणा, वर्गणाप्ररूपणा, स्पर्धकप्ररूपणा, अन्तरप्ररूपणा, स्थानप्ररूपणा, अनन्तरोपनिधा, परम्परोपनिधा, समयप्ररूपणा, वृद्धिप्ररूपणा और अल्पबहुत्व इन दश अनुयोगद्वारोंके द्वारा विस्तारसे किया गया है।

भागाभागप्ररूपणा नामक अनुयोगद्वार चौवीसों अनुयोगद्वारोंमें यद्यपि सत्रहवां हैं, तथापि आ. भूतबलिने प्रदेशबन्धकी प्ररूपणामें कमोंके भागाभागका विचार सबसे पहले किया है। इसका कारण यह रहा है कि बन्धके समयमें आनेवाले कर्मप्रमाणुओंके विभाजनका ही नाम प्रदेशबन्ध है। उसके जाने विना आंगके अनुयोगद्वारोंका यथार्थ ज्ञान नहीं हो सकता था, अतः आचार्यने उसकी प्ररूपणा करना पहले आवश्यक समझा है।

भागाभागप्रस्तपणामें बतलाया गया है कि यदि किसी जीवके विविक्षित समयमें आठों कमींका बन्ध हो रहा है, तो उस समयमें जितने कर्मप्रमाणु आवेंगे, उनमेंसे आयुकर्मको सबसे कम भाग मिलता है, क्योंकि आयुकर्मका स्थितिबन्ध अन्यकर्मोंकी अपेक्षा सबसे कम है। आयुकर्मकी अपेक्षा नाम और गोत्र कर्मको विशेष अधिक भाग मिलता है। उनसे ज्ञानावरण, दर्शनावरण और अन्तरायकर्मको विशेष अधिक भाग मिलता है और उनसे मोहनीय कर्मको विशेष अधिक भाग मिलता है। अतः प्रदेशोंका अधिक भाग मिलता है। यतः इन सब कर्मोंका स्थितिबन्ध उत्तरांत्तर अधिक है। अतः प्रदेशोंका विभाग भी उत्तरोत्तर अधिक प्राप्त होता है। मोहनीयकर्मसे अधिक भाग वेदनीयकर्मको मिलता है, हालां कि उसका स्थितिबन्ध मोहनीयकी अपेक्षा कम है। इसका कारण यह बतलाया गया है कि वह जीवोंके सुख और दुःखमें कारण पड़ता है। इसलिए उसकी निर्जरा बहुत होती है। यदि वेदनीयकर्म न हो, तो सब कर्म जीवको सुख और दुःख उत्पन्न करनेमें समर्थ नहीं हैं, इसलिए

उसे सबसे अधिक भाग मिलता है। यह तो मूल प्रकृतियोंमें भागाभागका क्रम कहा। इसी प्रकारसे उत्तरप्रकृतियोंमेंभी बहुत विस्तारसे कर्मप्रदेशोंके भागाभागका विचार किया गया है।

अब शेष अनुयोगद्वारोंसे चारों प्रकारके बन्धोंका एक साथ विचार किया जाता है-

- (२-३) सर्ववन्ध-नोसर्ववन्ध प्ररूपणा- जिस कमिकी जितनी प्रकृतियां हैं, उन सबके बन्ध करनेको सर्ववन्ध कहते हैं । ज्ञानावरण और अन्तरायकर्मका सर्ववन्ध ही होता है, नोसर्ववन्ध नहीं होता। दर्शनावरण, मोहनीय और नामकर्मका सर्ववन्ध भी होता है और नोसर्ववन्ध भी होता है। वेदनीय, आयु और गोत्रकर्मका तो सर्ववन्ध भी होता है, क्योंकि इनकी प्रकृतियां सप्रतिपक्षी हैं, अतः एक साथ किसी भी जीवके सबका बन्ध सम्भव नहीं है। यह प्रकृतिवन्धका वर्णन हुआ। स्थितिबन्धकी अपेक्षा जिसकर्मकी जितनी सर्वोत्कृष्ट स्थिति बतलाई गई है, उस सबका बन्ध करना सर्ववन्ध है और उससे कम स्थितिका बन्ध करना नोसर्ववन्ध है। अनुभागबन्धकी अपेक्षा जिस कर्ममें अनुभाग सम्बन्धी सर्व स्थित पाये जाते हैं, वह नोसर्वानुभागवन्ध है। प्रदेशबन्धकी अपेक्षा विवक्षित कर्मके सर्व प्रदेशोंका बंध होना सर्ववन्ध है और उससे कम प्रदेशोंका बन्ध होना नोसर्ववन्ध है।
- (४-५) उत्कृष्टबन्ध-अनुत्कृष्टबन्धप्ररूपणा- प्रकृतिबन्धमें उत्कृष्ट-अनुत्कृष्ट बन्धकी प्ररूपणा सम्भव नहीं है। स्थितिबन्धकी अपेक्षा जिस कर्मकी जितनी सर्वेतिकृष्ट स्थिति बतर्छाई गई है, उसके बन्धको उत्कृष्ट बन्ध कहते हैं। जैसे मोहनीयकर्मका सत्तरको डाको डी प्रमाण उत्कृष्ट स्थितिबन्ध होनेपर अन्तिम निषेकको उत्कृष्ट स्थितिबन्ध कहा जायगा। उत्कृष्ट स्थितिबन्ध समय कम आदि जितने भी स्थितिके विकल्प हैं, उन्हें अनुत्कृष्ट स्थितिबन्ध कहा जायगा। अनुभागबन्धकी अपेक्षा सर्वेतिकृष्ट अनुभागको बांधना उत्कृष्ट बन्ध है और उससे न्यून अनुभागको बांधना अनुत्कृष्टबन्ध है। प्रदेश बन्धकी अपेक्षा सर्वेत्कृष्ट प्रदेशोंका बन्ध करना उत्कृष्ट बन्ध है और उससे कम प्रदेशोंका बन्ध करना अनुत्कृष्ट बन्ध है और उससे कम प्रदेशोंका बन्ध करना अनुत्कृष्ट बन्ध है और उससे कम प्रदेशोंका बन्ध करना अनुत्कृष्ट बन्ध है।
- (६-७) जघन्यवन्ध-अजघन्यवन्ध प्ररूपणा- प्रकृति बन्धमें जघन्य-अजघन्य-बन्धकी प्ररूपणा सम्भव नहीं है। स्थितिबन्धकी अपेक्षा कर्मोंकी सबसे जघन्य स्थितिका बन्ध होना जघन्यबन्ध है और उससे ऊपरकी स्थितियोंका बन्ध होना अजघन्यबन्ध है। अनुभागबन्धकी अपेक्षा सबसे जघन्य अनुभागका वन्ध होना जघन्यबन्ध है और उससे अधिक अनुभागका बन्ध होना अजघन्यबन्ध है। प्रदेशबन्धकी अपेक्षा सर्व जघन्य प्रदेशोंका बंधना जघन्यबन्ध है और उससे अधिक प्रदेशोंका बंधना अजघन्यबन्ध है।

[ ٥٥

- (८-११) सादि-अनादि ध्रुव अध्हव प्ररूपणा कर्मका जो बन्ध एक वार होकर और फिर रुक्तकर पुनः होता है, वह सादिबन्ध है। बन्धव्युच्छित्तिक पूर्वतक अनादिकालसे जिसका बन्ध होता चला आ रहा है, वह अनादिबन्ध कहलाता है। अभव्योंके निरन्तर होनेवाल बन्धको ध्रुवबन्ध कहते हैं और कभी कभी होनेवाल भव्योंके बन्धको अध्रुवबन्ध कहते हैं। कमोंकी सूल और उत्तर प्रकृतियोंमेंसे किस प्रकृतिके उक्त चारमेंसे कितने बन्ध होते हैं और कितने नहीं, इसका चारों बन्धोंकी अपेक्षा विस्तारसे विचार महाबन्धमें किया गया है।
- (१२) स्वामित्वप्ररूपणा इस अनुयोगद्वारमें मूल और उत्तर प्रकृतियोंके प्रकृतिबन्ध, स्थितिबन्ध, अनुभागवन्ध और प्रदेशबन्धके उत्कृष्ट, अनुत्कृष्ट, जघन्य और अजघन्य बन्ध करनेवाले स्वामियोंका विस्तारसे विवेचन किया गया है।
- (१३) एकजीवकी अपेक्षा कालप्ररूपणा— इस अनुयोगद्वारमें एकजीवके विविक्षित कर्मप्रकृतिका, उसकी रिथित, अनुभाग और प्रदेशबन्धका उत्कृष्ट, अनुत्कृष्ट, जघन्य और अजधन्यरूप बन्ध लगातार कितनी देर तक होता रहता है, इसका गुणस्थान और मार्गणास्थानोंकी अपेक्षा विस्तारसे विचार किया गया है। जैसे मोहनीयकर्मके उत्कृष्ट स्थितिबन्धका जघन्य काल एक समय है और लगातार उत्कृष्ट बन्धका उत्कृष्टकाल अन्तर्मृहूर्त है। अनुत्कृष्टबन्धका जघन्य काल अन्तर्मृहूर्त और उत्कृष्ट असंख्यात पुद्गलपरिवर्तन प्रमाण अनन्तकाल है। जघन्य स्थितिबन्ध जघन्य और उत्कृष्टकाल एक समय है। अजधन्य बन्धका अनादि-अनन्त और अनादि-सान्त काल है।
- (१४) अन्तरप्ररूपणा इस अनुयोगद्वारमें विवक्षित प्रकृतिका बन्ध होनेके अनन्तर पुनः कितने कालके पश्चात् फिर उसी विवक्षित प्रकृतिका बन्ध होता है, इस बन्धाभावरूप मध्यवर्ती कालका विचार किया गया है। जैसे मोहकर्मके उत्कृष्ट स्थितिबन्धका जघन्य अन्तरकाल अन्तर्मुहूर्त है और उत्कृष्ट अन्तर असंख्यात पुद्गलपरिवर्तनप्रमाण अनन्तकाल है। मोहकर्मकी जघन्य स्थितिबन्धका अन्तर सम्भव नहीं हैं; क्योंकि मोहनीयकर्मकी जघन्य स्थितिका बन्ध क्षपकश्रेणीयाले जीवके नवें गुणस्थानमें होता है, उसका पुनः लौटकर सम्भव ही नहीं है। अजघन्य बन्धका जघन्य अन्तरकाल एक समय और उत्कृष्ट अन्तरकाल अन्तर्मुहूर्त है। इस प्रकार सभी मूल और उत्तर प्रकृतियोंको चारों प्रकारके बन्धोंके अन्तरकालकी प्रकृतणा ओघ और आदेशसे बहुत विस्तारके साथ की गई है।
- (१५) सिन्नक्षेप्ररूपणा— विवक्षित किसी एक कर्मप्रकृतिका बन्ध करनेवाटा जीव उसके सिवाय अन्य कौन-कौनसी प्रकृतियोंका बन्ध करता है और किस-किस प्रकृतिका बन्ध नहीं करता, इस बातका विचार प्रकृतिबन्धकी सिन्नक्षेप्ररूपणामें किया गया है। इसी प्रकार स्थितिबन्धकी सिन्नक्षेप्ररूपणामें इस वातका विचार किया गया है कि किसी एक कर्मकी उत्कृष्ट

स्थितिका बन्ध करनेवाला जीव अन्य कर्मीकी उत्कृष्ट स्थितिका बन्ध करता है, अथवा अनुत्कृष्ट स्थितिका। अनुभागबन्धकी सिन्नकर्षप्ररूपणामें यही विचार अनुभागको लेकर किया गया है कि अमुक कर्मके उत्कृष्ट अनुभागका बन्ध करनेवाला जीव उसी समयमें अन्य दूसरे कर्मीका उत्कृष्ट अनुभागबन्ध करता है, या अनुष्कृष्ट ? प्रदेशबन्धकी सिन्नकर्षप्ररूपणामें यह विचार किया गया है कि विवक्षितकर्मके उत्कृष्ट प्रदेशबन्धको करनेवाला जीव उसी समय बंधनेवाले अन्य कर्मीके उत्कृष्ट प्रदेशबन्धको करता है। इस प्रकार इस अनुयोग-द्वारमें मूल और उत्तर प्रकृतियोंके चारों बन्धोंका सिन्नकर्ष ओव और आदेशसे बहुत विस्तारके साथ किया गया है।

- (१६) नाना जीवोंकी अपेक्षा भंगविचय इस अनुयोगद्वारमें नाना जीवोंकी अपेक्षा चारों प्रकारके बन्ध करनेवाले जीवोंके भंगोंका विचार किया गया है। जैसे प्रकृतिबन्धकी अपेक्षा विवक्षित किसी एक समयमें ज्ञानावरणादि कर्मीका बन्ध करनेवाले अनेक जीव पाय जाते हैं अनेक अबन्धक भी पाये जाते हैं। अर्थात् दसवें गुणस्थान तकके जीव तो ज्ञानावरणादि घातिया क्रमोंके बन्धकरूपसे सदा पाये जाते हैं, किन्तु ग्यारहवेंसे ऊपरके गुणस्थानवाले जीव उन कमेंकि अवन्धक ही हैं । रिथतिबन्धकी अपेक्षा आठों कमेंकि। उत्कृष्ट रिथतिका बन्ध करनेवाला कदाचित् एक भी जीव नहीं पाया जाता । कदाचित् एक पाया जाता है और कदाचित् नाना पाये जाते हैं। इसी प्रकार कर्मीकी अनुत्कृष्ट स्थितिके बन्धक जीव कदाचित् सब होते हैं, कदाचित एक कम सब होते हैं और कदाचित् नाना होते हैं। इसलिए अबन्धकोंको मिलाकर इनके भंग इस प्रकार होते हैं— कदाचित ज्ञानावरणकर्मकी उत्कृष्ट स्थितिके सब अबन्धक होते हैं. कराचित बहुत जीव अबन्धक और एक जीव बन्धक होता है, कदाचित अनेक जीव अबन्धक और अनेक जीव बन्धक होते हैं। इसी प्रकार अनुःकृष्ट, जवन्य और अजधन्य स्थितिबन्ध करनेवाले जीवोंके मंगोंका विचार इस अनुयोगद्वारमें किया गया है। अनुभागबन्धकी अपेक्षा आठों कर्मोंके उरकृष्ट अनुभागके कदाचित सब जीव अबन्धक हैं, कदाचित नाना जीव अबन्धक हैं और एक जीव बन्धक है। कदाचित् नाना जीव अबन्धक हैं और नाना जीव बन्धक हैं। इसी प्रकार ्अनुत्कृष्ट जघन्य और अजघन्य अनुभागबन्ध करनेवाले जीवोंके भंगोंका भी विचार इस अनुयोग-द्वारमें किया गया है। इसी प्रकार प्रदेशबंन्धके संभव भंगोंको भी जानना चाहिए। इस प्रकार इस अनुयोगद्वारमें सभी मूळ और उत्तर प्रकृतियोंके चारों प्रकारके बन्धोंके भंगोंका ओघ और आदेशसे बहुत विस्तारके साथ विचार किया गया है।
- (१७) भागाभागप्ररूपणा— इस अनुयोगद्वारमें विवक्षित कर्म-प्रकृतिके चारों प्रकारके बन्ध करनेवाले जीव सर्व जीवराशिके कितने भागप्रमाण हैं, और कितने भागप्रमाण जीव उसके अबन्धक है, इस प्रकारसे भाग और अभागका विचार किया गया है। जैसे प्रकृतिबन्धकी अपेक्षा

पांच ज्ञानावरण, नौ दर्शनावरण, एक मिथ्यात्व, सोल्रह क्षणाय, भय, जुगुप्सा, तेजस, कार्मण, वर्ण-चतुष्क, अगुरुल्घु, उपघात, निर्माण और पांच अन्तराय इतनी प्रकृतियोंके बन्ध करनेवाले जीव सर्व जीवराशिके अनन्त बहुभागप्रमाण हैं। सातावेदनीयके बन्धक जीव सर्व जीवराशिके संख्यातवें भाग हैं और अबन्धक सर्व जीवोंके संख्यात बहुभाग हैं। असाताके बन्धक सब जीवोंके संख्यातबहुभाग हैं और अबन्धक संख्यातवें भाग हैं। इसी प्रकार स्थितिबन्ध, अनुभागबन्ध और प्रदेशबन्ध करनेवाले जीवोंके भागाभागका विचार उत्कृष्ट—अनुत्कृष्ट और जबन्य-अजघन्यपदोंका आश्रय लेकर गुणस्थानों और मार्गणास्थानोंमें बहुत विस्तारसे किया गया है।

- (१८) परिमाणप्ररूपणा इस अनुयोगद्वारमें एक समयके भीतर अमुक प्रकृतिके, अमुक जातिकी स्थितिके, अमुक जातिके अनुभागके और अमुक जातिके प्रदेशोंका बन्ध करनेवाले और नहीं करनेवाळे जीवोंके परिमाण (संख्या)का निरूपण किया गया है। जैसे- पांच ज्ञानावरण, नौ दर्शनावरण, एक मिथ्यात्व, सोलह कषाय, भय, जुगुप्सा, तैजस, कार्मणशरीर, वर्णचतुष्क, अगुरुलघुचतुष्क, आतप, उद्योत, निर्माण, तथा पांच अन्तराय; इतनी प्रकृतियोंके बन्ध करनेवाले भी जीव अनन्त हैं और बन्ध नहीं करनेवाले भी जीव अनन्त हैं। स्थितिबन्धकी अपेक्षा आठों ही कर्मीकी उत्कृष्ट स्थितिका बन्ध करनेवाले जीव असंख्यात हैं। अनुःकृष्ट स्थितिका बन्ध करनेवाले जीव अनन्त हैं। सात कर्मीकी जघन्य स्थितिका बन्ध करनेवाले जीव संख्यात हैं, क्योंकि जवन्य स्थितिका बन्ध क्षपकश्रेणीमें ही होता है। अजवन्य स्थितिका बन्ध करनेवाले जीव अनन्त हैं । आयुकर्मकी जघन्य और अजघन्य स्थितिका बन्ध करनेवाले जीव अनन्त हैं । अनुभाग-बन्धकी अपेक्षा चारों धातिया क्रमोंके उत्कृष्ट अनुभागके बन्ध करनेवाले जीव असंख्यात हैं। अमुत्कृष्ट अनुभागके बन्ध करनेवाले अनन्त हैं। जबन्य अनुभागके बन्ध करनेवाले संख्यात है और अजधन्य अनुभागके बन्ध करनेवाले अनन्त हैं। प्रदेशबन्धकी अपेक्षा तीन आयु और वैक्रियिकषट्कका उत्कृष्ट और अनुत्कृष्ट प्रदेशबन्ध करनेवाले जीव असंख्यात हैं। आहारकशरीर और आहारक-अंगोपांगका उत्कृष्ट और अनुत्कृष्ट प्रदेशबन्ध करनेवाले जीव संख्यात हैं। तीर्थंकर-प्रकृतिका उत्कृष्ट प्रदेशबन्ध करनेवाले जीव संख्यात हैं और अनुत्कृष्ट प्रदेशबन्ध करनेवाले असंख्यात हैं । रोषप्रकृतियोंका उत्कृष्ट प्रदेशबन्ध करनेवाले जीव असंख्यात हैं और अमुत्कृष्ट प्रदेशबन्ध करनेवाले जीव अनन्त हैं । इस प्रकार सभी प्रकृतियोंके जघन्य और अजघन्य प्रदेशबन्ध करनेवाले जीवोंके परिमाणका निरूपण ओघ और आदेशसे इस अनुयोगद्वारमें किया गया हैं।
- (१९) क्षेत्रप्ररूपणा— इस अनुयोगद्वारमें ज्ञानावरणादि कर्मप्रकृतियोंसे चारों प्रकारके बन्ध करनेवाळे जीवोंके वर्तमानक्षेत्रकी प्ररूपणा ओघ और आदेशसे बड़े विस्तारके साथ की गई है, जो कि प्रस्तुत प्रन्थके जीवस्थानकी क्षेत्रप्ररूपणाके आधारपर सहजमें ही जानी जा सकती है।

- (२०) स्पर्शनप्ररूपणा— इस अनुयोगद्वारमें कर्मप्रकृतियों के बन्ध करनेवाले जीवों के त्रैकालिक स्पर्शनक्षेत्रकी प्ररूपणा ओघ और आदेशसे विस्तारके साथ की गई है। इसे भी जीवस्थानकी स्पर्शनप्ररूपणाके आधारपर सहजमें जाना जा सकता है। वहांसे भेद केवल इतना है कि यहांपर प्रकृतिबन्धमें अमुक प्रकृतिका बंध करनेवाले जीवोंका वर्तमान और भूतकालिक क्षेत्र बतलाया गया है। स्थितिबन्धमें कर्मोंकी उत्कृष्ट, अनुत्कृष्ट, जधन्य और अजघन्य स्थितियोंके बन्धका आश्रय लेकर, अनुभागबन्धमें कर्मोंके उत्कृष्ट-अनुत्कृष्ट आदि अनुभागका आश्रय लेकर और प्रदेशबन्धमें उत्कृष्ट-अनुत्कृष्ट आदि प्रदेशोंका आश्रय लेकर स्पर्शनक्षेत्रकी प्रकृपणा की गई है।
- (२१) कालप्ररूपणा- इस अनुयोगद्वारमें नाना जीवोंकी अपेक्षा चारों प्रकारके बन्धोंको उत्कृष्ट-अनुत्कृष्ट और जघन्य- अजघन्य कालकी प्ररूपणा की गई है । जैसे प्रकृतिबन्धकी अपेक्षा ज्ञानावरणादि प्रकृतियोंके बन्ध करनेवाले जीव भी सर्वकाल पाये जाते हैं और उनका बन्ध नहीं करनेवाले भी सर्वकाल पाये जाते हैं। स्थितिबन्धकी अपेक्षा सात कमींकी उत्कृष्ट स्थितिके बन्ध करनेवाले जीवोंका जघन्य काल एक समय है और उत्कृष्ट काल पत्यके असंख्यातेंव भागप्रमाण है। इन्हीं कर्मीकी अनुःकृष्ट स्थितिका बन्ध करनेवाले जीव सर्वदा पाये जाते हैं। आयुकर्मकी उत्कृष्ट स्थितिका बन्ध करनेवाले जीवोंका जधन्य काल एक समय है और उत्कृष्ट काल आवलीके असंख्यातवें भागप्रमाण है। अनुत्कृष्ट स्थितिका बन्ध करनेवाले जीवोंका सब काल है। सातों कर्मोंकी जधन्य स्थितिका बन्ध करनेवालो जीवोंका जधन्य और उत्कृष्ट काल अन्तर्महर्त है। इन्हीं कर्मीकी अजधन्य स्थितिका बन्ध करनेवाले जीवोंका काल सर्वदा है। आयुकर्मकी जधन्य और अजधन्य रिथतिके बन्ध करनेवालोंका काल सर्वदा है। अनुभागबन्धकी अपेक्षा चार घातिया कर्मोंके उत्कृष्ट अनुभागके बन्ध करनेवाले जीवोंका जघन्य काल एक समय है और उत्कृष्ट काल आवलीके असंख्यातवें भागप्रभाण है। अनुत्कृष्ट अनुभागके बन्ध करनेवालोंका काल सर्वदा है। चारों अघातिया कमेंकि उत्कृष्ट अनुभागके बन्धका जघन्य काल एक समय और उत्कृष्ट काल संख्यात समय है। इन्हीं कर्मीके अनुत्कृष्ट अनुभागके बन्धका काल सर्वदा है। चारों घातिया कर्मीके जघन्य अनुभागके बन्धका जघन्य काल एक समय और उत्कृष्ट काल संख्यात समय है। इन्हींके अजधन्य अनुभागके बन्धका काल सर्वदा है। वेदनीय, आयु और नामकर्मके जधन्य और अजघन्य अनुभागके बन्धका काल सर्वदा है। गोत्रकर्मके जघन्य अनुभागके बन्धका जघन्य काल एक समय है और उत्कृष्ट काल आवलीके असंख्यातवें भागप्रमाण है । अजघन्य अनुभागके बन्धका काल सर्वदा है । प्रदेशबन्धकी अपेक्षा मोहकर्मके उत्कृष्ट प्रदेशबन्धका जघन्य काल एक समय और उत्कृष्ट काल आवलीके असंख्यातवें भागप्रमाण है । अनुत्कृष्ट प्रदेशबन्धका काल सर्वदा है । जघन्य प्रदेशबन्धका जघन्य काल एक समय और उत्कृष्ट काल संख्यात समय है। अजघन्य प्रदेशबन्धका काल सर्वदा है। इस प्रकार इस अनुयोगद्वारमें ओव और आदेशकी अपेक्षा सभी

मूल और उत्तर प्रकृतियोंके उत्कृष्ट-अनुत्कृष्टादि चारों प्रकारके बन्धोंके जधन्य और अजधन्य कालकी प्ररूपणा बहुत विस्तारसे की गई है ।

(२२) अन्तरप्ररूपणा- इस अनुयोगद्वारमें नानाजीवोंकी अपेक्षा पांच ज्ञानावरण, नौ दर्शनावरण, मिथ्यात्व, सोछह कषाय, भय, जुगुप्सा, आहारक द्विक, तैजस, कार्मणशरीर, वर्णचतुष्क, अगुरुलघुचतुष्क, आतप, उद्योत, निर्माण, तीर्थकर और पांच अन्तराय इतनी प्रकृतियोंके बन्धका अन्तर नहीं होता है। नरक, मनुष्य और देवायुके बन्धकोंका जधन्य अन्तर एक समय और उत्कृष्ट अन्तर चौबीस मुहूर्त है। तिर्यगायुके बन्धकोंका अन्तर नहीं होता। शेष प्रकृतियोंके बन्धकोंका अन्तर नहीं होता हैं। स्थितिबन्धकी अपेक्षा आठों कर्मीकी उक्तष्ट स्थितिको बन्ध करनेवाळे जीवोंका जघन्य अन्तरकाल एक समय है और उत्कृष्ट अन्तरकाल असंख्यात उत्सर्पिणी, अवसर्पिणी कालप्रमाण है। अनुत्कृष्ट स्थितिके बन्धक जीवोंका अन्तर नहीं होता। सात कर्मोंकी जघन्य स्थितिके बन्धक जीवोंका जघन्य अन्तर एक समय है और उत्कृष्ट अन्तर छह मास है। अजघन्य स्थितिके बन्ध करनेवालोंका अन्तर नहीं होता। आयुकर्मकी जघन्य औ<sup>र</sup> अजघन्य स्थितिके बन्धक जीवोंका अन्तर नहीं होता। अनुभागबन्धकी अपेक्षा चार घातियाकर्म और आयुकर्मके उत्कृष्ट अनुभागके बन्ध करनेवाले जीवोंका जघन्य अन्तर एक समय है और उत्कृष्ट अन्तर असंख्यात लोकप्रमाण काल है। अंनुत्कृष्ट अनुभागके बन्धक जीवोंका अन्तर नहीं होता है। वेदनीय, नाम और गोत्रकर्मके उत्कृष्ट अनुभागके बन्धक जीवोंका जघन्य अन्तर एक समय है और उत्कृष्ट अन्तर छह मास है। अनुत्कृष्ट अनुभागके बन्धक जीवोंका अन्तर नहीं होता है। चार घातिया कमींके जधन्य अनुमागके बन्ध करनेवाले जीवोंका जधन्य अन्तरकाल एक समय है और उत्कृष्ट अन्तरकाल छह मास है। अजधन्य अनुभागके बन्धक जीवोंका अन्तर नहीं होता है। वेदनीय, आयु और नामकर्मके जधन्य और अजधन्य अनुभागके बन्धक जीवोंका अन्तरकाल नहीं है। गोत्रकर्मके जघन्य अनुभागके बन्धक जीवोंका जघन्य अन्तर-काल एक समय है और उत्कृष्ट अन्तरकाल असंख्यात लोकप्रमाण है। अजघन्य अनुभागके बन्धक जीवोंका अन्तर नहीं होता है । प्रदेशबन्धकी अपेक्षा आठों कमींके उत्कृष्ट प्रदेशबन्ध करनेवालोंका जघन्य अन्तरकाल एक समय है और उत्कृष्ट अन्तरकाल जगच्छेणीके असंख्यातवें भागप्रमाण है। अनुत्कृष्ट प्रदेशबन्य करनेवालोंका अन्तर नहीं होता। आठों ही कमेंकि जयन्य और अजयन्य प्रदेशवन्ध करनेवाळे जीवोंका भी अन्तर नहीं होता है इस प्रकारसे सभी उत्तर प्रकृतियोंके भी चारों प्रकारके बन्धोंका उत्कृष्ट-अनुत्कृष्ट आदि पदोंकी अपेक्षा जघन्य और उत्कृष्ट अन्तरकालकी प्ररूपणा ओघ और आदेशसे विस्तारके साथ इस अनयोगद्वारमें की गई है।

[२३] भावप्ररूपणा— इस अनुयोगद्वारमें चारों प्रकारके बन्ध करनेवाले जीवोंके भावोंका निरूपण किया गया है। जैसे प्रकृतिबन्धकी अपेक्षा आठों ही कर्मोंका बन्ध करनेवाले

जीवोंके औदियक भाव होता है। उत्तर प्रकृतियोंके बन्ध करनेवाले जीवोंके औदियक भाव होता है और उनमें गुणस्थानोंकी अपेक्षा जहां जितनी वा जिन प्रकृतियोंका बन्ध नहीं होता, उनके अबन्धकी अपेक्षा यथासम्भव औपशमिक, क्षायोपशमिक और क्षायिक भाव होता है। इसी प्रकार स्थितिबन्ध आदिके बन्ध करनेवाले जीवोंके भी भावोंका वर्णन ओघ और आदेशकी अपेक्षा किया गया है।

[२४] अल्पबहृत्वप्ररूपणा— इस अनुयोगद्वारमें चारों प्रकारके बन्ध करनेवाले जीवोंके अल्पबहुत्वकी प्ररूपणा स्वस्थान और परस्थानकी अपेक्षा दो प्रकारसे की गई है। जैसे स्वस्थानकी अपेक्षा चक्षदर्शनावरणादि चारों दर्शनावरण प्रकृतियोंके अबन्धक जीव सबसे कम हैं। उनसे निद्रा-प्रचलाके अवन्यक जीव विशेष अधिक हैं। उनसे स्लानत्रिकके अवन्यक जीव विशेष अधिक हैं। उनसे उन्हीं स्लानित्रकके बन्धक जीव अनन्तगुणित हैं। उनसे निदा-प्रचलाके बन्धक जीव विशेष अधिक हैं। उनसे चक्षुदर्शनावरणादि चारों प्रकृतियोंके बन्धक जीव विशेष अधिक है। जैसे यह दर्शनावरणीयकर्मका स्वस्थान अल्पबहुत्य कहा है, इसी प्रकार सभी कर्मोंके स्वस्थान अल्पबद्धत्वकी प्ररूपणा की गई है। परस्थान अल्पबद्धत्वकी अपेक्षा आहारद्विकका बन्ध करनेवाले जीव सबसे कम हैं। उनसे तीर्थंकर प्रकृतीके बन्धक जीव असंख्यात गुणित हैं, उनसे मनुष्यायुके बन्धक जीव असंख्यात गुणित हैं । उनसे नरकायुके बन्धक जीव असंख्यातगुणित हैं । उनसे देवायुके बन्धक जीव असंख्यातगुणित हैं। उनसे देवगतिके बन्धक जीव संख्यात गुणित हैं। उनसे नरकगतिके बन्धक जीव संख्यात गुणित हैं। उनसे वैक्रियिक शरीरके बन्धक जीव विशेष अधिक हैं । उनसे तिर्यगायुके बन्धक जीव अनन्तगुणित हें । इत्यादि प्रकारसे बन्धयोग्य सभी प्रकृतियोंके अल्पबहुत्वकी प्ररूपणा की गई है। इसी प्रकार स्थिति, अनुभाग और प्रदेशबन्धके करनेवाले जीवोंके अल्पबद्धत्वकी प्ररूपणा ओघ और आदेशसे विस्तारके साथ इस अनुयोगद्वारमें की गई है।

भुजाकार बन्ध — आ. भूतबिलने चौवीस अनुयोगद्वारोंसे स्थितिबन्धकी प्ररूपणा करने के पश्चात् भुजाकार, पदिनिक्षेप और वृद्धि इन तीन अनुयोगद्वारोंसे भी स्थितिबन्धकी औरभी विशेष प्ररूपणा की है। पहले समयमें अल्प स्थितिका बन्ध करके अनन्तर समयमें अधिक स्थितिके बन्ध करनेको भुजाकार बन्ध कहते हैं। भुजाकार बन्धसेही अल्पतर, अवस्थित और अवक्तव्य बन्धोंका भी प्रहण किया जाता है। पहले समयमें अधिक स्थितिका बन्ध करके दूसरे समयमें अल्पस्थितिके बन्ध करनेको अल्पतर बन्ध कहते हैं। पहले समयमें जितनी स्थितिका बन्ध किया, दूसरे समयमें उतनी ही स्थितिके बन्ध करनेको अवस्थित बन्ध कहते हैं। विविश्वित कर्मके बन्धका अभाव हो जाने पर पुनः उसके बन्ध करनेको अवक्तव्य बन्ध कहते हैं। इस भुजाकार बन्धका समुत्कीर्तना, स्वामित्व, काल, अन्तर, नाना जीवोंकी अपेक्षा भंगविचय, भागाभाग, परिमाण, क्षेत्र, स्पर्शन,

काल, अन्तर, भाव और अल्पबहुत्व इन तेरह अनुयोगद्वारोंसे स्थितिबन्धका और भी त्रिशेष वर्णन किया गया है।

पदिनक्षेप— वृद्धि, हानि और अवस्थानरूप तीन पदोंके द्वारा स्थितबन्धके वर्णन करनेको पदिनक्षेप कहते हैं। इस अनुयोगद्वारमें यह बतलाया गया है कि यदि कोई एक जीव प्रथम समयमें अपने योग्य जवन्य स्थितिका बन्ध करता है और द्वितीय समयमें वह स्थितिको बहाकर बन्ध करता है, तो उसके बन्धमें अधिकसे अधिक कितनी वृद्धि हो सकती है और कमसे कम कितनी वृद्धि हो सकती है। इसी प्रकार यदि कोई जीव प्रथम समयमें उत्कृष्ट स्थितिबन्धको करके अनन्तर समयमें वह स्थितिको घटाकर बन्ध करता है, तो उस जीवके बन्धमें अधिकसे अधिक कितनी हानि हो सकती है और कमसे कम कितनी हानि हो सकती है। वृद्धि और हानि होनेके बाद जो एकसा समान स्थितिबन्ध होता है, उसे अवस्थित बन्ध कहते हैं। इस पदिनक्षेपका समुत्कीर्तना, स्वामित्व और अल्पबहुत्व इन तीन अनुयोगद्वारोंसे वर्णन किया गया है।

वृद्धि— इस अनुयोगद्वारमें षड्गुणी, वृद्धि और हानिकेद्वारा स्थितिबन्धका विचार भुजा-कार बन्धके समान तेरह अधिकारोंसे किया गया है।

अनुभागबन्धकी प्ररूपणा चौवीस अनुयोगद्वारोंसे करनेके बाद भुजाकार, पदिनक्षेप, वृद्धि और स्थान इन चार अनुयोगद्वारोंसे भी अनुभागकी प्ररूपणा की गई है। मुजाकारादि तीन का स्वरूप तो स्थितिबन्धके समान ही जानना चाहिए। केवल यहां स्थितिके स्थानपर अनुभाग कहना चाहिए। इन तीन अनुयोगद्वारोंसे अनुभागबन्धकी प्ररूपणा करनेके पश्चात् स्थान-अनुयोगद्वारमें अनुभागबन्धके कारणभूत अध्यवसानस्थानोंकाभी अनन्तरोपनिधा, परम्परोपनिधा और तीवनमन्दता आदि अनेक अनुयोगद्वारोंसे अनुभाग सम्बन्धी अनेक सूक्ष्म बातोंकी विस्तृत प्ररूपणा की गई है।

प्रदेशबन्धकी प्ररूपणा चौवीस अनुयोगद्वारोंसे करनेके पश्चात् मुजाकार, पदिनक्षेप, वृद्धि, अध्यवसान समुदाहार और जीवसमुदाहार इन पांच अनुयोगद्वारोंसे भी प्रदेशबन्धकी प्ररूपणा की गई है। मुजाकारादि तीनका स्वरूप पूर्ववत् है। केवल यहांपर अनुभागके स्थानपर प्रदेश जानना चाहिए। अध्यवसानसमुदाहारमें प्रदेशबन्ध स्थानोंकी और उनके कारणभूत योगस्थानोंके परिणाम और अल्पबहुत्वकी प्ररूपणा की गई है। जीवसमुदाहारमें उक्त दोनोंकी प्ररूपणा प्रदेशबन्धके करनेवां छे जीवोंके आधारसे की गई है।

इस प्रकार भगवान् भूतविक्षिने प्रकृति, स्थिति, अनुभाग और प्रदेशबन्धका निरूपण बहुत विस्तारके साथ किया है, इसिक्टि इस छठे खण्डका नाम ' महाबन्ध ' प्रसिद्ध हुआ है।

### गाथासूत्र

षट्खण्डागमके मूल सूत्रोंका आद्योपान्त पारायण करनेपर गद्यरूप सूत्रोंके अतिरिक्त गाधासूत्र भी वेदनाखण्डमें ५ और वर्गणाखण्डमें २८ उपलब्ध हैं। वेदनाखण्डके वेदनाभावविधान—अनुयोगद्वारका वर्णन करते हुए उत्तरप्रकृतियोंके अनुभाग-सम्बन्धी अल्पबहुत्वकी प्ररूपणा करनेके लिए पहले तीन गाधासूत्र दिये हैं और उन्हींके आधारपर आगे सूत्र-रचना करते हुए आ० भूतबलि कहते हैं—

' एत्तो उक्करसओ चउसट्टिपदियो महादंडओ कादब्वो भवदि । ' (षट् खं॰ पृ. ६२१)

अर्थात् इससे आगे अब चौसठ पदवाला महादण्डक कथन करनेके योग्य है। और इसके अनन्तर वे ५२ सूत्रोंके द्वारा उन तीन गाथाओंके पदोंका विवरण करते हैं। इस चौसठ पदिक अल्पबहुत्वकी उत्थानिकामें धवलाकार लिखते हैं—

" इन तीन गाथाओंद्वारा कहे गये चौसठ पदवाले उत्कृष्ट अनुभागके अल्पबहुत्वसम्बन्धी महादण्डकके अर्थकी प्ररूपणार्थ मन्दबुद्धि जनोंके अनुप्रहके लिए आचार्य उत्तरसूत्र कहते हैं—"

उन तीन गाथासूत्रोंमें पहली गाथा इस प्रकार है-

" सादं जसुच दे कं ते आ वे मणु अणंतगुणहीणा । ओ मिच्छ के असादं वीरिय अणंताणु संजळणा ॥ १ ॥ "

इस गाथाके एक एक शब्द या पदको लेकर आ० भूतबलिने १९ सूत्रोंकी रचना की है। यथा--

सन्त्रमंदाणुभागं सादा वेदणीयं ॥ ६६ ॥ जसगित्ती उच्चागोदं च दो वि तुल्लाणि अणंतगुणहीणाणि ॥ ६० ॥ देवगदी अणंतगुणहीणा ॥ ६८ ॥ कम्मइयसरीरमणंतगुणहीणं ॥ ६९ ॥ तेयासरीरमणंतगुणहीणं ॥ ७० ॥ आहारसरीरमणंतगुणहीणं ॥ ७१ ॥ वेउन्त्रियसरीरमणंतगुणहीणं ॥ ७१ ॥ मणुसगदी अणंतगुहीणा ॥ ७३ ॥ ओराल्रियसरीरमणंतगुणहीणं ॥ ७४ ॥ मिच्छत्त-मणंतगुणहीणं ॥ ७५ ॥ केवलणाणावरणीयं केवलदंसणावरणीयं असादवेदणीयं चीरियंतराइयं च चत्तारि वि तुल्लाणि अणंतगुणहीणाणि ॥ ७६ ॥ अणंताणुवंधिलोभो अणंतगुणहीणो ॥ ७७ ॥ मायाविसेसहीणा ॥ ७८ ॥ कोधो विसेसहीणो ॥ ८० ॥ संजलणाए लोभो अणंतगुणहीणो ॥ ८१ ॥ माया विसेसहीणो ॥ ८२ ॥ कोधो विसेसहीणो ॥ ८३ ॥ माणो विसेसहीणो ॥ ८३ ॥ माणो

यहां पर इतने बड़े उद्धरण देनेका प्रयोजन यह है कि पाठक स्वयं यह अनुभव कर सकें कि गाथा-पठित संकेतरूप एक एक राब्दसे किस प्रकार उसके पूरे अर्थका गद्यसूत्रोंके द्वारा विवरण किया गया है। गाथासूत्र-द्वारा नामके आदि अक्षरसे उसके पूरे नामको प्रहण करनेकी सूचना की गई है। यथा— 'साद 'से सातावेदनीय, 'जस 'से यशःकीर्त्ति, 'उच्च 'से उच्च गोत्र, 'दे 'से देवगति, 'क 'से कार्मणशरीर, 'ते 'से तैजसशरीर, 'आ 'से आहारकशरीर, 'वे 'से वैक्रियिकशरीर, और 'मणु 'से मनुष्यगतिका अर्थ प्रहण किया गया है। इन सब प्रकृतियोंका उत्कृष्ट अनुभाग उत्तरोत्तर अनन्तगुणित होन है, इस बातकी सूचना गाथाके पूर्वार्थके अन्तमें पठित 'अणंतगुणहीणा 'पदसे दी गई है।

नामके आदि अक्षरके द्वारा पूरे नामको प्रहण करनेकी संकेतप्रणाळी भारतवर्षमें बहुत प्राचीन कालसे चली आ रही है। द्वादशाङ्ग श्रुतमें ऐसे संकेतरूप पदोंको 'बीजपद 'कहा गया है। किसी विस्तृत वर्णनको संक्षेपमें कहनेके लिए इन बीजपदोंका आश्रय लिया जाता रहा है। कसायपाइडके मूल गाया-सूत्रोंमें कितने ही गाया-सूत्र ऐसे हैं, जिनके एक एक पद-द्वारा बहुत भारी विशाल अर्थको प्रहण करनेकी सूचना गाथाकारने की है और व्याख्यानाचार्योने उसं एक एक पदके द्वारा सूचित महान अर्थका व्याख्यान अपने शिष्योंके लिए किया है।

प्रकृतमें कहनेका अभिप्राय यह है कि ऊपर दी गई गाथाको और उसके आधारपर रचे गये अनेक सूत्रोंको सामने रखकर जब हम पर्खण्डागमके समस्त गद्यसूत्रोंपर गहरी दृष्टि डालते हैं और उपलब्ध जैनवाडमयके साथ तुल्ना करते हैं, तो ऐसा कहनेको जी चाहता है कि आचार्य धरसेनने भूतबिल और पुष्पदन्तको जो महाकम्मपयिडिपाइड पटाया था वह इसी प्रकारकी संकेतात्मक गाथाओं से रहा होगा। इसका आभास धवला टीकाके उस अंशसे भी होता है, जिसमें कहा गया है कि "इस प्रकार अति सन्तुष्ट हुए धरसेन भद्दारकने ग्रुभ तिथि, ग्रुभ नक्षत्र और ग्रुभ वारमें 'प्रन्थ' पटाना प्रारम्भ किया और कमसे व्याख्यान करते हुए उन्होंनें आषाद ग्रुक्षा एकादशीके पूर्वाहमें 'प्रन्थ' समाप्त किया।

धवला टीकाका वह अंश इस प्रकार है-

पुणो : सुट्ठु तुट्टेण धरसेणभंडारएण सोम-तिहि-णवखत्तवारे 'गंथो ' पारखो । पुणो कमेण ववखाणंतेण आसाढमास-सुक्कपवख-एकारसीए पुन्वण्हे 'गंथो 'समाणिदो । (धवला, पू. १, प्. ७०)

इस उद्धरणमें दो बार आया हुआ ' ग्रन्थ ' शब्द और ' वक्खाणंतेण ' यह पद खास तौरसे ध्यान देनेके योग्य हैं। ' प्रन्थ ' शब्दका निसक्ति-जनित अर्थ हैं— ' गूंथा गया ' शास्त्र । यह गूंथनारूप शद्ध-रचना गद्य और पद्य दोनों रूपमें सम्भव है, ऐसी आशंका यहां की जा सकती है। जिन्तु कसायपाहुड आदिको देखते हुए और ऊपर-निर्दिष्ट एवं इस घट्खण्डामममें उपलब्ध अनेक सूत्र-गाथाओं को देखते हुए यह निःसंशय कहा जा सकता है कि आचार्य धरसेनको महाकम्मप्यिडिपाहुडके विशाल अर्थकी उपसंहार करनेशाली सूत्र-गाथाएँ आचार्यपरम्परासे प्राप्त थी,

जिनका कि 'ठ्याख्यान' उन्होंने अपने दोनों शिष्योंके लिए किया। अपनी इस बातके समर्थनमें इन्ही गाथाओंमेंसे मैं कुछ ऐसी गाथाओंको प्रमाण रूपसे उपस्थित करता हूं कि जिनका उछेख मात्र ही पट्खण्डागमकारने किया है, किन्तु उनका अर्थ-बोध सुगम होनेसे उनपर कोई सूत्ररचना पृथग् रूपसे नहीं की है। अर्थात् उन गाथाओंको ही अपने प्रन्थका अंग बना लिया गया है। इसके लिए देखिए प्रकृतिअनुयोगद्वारके भीतर आई हुई अवधिज्ञानका वर्णन करनेवाली १५ गाथाएँ। (प्रस्तुत प्रन्थके पृ. ७०३ से ७०७ तक।)

परिशिष्टमें गाथासूत्र-पाठ दिया हुआ है। उनमेंसे प्रारम्भकी तीन गाथाओंपर ५२ सूत्र रचे गये हैं। (देखो पृ. ६२१ से ६२४ तक) उनसे आंगेकी तीन गाथाओंपर ५६ सूत्र रचे गये हैं। (देखो पृ. ६२४ से ६२७ तक) उनसें आंगेकी 'सम्मत्तुप्पत्तीए' इत्यादि दो गाथाओंपर २२ सूत्र रचे गये हैं। (देखो पृ. ६२७ से ६२९ तक।)

यहां यह बात ध्यान देनेकी है कि इन गायाओं के आधारपर रचे गये सूत्रोंको खयं धनलाकारने चूर्णिसूत्र कहा है। यथा-

- (१) 'अट्ठामिणि—' इत्यादि दूसरी सूत्रगाथाकी टीका करते हुए शंका उठाई गई है कि 'कधं सन्विमिदं णन्वदे ?' अर्थात् यह सब किस प्रमाणसे जाना जाता है ? तो इसके समाधानमें कहा गया है कि 'उविर भण्णमाणचुणिमुत्तादो ', अर्थात् आगे कहे जानेवाछे चूणिसूत्रसे जाना जाता है । (देखो धवला पु. १२, ९. ४२–४३)
- (२) 'तिय' इदि वुत्ते ओहिणाणावरणीय……समाणाणं महणं। कधं समाणत्तं णव्यदे? उविरमण्णमाणचुण्णिसुत्तादो । (धवला पु. १२, पृ. ४३)

इस उद्धरणमें भी यही शंका उठाई गई है कि 'तिय' पदसे अवधिज्ञानावरणीय आदि इन्हीं तीन प्रकृतियोंका कैसे प्रहण किया गया है यह कैसे जाना? उत्तर दिया गया— कि आगे कहे जानेवाले चूर्णिसूत्रसे जाना।

उपर्युक्त दो उद्धरणोंके प्रकाशमें यह बात असंदिग्धरूपसे सिद्ध होती है कि उन गाथाओंके अर्थ-स्पष्टीकरणार्थ जो गद्यसूत्रोंकी रचना की गई है, उन्हें धवलाकार 'चूर्णिसूत्र' कर रहे हैं। ठीक वैसे ही, जैसे कि कसायपाइडकी गाथाओंके अर्थ-स्पष्टीकरणार्थ यतिवृषभाचार्यद्वारा रचे गये सूत्रोंको उन्होंने [वीरसेनाचार्यने] चूर्णिसूत्र कहा है।

इसके अतिरिक्त जैसे यतिवृषभाचार्यने कसायपाहुडकी गाथाओंकी न्याख्या करते हुए 'विहासा, वेदादि ति विहासा' [कसायपाहुड सुत्त पृ. ७६४-७६५] इत्यादि कह कर पुनः गाथाके अर्थको स्पष्ट करनेवाले चूर्णिसूत्रोंकी रचना की है, ठीक उसी प्रकारसे षट्खण्डागमके कितने ही स्थलोंपर हमें यही बात दृष्टिगोचर होती है, जिससे हमारे उक्त कथनकी और भी पृष्टि

होती है। यथा-

(१) 'कदि काओ पगडीओ बंधदि त्ति जं पदं तस्स विहासा '।

[ प्रस्तुत प्रन्थ, पृ. २५९ सू. २ ]

(२) 'केवडिकालद्विदीएहि कम्मेहि सम्मत्तं लब्भिद वा, ण लब्भिद वा ति विभासा'। [प्रस्तुत प्रन्थ, पृ. ३०१, सू. १]

यहां यह बात ध्यान देनेकी है कि उक्त दोनों उद्धरण जीवस्थानकी प्रथम चूलिकाके पहले सूत्र पर आधारित हैं, उस सूत्रकी शब्दावली और रचना-शैलीको देखते हुए यह भाव सहजमें ही हृदयपर अंकित होता है कि उस सूत्रकी रचना किन्हीं दो गाथाओंके आधारपर की गई है। वह सूत्र इस प्रकार है—

"कदि काओ पयडीओ बंधदि, केविडकाल्रिहिदिएहि कम्मेहि सम्मत्तं लंभदि वा ण लभदि वा केविचिरेण वा कालेण किद भाए वा करेदि मिच्छत्तं, उवसामणा वा खवणा वा केसु व खेत्तेसु कस्स व मूले केविडियं वा दंसणमोहणीयं कम्मं खेवेंतस्स चारित्तं वा संपुण्णं— पिडवर्जंतस्स।' [ प्रस्तुत प्रन्थ, पृ. २५९ सू. १ ]

मेरी कल्पनाके अनुसार इस सूत्रकी रचना जिन गाथाओंके आधारपर की गई है, वे गाथाएँ कुछ इस प्रकारकी होनी चाहिए—

> कदि काओ पयडीओ बंधदि केबिडिट्डिदीहि कम्मेहिं। सम्मत्तं लब्भिदि वा ण लब्भिदि वा [ ऽ णादियो जीवो ] ॥ १ ॥ केबिचरेण व कालेण कदि भाए वा करेदि मिच्छत्तं। उवसामणा व खवणा केस्रु व सेत्तेस्रु करस व मूले ॥ २ ॥

यहां यह बात ध्यान देनेकी है कि कोष्ठकान्तर्गत पाठके अतिरिक्त सब पद उपर्युक्त सूत्रके ही है, जिनसे कि गाथा निर्माण की गई हैं।

ऊपर जिन आठ संकेतात्मक सूत्रगायाओंका उछेख किया गया है, उनके अतिरिक्त प्रकृति-अनुयोगद्वारमें अवधिज्ञानकी प्ररूपणा करनेवाली १५ सूत्र गायाएँ पाई जाती हैं, उनमेंसे अधिकांश तो ज्योंकी त्यों, और कुछ साधारणसे शब्दभेदके साथ प्राकृत पंचसंप्रह और गो० जीवकाण्डमें पाई जाती है। इसी प्रकार बन्धन अनुयोगद्वारके अन्तर्गत जो ९ सूत्र गायाएँ आई हैं, वे भी उक्त प्रन्थोंमें पाई जाती हैं। साथ ही ये सभी गायाएँ ज्योंकी त्यों, या कुछ शब्द मेदके साथ श्वेताम्बरीय आगम प्रन्थों और निर्युक्ति आदिमें पाई जाती हैं, जिनसे यह ज्ञात होता है कि दि० स्व० मत-भेद होनेक पूर्वसे ही उक्त गायाएँ आचार्य-परभ्परासे चली आ रही थीं

# और समय पाकर वे दोनों सम्प्रदायोंके ग्रन्थोंका अंग बन गई।

षट्खण्डागममें आई हुई सूत्रगाथाएँ अन्यत्र कहां कहां मिलती हैं, उसका विवरण इस प्रकार है—

| <b>न</b> ्गमांक | षट्खण्डागम                     | <b>გ</b> ম্ব— | . अन्यग्रन्थ-स्थल                     |
|-----------------|--------------------------------|---------------|---------------------------------------|
| १               | सम्मत्तुषत्ती विय              | (६२७)         | कम्मपयडी उदय. गा. ८ पत्र ८            |
|                 | -                              | •             | गो. जीवकांड. गा. ६६                   |
| २               | खवए य खीणमोहे                  | "             | कम्मपयडी उदय. गा. ९* पत्र ८           |
|                 |                                |               | गो. जीवकांड गा. ६७                    |
| ₹               | संजोगावरणहुं                   | (५०१)         |                                       |
| 8               | पज्जय- <b>अक्खर-पद</b>         | . 79          | गो. जीवकांड, गा. ३१७ उत्तरार्घ पाठभेद |
| ц               | ओगाहणा जहण्णा                  | (५०२)         |                                       |
| ६्              | अंगुलमावलियाए                  | "             | गो. जीवकांड गा. ४०४                   |
| ø               | आवलियपुधत्तं                   | "             | मो. जीवकांड गा. ४०५                   |
| 2               | भरहम्मि अद्भमासं               | ,,            | गो. जीवकांड गा. ४०६                   |
| ९               | संखेज्जदिमे काले               | (७०४)         | गो. जीवकांड गा. ४०७                   |
| १०              | कालो चदुण्ह बुड्डी             | (७०४)         | गो. जीवकांड गा. ४१२                   |
| ११              | तेया-कम्मसरीरं                 | 55            |                                       |
| १२              | पणुत्रीस जोयणाणं               | (৩০५)         | गो. जीवकांड गा. ४२६                   |
| १३              | असुराणमसंखेउजा                 | "             | गो. जीवकांड गा. ४२७                   |
| <b>१</b> 8      | सकीसाणा पढमं                   | "             | मूळाराधना गा. ११४८                    |
| •               |                                |               | गो. जीवकांड गा. ४३०                   |
| १५              | आणद-पाणदवासी                   | (७०६)         | गो. जीवकांड <i>गा.</i> ४३१            |
| १६              | सन्त्रं च लोगणालिं             | 7.9           | गो. जीवकांड <b>गा. ४</b> ३२           |
| १७              | परमोहि असंखेज्जाणि             | 59            |                                       |
| १८              | तेयासरीरछंत्रो                 | (vov)         |                                       |
| १९              | उक्तस्सं माणुसेसु य            | ,,            |                                       |
| २०              | णिद्धणिद्धा ण बज्झंति          | (७२६)         | गो. जीवकांड गा. ६१२                   |
| २१              | णिद्धस्स णिद्धेण दुराहिएण(७२७) |               | मो. जीवकांड गा. ६१५                   |

<sup>\*</sup>इस गाथाके द्वितीय चरणमें 'जिणे य दुविहे असंखगुण सेढी 'ऐसा पाठ हैं । षट्खंडागमके सूत्रोंमें केवली जिनके दोनों भेदोंको लेकरही ११ स्थान बतलाए गये हैं ।

### छक्खंडागम

| २२ | साहारणमाहारो                     | (১६७) | गो. जीवकांड गा. १९२ |
|----|----------------------------------|-------|---------------------|
| २३ | एयस्स अणुग्गहणं                  | 77    |                     |
| २४ | समगं वक्कंताणं                   | 57    | •                   |
| २५ | जत्थेउ मरइ जीवो                  | ,,    | गो. जीवकांड गा. १९३ |
| २६ | बादर सुहुमणिगोदा                 | (७३८) |                     |
| २७ | अत्थि <b>अ</b> णंता जी <b>वा</b> | *;    | गो. जीवकांड गा. १९७ |
| २८ | एगणिगोदसरीरे                     | (৬३९) | गो. जीवकांड गा. १९६ |

वेदना अनुयोगद्वारके भीतर ज्ञानावरणादि कर्मोंकी उत्कृष्ट द्रव्यवेदनाका स्वामी गुणित-कर्माशिक जीवको बतलाया गया है। इस गुणितकर्माशिक जीवके खरूपकी प्ररूपणा षट्खंडागममें उक्त स्थानपर २६ सूत्रोंमें की गई है। इन सब सूत्रोंका आधार कम्मपयडीकी संक्रमकरणकी निम्न लिखित ५ गाथाएं हैं। इनके साथ पाठक षट्खंडागमके निम्न सूत्रोंका मिलान करें—

### कम्मययडी - गाथा

१ जो बायरतसकालेणूणं कम्मिट्टें तु पुढवीए । बायर पञ्जत्तापञ्जत्तगदीहेयरद्वासु । ७४ ॥ जोगकसाउक्कोसो बहुसो निश्चमित्र आउबंधंच । जोगजहुण्णेणुवरिष्ठिठिइनिसेगं बहुं किच्चा ॥७५॥ बायरतसेसु तकालेमवमंते य सत्तमिलईए । सन्वलहुं पञ्जत्तो जोगकसायाहिओ बहुसो ॥ ७६ ॥ जोगजवमञ्झउविरं मुहुत्तमिन्छतु जीवियवसाणे । तिचरम-दुचिरमसमए पूरित्तु कसाय-उक्करसं ॥ ७७ ॥ जोगुक्करसं चिरम-दुचिरमे समए य चिरमसमयिम । संपुत्तगुणियकम्मो पगयं तेणेह सामित्ते ॥ ७८ ॥

### षटखंडागम - सूत्र

जो जीवो बादरपुढवीजीवेसु वेसागरीवमसहरसेहि सादिरेगेहि कणियं कम्मिट्टिदमिन्छदो ॥ ७ ॥ तत्थ य संसरमाणस्स बहुवा पञ्जत्तभवा थोवा अपञ्जत्तभवा ॥ ८ ॥ दीहाओ पञ्जत्तद्वाओ रहस्साओ अपञ्जत्तद्वाओ ॥ ९ ॥ जदा जदा आउअं बंधादि तदा तदा तप्पाओगोण जहण्णएण जोगेण बंधादि ॥ १० ॥ उवरिल्लीणं ट्विदीणं णिसेयस्स जक्कस्सपदे हेट्ठिल्लीणं ट्विदीणं णिसेयस्स जहण्णपदे ॥ ११ ॥ बहुसो बहुसो उक्कस्साणि जोगट्ठाणाणि गच्छदि ॥ १२ ॥ बहुसो बहुसो बहुसो बहुसो बहुसोक्लेस परिणदो भवदि ॥ १३ ॥ एवं संसरिद्ण बादर तसपञ्जत्तएसुववण्णो ॥ १४ ॥ तत्थ य संसरमाणस्स बहुआ पञ्जत्तभवा, थोवा अपञ्जत्तभवा ॥ १५ ॥ दीहाओ पञ्जत्तद्वाओ रहस्साओ अपञ्जत्तद्वाओ ॥ १६ ॥ जदा जदा आउअं बंधदि तदा तदा तप्पाओग्गजहण्णएण जोगेण बंधदि ॥ १७ ॥ उवरिल्लीणं णिसेयस्स उक्कसपदे हेट्ठिल्लीणं ट्विदीणं णिसेयस्स जहण्णपदे ॥ १८ ॥ बहुसो बहुसो बहुसंकिलेसपरिणदो

भवदि ॥ २० ॥ एवं संसिर्दूण अपिन्छमे भवग्गहणे अधो सत्तमाए पुढवीए णेरइएसु उववण्णो ॥ २१ ॥ तेणेव पढमसमयआहारएण पढमसमयतन्भवत्थेण उक्कस्सेण जोगेण आहारिदो ॥ २२ ॥ उक्किस्सिमाए वट्टीए वट्टिदो ॥ २३ ॥ अंतोमुहूत्तेण सन्वलद्धं सन्वाहि पञ्जत्तीहि पञ्जत्तयदो ॥२४॥ तत्थ भविद्वदी तेत्तीस सागरोत्रमाणि ॥ २५ ॥ आउअमणुपालेंतो बहुसो बहुसो उक्किस्साणि जोग्हाणाणि गच्छदि ॥ २६ ॥ बहुसो बहुसो बहुसो बहुसो बहुसो मित्रहेण थोवावसेसे जीविदन्वए ति जोगजवमञ्झरसुविद्यात्तेमुहुत्तद्धमच्छिदो ॥ २८ ॥ चिरमे जीवगुणहाणि- हाणंतरे आविलयाए असंखेजजिदभागमच्छिदो ॥ २९ ॥ दुचिरम-तिचिरमसमए उक्किस्ससंकिलेसं गदो ॥ ३० ॥ चिरम-दुचिरमसमए उक्किस्सजींग गदो ॥ ३१ ॥ चिरमसमय तन्भवत्थस्सणाणावरणीय- वेयणा दन्वदो उक्किस्सा ॥ ३२ ॥

( प्रस्तुत ग्रन्थ ५४१-५४५ )

इसी वेदना-अनुयोगद्वारके भीतर ज्ञानावरणादि कर्मोंकी जघन्य द्रव्यवेदनाका स्वामी क्षपितकर्माशिक जीव बतलाया है। इसका स्वरूप षट्खंडागममें २७ सूत्रोंकेद्वारा बतलाया गया है, जब कि वह कम्मपयडीमें केवल ३ गाथाओंमें है। पाठक इन दोनोंकी भी तुलना करें—

### कम्मपयडी-गाथा

१ पह्णसंसियभागेण-क्रम्मिठइमिन्छओ निगोएसु । सुहुमेसुऽभिवयजोगां जहन्नयं कट्टु निग्गम्म ॥ ९४ ॥ २ जोगोसुऽसंखवारे सम्मत्तं लभिय देसविरई च । अट्ठक्खुत्तो विरई संजोयणहा तइयवारे ॥ ९५ ॥ ३ चउरुवसिम्तु मोहं लड्डं खवंतो भवे खिवयकम्मो । पाएण तिर्हं पगयं पहुच काओ वि सिवसेसं ॥ ९६ ॥

### छक्खंडागम-सूत्र

जो जीवो सुद्धमणिगोदजीवेसु पिटिरोवमस्स असंखेरजिदिभागेण किणयं कम्मिट्टिदिमिन्छिदो ॥ ४९ ॥ तत्थ य संसरमाणस्स बहुवा अपञ्जत्तभवा, थोवा पर्जत्तभवा ॥ ५० ॥ दीहाओ अपञ्जत्तद्वाओ, रहस्साओ पञ्जत्तद्वाओ ॥ ५१ ॥ जदा जदा आउअं बंधिद तदा तदा तप्पाओग्गु-क्करस जोगेण बंधिद ॥ ५२ ॥ उविरिष्ठीणं हिंदीणं णिसेयस्स जहण्णपदे, हेहिछीणं हिंदीणं णिसेयस्स उक्करसपदे ॥ ५२ ॥ बहुसो बहुसो जहण्णाणि जोगट्ठाणाणि गन्छिदि ॥ ५४ ॥ बहुसो बहुसो मंदसंकिलेसपरिणामो भविद ॥ ५५ ॥ एवं संसरिद्ण बादरपुदवि जीवपञ्जत्तएसु उववण्णो ॥ ५६ ॥ अंतोमुहुत्तेण सव्वलहुं सव्वाहि पञ्जत्तीहि पञ्जत्त्वयदो ॥ ५७ ॥ अंतोमुहुत्तेण कालगद-समाणो पुव्वकोडाउएसु मणुसेसुववण्णो ॥ ५८ ॥ सव्वलहुं जोणिणिक्खमणजम्मणेण जादो अट्टवस्सिओ ॥ ५९ ॥ संजमं पिडवण्णो ॥ ६० ॥ तत्थ य भविद्विदं पुव्वकोडिं देसूणं संजम मणुपालइत्ता थोवावसेसे जीविदव्वए ति मिच्छत्तं गदो ॥ ६१ ॥ सव्वत्थोवाए मिच्छत्तस्स असंजमद्वाए अच्छिदो

॥ ६२ ॥ मिच्छत्तेण कालगदसमाणो दसवाससहस्साउद्विदिएसु देवेसु उववण्णो ॥ ६३ ॥ अंतोसुद्वृत्तेण स्व्वलंडुं स्व्वाहि पञ्जत्तिहि पञ्जत्तयदो ॥ ६४ ॥ अंतोमुद्वृत्तेण सम्मत्तं पिडवण्णो ॥६५॥
तत्थ य भवद्विदिं दसवास सहस्साणि देसूणाणि सम्मत्तमणुपाल्ड्ता थोवावसेसे जीविद्व्यए ति मिच्छत्तं
गदो ॥ ६६ ॥ मिच्छत्तेण कालगदसमाणो बादरपुढिविजीवपञ्जत्तएसु उववण्णो ॥ ६७ ॥ अंतोमुद्वुत्तेण स्व्वलंडुं स्व्वाहि पञ्जत्तिहि पञ्जत्तयदो ॥ ६८ ॥ अंतोमुद्वत्तेण कालगदसमाणो सुद्वुमणिगोदजीवपञ्जत्तरसु उववण्णो ॥ ६९ ॥ पिछदोवमस्स असंखेञ्जदिभागमेत्तेहि ठिदिखंडयधादेहि
पिछदोवमस्स असंखेञ्जदिभागमेत्तेण कालण कम्मं हदसमुत्पत्तियं कादूण पुणरिव बादरपुढिविजीवपञ्जत्तरसु उववण्णो ॥ ७० ॥ एवं णाणामवग्गहणेहि अट्ठ संजमकडयाणि अणुपाल्ड्ता चदुक्खुत्तो
कसाए उवसामइता पिछदोवमस्स असंखेञ्जदिभागमेत्ताणि संजमासंजमकंडयाणि सम्मत्तकंडयाणि च
अणुपाल्ड्ता एवं संसिरिद्ण अपिछिमे भवग्गहणे पुणरिव पुन्वकोडाउएसु मणुसेसु उववण्णो ॥ ७१ ॥
स्व्वलंडुं जोणिणिक्खमणजम्मणेण जादो अट्टविस्तिओ ॥ ७२ ॥ संजमं पिडवण्णो ॥ ७२ ॥ तत्य
भवद्विदिं पुन्वकोडिं देसूणं संजममणुपाल्ड्ता थोवावसेसे जीविद्व्यए ति य खवणाए अन्भुद्विदो
॥ ७४ ॥ चिरमसमयछदुमत्यो जादो । तस्स चिरम समयछदुमत्यस्स णाणावरणीयवेदणा दन्वदो
जहण्णा ॥ ७५ ॥

जीवस्थानकी छठी चूलिकामें सभी कर्मप्रकृतियोंकी उत्कृष्ट स्थिति, उत्कृष्ट आवाधा और कर्मनिषेकके प्रमाणकी प्ररूपणा की गई है। इसी प्रकार सातवीं चूलिकामें भी सभी कर्मप्रकृतियोंकी जघन्यस्थिति आदिकी प्ररूपणा की गई है। कन्मप्यडीकी मूलगाथाओंमे उक्त दोनों स्थितियोंका वर्णन स्थितिबन्ध प्ररूपणामें गाथाङ्क ७० ते ७८ तक पाया जाता है। इन गाथाओंकी चूणिंसे जब हम उक्त दोनों प्ररूपणाओंके सूत्रोंकी तुलना करते हैं, तो उसपर पट्खण्डागमके उक्त स्थलके सूत्रोंका प्रभाव स्पष्ट दिखाई ही नहीं देता, प्रत्युत यह कहा जा सकता है कि उक्त चूणिं षट्खण्डागमके सूत्रोंको सामने रख कर लिखी गई है। यहां दोनोंकी समातावाला एक उद्धरण देना पर्याप्त होगा—

" पंचण्हं णाणावरणीयाणं णवण्हं दंसणावरणीयाणं असादावेदणीयं पंचण्हमंतराइयाणा-मुक्करसओ द्विदिबंधो तीसं सागरोवमकोडाकोडीओ ॥ ४ ॥ तिण्णि वाससहरसाणि आबाधा ॥ ५ ॥ आबाधूणिया कम्मद्विदी कम्मणिसेओ " ॥ ६ ॥ (षट्खण्डा० उक्करसद्द्ठ० चू. पू. ३०१)

अब उक्त सूत्रोंका मिलान कम्मपयडीकी चूर्णिसे कीजिए-

" पंचण्हं णाणावरणीयाणं णवण्हं दंसणावरणीयाणं पंचण्हं अंतराइयाणं असातवेयणिज्जस्स उक्किस्सिगो उ ठितिबंधो तीसं सागरोवमकोडाकोडीओ । तिनि वाससहस्साणि अबाहा । अबाहूणिया कम्मिट्टिती कम्मिणसेगो ।

( कम्मपयडी चूर्णि, बंधनक पत्र १६३ )

गो. कर्मकाण्डमें स्थिति बन्धके भीतर सभी मूल और उत्तरप्रकृतियोंकी उत्कृष्ट और जधन्य स्थितिका वर्णन किया गया है। उसके पश्चात् आबाधाका लक्षण बतलाकर और प्रत्येक कर्मका आबाधाकाल निकालनेका नियम बतला करके आबाधारिहत कर्म निषेकका निरूपण किया गया है। जो वहांके प्रकरणकी रचना-शैलीको देखते हुए उचित है, फिरभी यह तो स्पष्ट ही है कि कर्मकाण्डकी उक्त सन्दर्भकी रचना षट्खण्डागमसूत्रोंकी आभारी है।

यहां यह बतला देना आवश्यक समझता हूं कि निषेक-प्ररूपणाका जितनाभी वर्णन पट्खण्डागमसूत्रोंमें यहांपर या अन्यत्र देखनेमें आता है, वह कम्मपयडीकी मूलगाथाओंका आमारी है। निषेक-प्ररूपणासम्बन्धी कम्मपयडी और गो. कर्मकाण्डकी एक गाथाकी तुलना यह अप्रासंगिक न होगी--

मोत्तूणं सगमबाहं पढमाइ ठिईइ बहुतरं दब्वं । एत्तो विसेसहीणं जावुक्कोसं ति सब्वेसिं॥ (कम्मप, स्थितिः पत्र १७८)

आबाहं वोळाबिय पढमणिसेगम्मि देय बहुगं तु । तत्तो विसेसहीणं विदियस्सादिमणिसेओ त्ति ( गो. कर्मकाण्ड )

दोनों गाथाओंकी समता और विशेषताका रहस्य विद्वज्जन स्वयं हृदयङ्गम करेंगे ।

पट्खण्डागमके वेदनाखण्डान्तर्गत द्रव्यविधानचूिलकामें योगसम्बन्धी अल्पबहुत्वकी प्ररूपणा २८ सूत्रों मे की गई है, जब की उक्त वर्णन कम्मपयडी में केवल २ गाथाओं केद्वारा किया गया है। यहांपर पाठकों के अवलोकनार्थ हम उसे उद्युत कर रहे हैं—

### कम्मपयडी-गाथा-

सव्वत्थोवो जोगो साहारणसुहुमपढमसमयम्मि । बायर वियतियच्चउरमणसन्नपज्ञत्तग जहण्णो ॥ १४ ॥ आइयुगुक्कोसो सिं पज्जत्तजहन्नगेथरे य कमा । उक्कोसजहन्नियरो असमत्तियरे असंखगुणो ॥ १५ ॥

### षट्खण्डागम-सूत्र--

सन्वत्थोवो सुहुमेइंदिय-अपज्जत्तयस्स जहण्णओ जोगो ॥ १४५ ॥ बादरेइंदिय-अपज्जत्तयस्स जहण्णओ जोगो असंखेजगुणो ॥ १४६ ॥ बीइंदियअपग्जत्तयस्स जहण्णओ जोगो असंखेजगुणो ॥ १४८ ॥ चउरिंदियअपज्जत्तयस्य जहण्णओ जोगो असंखेजगुणो ॥ १४८ ॥ चउरिंदियअपज्जत्तयस्य जहण्णओ जोगो असंखेजगुणो ॥ १४९ ॥ असिंग्णिपंचिंदियअपज्जत्तयस्स जहण्णओ जोगो असंखेजगुणो ॥ १५९ ॥ सिंग्णिपंचिंदियअपग्जत्तयस्स जहण्णओ जोगो असंखेजगुणो ॥ १५१ ॥ सुहुमेइंदिय-अपज्जत्तयस्स जक्तस्सओ जोगो असंखेजगुणो ॥ १५२ ॥ बादरेइंदियअपज्जत्त्वयस्स उक्कस्सओ जोगो

असंखेजगुणो ॥ १५३ ॥ सुद्वमेइंदियपज्नत्तयस्स जहण्णओ जोगो असंखेजगुणो ॥ १५४ ॥ बादरेइंदियपज्रत्तयस्स जहण्णओ जोगो असंखेजगुणो ॥ १५५ ॥ सुद्वमेइंदियपज्यत्तयस्स उक्करसओ जोगो असंखेजगुणो ॥ १५६ ॥ बादरेइंदियपज्यत्तयस्स उक्करसओ जोगो असंखेजगुणो ॥ १५० ॥ बीइंदियअपज्यत्त्रयस्स उक्करसओ जोगो असंखेजगुणो ॥ १५८ ॥ तीइंदियअपज्यत्त्रयस्स उक्करसओ जोगो असंखेजगुणो ॥१५९॥ चदुरिंदिय अपञ्जत्तयस्स उक्करसओ जोगो असंखेजगुणो ॥१६०॥ असिण्णपंचिदियअपज्यत्त्रयस्स उक्करसओ जोगो असंखेजगुणो ॥१६०॥ असिण्णपंचिदियअपज्यत्त्रयस्स उक्करसओ जोगो असंखेजगुणो ॥ १६१ ॥ सिण्णपंचिदिय अपज्यत्त्रयस्स उक्करसओ जोगो असंखेजगुणो ॥ १६२ ॥ बीइंदियपज्यत्त्रयस्स जहण्णओ जोगो असंखेजगुणो ॥ १६२ ॥ बीइंदियपज्यत्त्रयस्स जहण्णओ जोगो असंखेजगुणो ॥१६४ ॥ चदुरिंदियपज्यत्त्रयस्स जहण्णओ जोगो असंखेजगुणो ॥१६४ ॥ सिण्णपंचिदियपज्यत्त्रयस्स उक्करसओ जोगो असंखेजगुणो ॥१६४ ॥ सिण्णपंचिदियपज्यत्त्रयस्स उक्करसओ जोगो असंखेजगुणो ॥१५४ ॥ सिण्णपंचिदियपज्यत्त्रस्स उक्करसओ जोगो असंखेजगुणो ॥१७१ ॥ सिण्णपंचिदियपज्यत्त्रस्स उक्करसओ जोगो असंखेजगुणो ॥१७१ ॥ सिण्णपंचिदियपज्यत्वरस उक्करसओ जोगो असंखेजगुणो ॥१०१ ॥

( षट्खंडागम पृ. ५५९-५६१ )

यहां यह ज्ञातब्य है कि इन दोनों गाथाओंकी चूर्णि षट्खण्डागमके उक्त सूत्रोंके साथ शब्दशः साम्य रखती हैं। जिसे पाठक वहींसे मिलान करें।

षट्खण्डागममें इसी वेदनाकालविधान चूलिकाके अन्तर्गत योगस्थानप्ररूपणा करनेवाले १० अनुयोगद्वार आये हैं, उनके नामादिभी कम्मपयडीमें ज्योंके लों. पाये जाते हैं। यथा—

### कम्मपयडी-गाथा

चूर्णि— संसारत्थाणं सन्वजीवाणं जहण्णुक्करसः जोगजाणत्थं भण्णति— अविभाग-वग्ग-फडुग-अंतर-ठाणं अणंतरोवणिहा । जोगे परंपरावुड्टिन्समय-जीवपा बहुगंच ॥ ५ ॥

(बंधनकरण पत्र २३)

### षट्खण्डागम-सूत्र

जोगङ्घाणपरूत्रवणदाए तत्थ इमाणि दस अणियोगदाराणि णादन्त्राणि भवंति ॥ १७५॥ अविभागपिडच्छेदपरूत्रवणा वग्गणपरूत्रवणा फद्यपरूत्रवणा अंतरपरूत्रवणा ठाणपरूत्रवणा अणंतरोवणिधा परंपरोवणिधा समयपरूत्रवणा बिङ्कपरूत्रवणा अप्पाबहुए त्ति ॥ १७६॥

( षट्खण्डागम पू. ५६२ )

उक्त गायाकी चूर्णिमें १० प्ररूपणाओं के नाम ठीक षट्खण्डागमके सूत्रोंके शब्दोंमें ही गिनाये गये हैं।

षट्खण्डागम पृ. ५८६ पर प्रथम कालविधानचूिकता प्रारम्भ करते हुए जो चार अनु-योगद्वार ज्ञातव्य कहे हैं, वे और उन चारोंकी प्ररूपणाके सूत्र कम्मपयडीकी स्थितिबन्धप्रकरणवाली गा. ६८-६९ के आधार पर रचे गये हैं। वे दोनों गाथाएं इस प्रकार हैं—

१ ठिइबंबद्वाणाइं सुहुमअपज्जत्तगस्स थोत्राइं । बायरसुहुमेयर बितिचउरिंदियअमणसन्नीणं ॥ ६८ ॥ संखेज्जगुणाणि कमा असमत्तियरे य बिंदियाइम्मि । नवरमसंखेज्जगुणाणि संक्रिलेसा य सन्वत्थ ॥ ६९ ॥

( कम्मपयडी बन्धनकरण पत्र १६० )

यहां यह द्रष्टव्य है कि जिस प्रकार पट्खण्डागममें सूत्रांक ३७ से ५० तक पहले स्थितिबन्धस्थानोंका अल्पबहुत्व कहा गया है, और तत्पश्चात् सूत्र ५१ से ६४ तक संक्षेत्राविशुद्धि स्थानोंका अल्पबहुत्व कहा गया है, उसकी सूचना भी दूसरी गाथाके चतुर्थ चरण ' संकिलेसा य सन्वत्य ' इस पदसे कर दी गई है। जिसका विस्तार आ. भूतबलिने उक्त सूत्रोंकेद्वारा किया है।

यहां यह बात भी ध्यान देनेकी है कि षट्खण्डागमके समानही कम्मपयडीचूर्णिमें पहछे स्थितिबन्धाध्यवसायस्थानोंका और पीछे संक्षेशिबशुद्धिस्थानोंका अल्पबहुत्व ठीक उन्ही शब्दों में दिया गया है। जिससे षट्खण्डागमके सूत्रोंका प्रभाव कम्मपयडीकी चूर्णिपर स्पष्ट छक्षित होता है।

षट्खण्डागमके पृ. ५८८ पर सूत्राङ्क ६५ से १०० तक के सूत्रों द्वारा जो स्थितिबन्ध सम्बन्धी अल्पबहुत्व कहा गया है वह कम्मपयडीकी स्थितिबन्धसम्बन्धी गा. ८१-८२ पर आधारित है। इन गाथाओंकी चूर्णिमें जो उक्त अल्पबहुत्व दिया गया है वह गाथाके व्याख्यात्मक पदोंके सिवाय षट्खण्डागमके सूत्रोंके साथ ज्योंका त्यों साम्य रखता है, जिसके लिए चूर्णि उक्त सूत्रोंकी आभारी है। (देखो कम्मपयडी, स्थिति बं. पत्र १७४-१७५)

षट्खण्डागमके पृ. ५९१ के सू. १०१ से लगाकर १२२ वें सूत्र (पृ. ५९६) तक जो निषेक प्ररूपणा अनन्तरोपनिधा और परम्परोपनिधा इन दो अनुयोगद्वारोंसे की गई है, वह कम्मपयडीके बंधनकरणकी गा. ८३-८४ की आभारी है। तथा इन दोनों गाथाओंकी चूर्णि षट्खण्डागमके उक्त सूत्रोंके साथ साम्य रखती है, जो स्पष्टतः उक्त सूत्रोंकी आभारी है। (देखो कम्मपयडी, स्थिति बं. पत्र १७९-१८०)

षट्खण्डागमके पृ. ५९६ से लेकर जो आन्नाधाकांडक प्ररूपणा प्रारम्भ होती है, उसका आधार कम्मपयडीकी बंधनकरणकी गा. ८५ और ८६ हैं। षट्खण्डागमके इस प्रकरणके सूत्र १२१ से लगाकर १६४ तकके समस्त सूत्रोंका प्रभाव उक्त दोनों गाथाओंकी चूर्णि पर स्पष्ट दिष्टिगोचर होता है। चूर्णिके भीतर एक बात विशेष है कि प्रत्येक अल्पबहुत्वके पश्चात्ही उसका संयुक्तिक कारण भी कहा गया है। पाठकोंकी जानकारीके छिए यहां दो उद्धरण दिये जाते हैं—

#### षट्खण्डागम-सूत्र

णाणापदेसगुणहाणिद्वाणंतराणि असंखेज्जगुणाणि ॥ १२७ ॥ एयपदेसगुणहाणिद्वाणंतरम-संखेज्जगुणं ॥ १२८ ॥

(षट्खण्ड पृ. ५९७)

## कम्मपयडी-चूर्णि

ततो णाणापदेसगुणहाणिठाणंतराणि असंखेज्जगुणाणि । पिलओवमवग्गमूलस्स असंखेजिति भागो त्ति काउं । एगं पदेसगुणहाणिठाणंतरं असंखेज्जगुणं । असंखेज्जाणि पिलओवमवग्गमूळणि त्ति ः काउं ।

( कम्मप. बंधन. पत्र १८२ )

षट्खण्डागम पृ. ६०० से लेकर पृ. ६११ और सू. १६५ से २७९ तक कालविधान नामक दूसरी चूलिकी स्थितिबन्धाध्यवसानप्ररूपणामें जो जीवसमुदाहार. प्रकृतिसमुदाहार और स्थितिसमुदाहार इन तीन अनुयोगद्वारोंका आश्रय लेकर वर्णन किया गया है, उसका आधार कम्मपयडीकी बन्धनकरणकी गाथा ८७ से लेकर १०१ तक की गाथाएँ हैं। (देखो कम्मपयडी बन्धनकरण पत्र १८६ से २०० तक)। इन गाथाओंकी चूणि षट्खण्डागमके उक्त सूत्रोंकी आभारी है। सूत्रोंमें तो वर्णन संक्षेपसे किया गया है, पर कम्मपयडीकी चूणिमें उसके भाष्यरूप विस्तृत वर्णन पाया जाता है, जो कि स्पष्टतः उसकी आधारता, पञ्चवता और अर्वाचीनताको सिद्ध करता है।

षट्खण्डागम पृ. ६२० पर वेदनाभावविधानकी प्रथम चूळिकाके प्रारम्भमें जो 'सम्मचुप्पत्तीए आदि २ सूत्र गायाएँ दी हैं, वे कम्मप्यडीके उदय अधिकारमें क्रमांक ८ और ९ पर ज्योंकी त्यों पाई जाती हैं। सायही वहां पर जो उनकी चूणि दी हुई है, वह षट्खण्डागमके सू. १७५ से ठेकर १९६ तकके सूत्रोंके साथ शब्दशः समान है। यहां यह द्रष्टव्य है कि गाया सूत्रोंके आधार पर ही उक्त सूत्र रचे गये हैं। जिससे गाथाओंका पूर्वाचार्य परम्परासे आना सिद्ध है। यह गाथा और चूर्णिकी समता आकस्मिक नहीं है, अपितु ऐतिहासिक शोधमें अपना महत्त्वपूर्ण स्थान खती है।

षट्खण्डागम पृ. ७३३ से ७३५ तक जो एकप्रदेशी वर्गणासे ठेकर महास्कन्धवर्गणा तक २३ वर्गणाओंकी प्ररूपणा की गई है, उसके आधारभूत २ गाथाएं धवला टीका ( पु. १४ पृ. ११७ ) में पाई जाती हैं, और वे ही गो. जीवकाण्ड में भी गाथांक ५९४ और ५९५ पर पाई जाती हैं। इन २३ वर्गणाओंकी प्ररूपणा करनेवाळी तीन गाथाएं कम्मपयडीमें (गा. १५–२०। बन्धनकरण पत्र ३९) पाई जाती हैं, पर उनकी विशेषता यह है कि उनमें ध्रुव, शून्य, आदि पदोंके स्पष्ट उल्लेखके साथ उनके गुणकार अधिका भी निर्देश पाया जाता है। इन तीनों गाथाओंकी न्याख्यात्मक चूणि कम्मपयडीमें दो प्रकारकी है— एक सामान्यसे कथन करनेवाळी और दूसरी विशेषसे कथन करनेवाळी। सामान्यसे २३ वर्गणाओंका वर्णन करनेवाळी चूणि षट्खण्डागमके सूत्रोंके साथ शब्दशः समान है। (देखो कम्मपयडी, बन्धनकरण, पत्र ३९)

कम्मपयडीकी उपर्युक्त उद्धरणों और साम्य-स्थलोंके प्रकाश में सहजही यह प्रश्न उठता हैं कि, क्या षट्खण्डागमकारके सामने कम्मपयडी थी, और क्या उसे आधार बना करके उन्होंनें अपने ग्रन्थकी रचना की है ?

यहां यह आक्षेप किया जा सकता है कि षट्खण्डागमकी रचना तो विक्रमकी दूसी।— तीसरी शताब्दीके लगभग हुई है, जब कि कम्मपयडी की रचना आ. शिवशर्मने विक्रमकी पांचवीं शताब्दीके आस-पासकी है, तब यह कैसे सम्भव है कि अपनेसे परवर्ती रचनाका उपयोग षट्खण्डागमकारने किया हो ?

इस आक्षेपका समाधान यह है कि शिवशर्मका समय विक्रमकी पांचवीं शताब्दी माना जाता है, यह ठीक है। और यहभी ठीक है कि उन्होंने कम्मपयडीका वर्तमानरूपमें संकलन पीछे किया है। पर इस विषयमें कम्मपयडीकी चूर्णिकारके निम्न उत्थानिका वाक्य अवलोकनीय हैं। वे लिखते हैं—

…… इमंमि जिणसासणे दुस्समाबलेण खीयमाणमेहाउसद्धासंत्रेगउज्जमारंभं अञ्जकालियं साहुजणं अणुग्धेतुकामेण विच्छित्र कम्मपयडिमहागंत्थत्थ संबोहणतथं आरद्धं आयरिएणं तग्गुणणामगं कम्मपयडीसंगहणी णाम पगरणं। (कम्मपयडी पत्र १)

अर्थात् दुःषमा कालके प्रभावसे जिनकी बुद्धि, श्रद्धा, संवेग और उद्यम दिन पर दिन क्षीण हो रहा है, ऐसे अद्य (वर्तमान) कालिक साधुजनोंके अनुप्रहके लिए विच्छिन हुए महा-कम्मपयडिपाइडके प्रन्थार्थके सम्बोधनार्थ आचार्यनें उसी गुण और नामवाले इस कर्मप्रकृतिसंग्रहणी नामक प्रकरण को रचा।

इस उद्धरणमें तीन महत्त्वपूर्ण बाते उछिखित हैं—पहली तो यह कि इसके विषयका सम्बन्ध उस महाकम्मपयिडपाइडसे हैं, जो कि षट्खण्डागमका भी उद्गम आधार है। दूसरी बात यह कि प्रकृत कम्मपयिडीके रचनेके समय वह महाकम्मपयिडिपाइड विन्छित्र हो गया था। तीसरी बात यह कि इसका पूरा नाम 'कम्मपयिडिसंगहणी 'हैं। 'कम्मपयिडी 'पदके पीछे लगा हुआ ' संगहणी 'पद स्पष्टरूपसे बता रहा है कि उस विन्छित्र हुए महाकम्मपयिडिपाइडका जो कुछ भी बिखरा हुआ

अंश आचार्य-परम्परासे उन्हें प्राप्त हुआ, वह उन्होंने ज्यों का त्यों इसमें संप्रह कर दिया है। इसीसे उसका 'कम्मपयडीसंगहणी 'यह नाम सार्थक है।

षट्खण्डागममें उपलब्ध अनेक सूत्र गाथाओंसे इतना तो सिद्ध ही है कि वह महा-कम्मपयडिपाहुड गाथाओं में निबद्ध रहा हैं। उसकी वे गाथाएँ धरसेनाचार्यको प्राप्त थीं और कण्ठस्थ भी थीं। उन्हींको आधार बनाकर उन्होंने उनका ब्याख्यान पुष्पदन्त और भूतबलिको किया। उन्हींके आधार पर उन्होंने अपनी षट्खण्डागम की रचना की। प्रकरण वश कहीं-कहीं उन्होंने गुरुमुखसे सुनी और पढ़ी हुई गाथाओंको लिख दिया है। उसी महाकम्मपयडिपाहुडकी अनेक गाथाएँ—जिनके आधारपर उन्होंने षट्खण्डागमकी रचना की है — आचार्य-परम्परासे आती हुई आ. शिवशर्मको प्राप्त हुई और उन्होंने अपनी रचनामें उन्हें संकलित कर दिया— तो इतने मान्नसे ही क्या वे उनकी रची कहलाने लगेंगी। गो. जीवकांड और कर्मकाण्ड में ऐसी सैकडों गाथाएँ हैं, जो उसके रचयितासे बहुत पहलेसे चली आ रही हैं, मात्र उनके गोम्मटसारमें संप्रह होनसे तो वे उसके रचयिता-द्वारा रचित नहीं मानी जा सकती।

उक्त सर्व कथनका अभिप्राय यह है कि भले ही कम्मपयडीकी रचना षट्खण्डागमसे पीछेकी रही आधे, परन्तु उसमें ऐसी अनेक गाथाएँ हैं, जो बहुत प्राचीन कालसे चली आ रहीं थीं। उनका ज्ञान षट्खण्डागमकारको था और उनके आधारपर अमुक-अमुक स्थलके सूत्रोंका उन्होंने निर्माण किया, इसके माननेमें कोई आपत्ति या आक्षेपकी बात नहीं है।

#### जीवस्थानका आधार

षट्खण्डागमके छह खण्डोंमें पहला खण्ड जीवस्थान है। इसका उद्गम धवलाकारने महाकम्मपयिडिपाइडके छठे बन्धन नामक अनुयोगद्वारके चौथे भेद बन्धविधानके अन्तर्गत विभिन्न भेद-प्रभेदरूप अवान्तर-अधिकारोंसे बतलाया है, यह बात हम प्रस्तावनाके प्रारम्भमें दिये गये चित्रादिकोंके द्वारा स्पष्ट कर चुके हैं। जीवस्थानका मुख्य विषय सत्, संख्यादि आठ प्ररूपणाओंके द्वारा जीवकी विविध अवस्थाओंका वर्णन करना है। इसमें तो सन्देह ही नहीं, कि जीवस्थानका मूल उद्गमस्थान महाकम्मपयिडिपाइड था। और यतः कर्म-बन्ध करनेके नाते उसके बन्धक जीवका जबतक स्वरूप, संख्यादि न जान लिए जावें, तब तक कर्मोंके भेद-प्रभेदोंका और उनके स्वरूप आदिका वर्णन करना कोई महत्त्व नहीं रखता, अतः भगवत् पुष्पदन्तने सबसे पहले जीवोंके स्वरूप आदिका सत्, संख्यादि अनुयोगद्वारोंसे वर्णन करना ही उचित समझा। इस प्रकार जीवस्थाननामक प्रथम खण्डकी रचनाका श्रीगणेश हुआ।

पर जैसा कि मैंने वेदना और वर्गणाखण्ड में आई हुईं सूत्रगाथाओंके आधारपर षट्-खण्डागमसे पूर्व-रचित विभिन्न ग्रन्थोंमें पाई जानेवाळी गाथाओंके तुळनात्मक अवतरण देकर यह बताया है कि महाकम्मपयिडिपाइडका विषय बहुत विस्तृत था, और वह संक्षेपरूपसे कण्ठस्थ रखनेके लिए गायारूपमें प्रिथित या गुम्पित होकर आचार्य-परम्परासे प्रवहमान होता हुआ चला आ रहा था, उसका जितना अंश आ शिवशर्मको प्राप्त हुआ, उसे उन्होंने अपनी 'कम्मपयडी-संगहणी'में संप्रहित कर दिया। इसी प्रकार उनके पूर्ववर्ती जिस आचार्यको जो विषय अपनी गुरुपरम्परासे मिला, उसे उन-उन आचार्योंने उसे गायाओं में गुम्पित कर दिया, ताकि उन्हें जिज्ञासु जन कण्ठस्थ रख सकें। समस्त उपलब्ध जैनवाब्यवका अवलोकन करने पर हमारी दृष्टि एक ऐसे प्रन्थ पर गई, जो धट्खण्डागमके प्रथमखण्ड जीवस्थानके साथ रचना-शैलीसे पूरी पूरी समता रखता है और अद्याविध जिसके कर्त्ताका नाम अज्ञात है, किन्तु पूर्वभृत-सूरि-सूत्रितके रूपमें विख्यात है। उसका नाम है जीवसमास। \*

इसमें कुल २८६ गायाएँ हैं और सख़क्रपणा, द्रव्यप्रमाणानुगम आदि उन्हीं आठ अनुयोगद्वारोंसे जीवका वर्णन ठीक उसी प्रकारसे किया गया है, जैसा कि षट्खण्डागमके जीवस्थान नामक प्रथम खण्डमें। मेद है, तो केवल इतना ही, कि आदेशसे कथन करते हुए जीवसमासमें एक-दो मार्गणाओंका वर्णन करके यह कह दिया गया है कि इसी प्रकारसे धीर वीर और श्रुतज्ञ जनोंको शेष मार्गणाओंका विषय अनुमार्गण कर लेना चाहिए। तब षट्खण्डागमके जीवस्थानमें उन सभी मार्गणा स्थानोंका वर्णन खूब विस्तारके साथ प्रत्येक प्रक्रपणामें पाया जाता है। यही कारण है कि यहां जो वर्णन केवल २८६ गाथाओंके द्वारा किया गया है, वहां वही वर्णन जीवस्थानमें १८६० सूत्रोंके द्वारा किया गया है।

जीवसमासमें आठों प्ररूपणाओंका ओघ और आदेशसे वर्णन करनेके पूर्व उस उस प्ररूपणाकी आधारभूत अनेक बातोंकी बड़ी विशद चर्चा की गई है, जो कि जीवस्थानमें नहीं है। हां, धवला टीकामें वह अवश्य दृष्टिगोचर होती है। ऐसी विशिष्ट विषयोंकी चर्चावाळी सब मिलाकर लगभग १११ गाथाएँ हैं। उनको २८६ में से घटा देने पर केवल १७५ गाथाएँ ही ऐसी रह जाती हैं, जिनमें आठों प्ररूपणाओंका सूत्ररूपमें होते हुए भी विशद एवं स्पष्ट वर्णन पाया जाता है। इसका निष्कर्ष यह निकला कि १७५ गाथाओंका स्पष्टीकरण षट्खण्डागमकारनें १८६० सूत्रोंमें किया है।

यहां यह शंका की जा सकती है कि संभव है षट्खण्डागमके उक्त जीवस्थानके विशद एवं विस्तृत वर्णनका जीवसमासकारने संक्षेपीकरण किया हो। जैसा कि धवला-जयधवला टीकाओंका संक्षेपीकरण गोम्मटसारके रचयिता नेमिचन्द्राचार्यने किया है। पर इस शंकाका समाधान यह है कि पहले तो गोम्मटसारके रचयिताने उसमें अपना नाम स्पष्ट शब्दों में प्रकट किया है।

<sup>\*</sup> यह अपने मुलरूपमें विविध ग्रन्थोंके संकलनके साथ प्रकाशित हो चुका है।

जिससे कि वह परवर्ती रचना सिद्ध हो जाती है। पर यहां तो जीवसमासकारने न तो अपना नाम कहीं दिया है और न परवर्ती आचार्योंने ही उसे किसी आचार्य-विशेष की कृति बताकर नामोझेख किया है। प्रखुत उसे ' पूर्वभृत-सूरि-सूत्रित ' ही कहा है जिसका अर्थ यह होता है कि जब यहांपर पूर्वीका ज्ञान प्रवहमान था, तब किसी पूर्ववेत्ता आचार्यने दिनपर दिन क्षीण होती हुई लोगोंकी बुद्धि और धारणाशक्तिको देखकरही प्रवचन-वात्सल्यसे प्रेरित होकर इसे गाथारूपमें निबद्ध कर दिया है और वह आचार्य परम्परासे प्रवहमान होता हुआ धरसेनाचार्य को प्राप्त हुआ है। उसमें जो कथन स्पष्ट था, उसकी व्याख्यामें अधिक बल न देकर जो अप्रकृपित मार्गणाओंका गूढ अर्थ था, उसका उन्होंने भूतबलि और पुष्पदन्तको विस्तारसे विशेचन किया और उन्होंने भी उसी गूढ रहस्थको अपनी रचनामें स्पष्ट करके कहना या लिखना उचित समझा।

दूसरे इस जीवसमासकी जो गाथाएँ आठ प्ररूपणाओंकी भूमिकारूप हैं, वे धवछाटीकाके अतिरिक्त उत्तराध्ययन, मूलाचार, आचारांग-निर्युक्ति, प्रज्ञापनास्त्र, प्राकृत पंचसंग्रह आदि अनेक ग्रन्थोंमें पाई जाती हैं। जीवसमासकी अपने नामके अनुरूप विषयकी सुगठित विगतवार सुसम्बद्ध रचनाको देखते हुए यह कल्पना असंगतसी प्रतीत होती है कि उसके रचियताने उन उन उपर्युक्त प्रन्थोंसे उन-उन गाथाओंको छांट-छाटकर अपने ग्रन्थमें निबद्ध कर दिया हो। इसके स्थानपर तो यह कहना अधिक संगत होगा कि जीवसमासके प्रणेता वस्तुतः श्रुतज्ञानके अंगभूत ११ अंगों और १४ पूर्वोंके वेत्ता थे। मले ही वे श्रुतकेवळी न हों, पर उन्हें अंग और पूर्वोंके बहुभागका विशिष्ट ज्ञान था, और यही कारण है कि वे अपनी कृतिको इतनी स्पष्ट एवं विशद बना सके। यह कृति आचार्य-परम्परासे आती हुई धरसेनाचार्यको प्राप्त हुई, ऐसा माननेमें हमें कोई बाधक कारण नहीं दिखाई देता। प्रत्युत प्राकृत पंचसंग्रहकी प्रस्तावनामें जैसा कि मैंने बतळाया, यही अधिक सम्भव जचता है कि प्राकृत पंचसंग्रहकारके समान जीवसमास धरसेनाचार्यको भी कण्ठस्थ था और उसका भी व्याख्यान उन्होंने अपने दोनों शिष्योंको किया है।

यहां पर जीवसमासका कुछ प्रारम्भिक परिचय देना अश्रासंगिक न होगा। पहली गाथामें चौवीस जिनवरों (तीर्थंकरों) को नमस्कार कर जीवसमास कहनेकी प्रतिज्ञा की गई है। दूसरी गाथामें निक्षेप, निरुक्ति, (निर्देश-स्वामिखादि) छह अनुयोगद्वारोंसे, तथा (सत्-संस्यादि) आठ अनुयोगद्वारोंसे गति आदि मार्गणाओंके द्वारा जीवसमास अनुगन्तन्य कहे हैं। तीसरी गाथाके द्वारा नामादि चार वा बहुत प्रकारके निक्षेपोंकी प्ररूपणाका विधान है। चौथी गाथामें उक्त छह अनुयोगद्वारोंसे सर्व भाव (पदार्थ) अनुगन्तन्य कहे हैं। पांचवीं गाथामें सत्-संस्यादि आठ अनुयोगद्वारोंका निर्देश है। जो कि इस प्रकार है—

संतपयपरूवणया दब्बपमाणं च खित्त-पुरसणा य । कार्टतरं च भावो अध्याबहुअं च दाराइं ॥ ५ ॥ पाठक गण इस गायां साथ पर्खण्डागमके प्रथम खण्डके 'संतपरूवणा ' आदि सातवें सूत्रसे मिलान करें । तत्पश्चात् छठी ' गइ इंदिए य काए ' इत्यादि सर्वत्र प्रसिद्ध गाथाकेद्वारा चौदह मार्गणाओं के नाम गिनाये गये हैं, जो कि ज्यों के त्यों षद्खण्डागमके सूत्रांक ४ में बताये गये हैं । पुनः सातवीं गाथामें 'एत्तो उ चउदसण्हं इहाणुगमणं किरस्सामि ' कहकर और चौदह गुणस्थानों के नाम दो गाथाओं में गिनाकर उनके क्रमसे जाननेकी प्रेरणा की गई हैं । जीवसमासकी ५ वीं गाथासे लेकर ९ वीं गाथा तकका वर्णन जीवस्थानके २ रे सूत्रसे लेकर २२ वें सूत्र तकके साथ शब्द और अर्थकी दृष्टिसे बिलकुळ समान है । अनावश्यक विस्तारके भयसे दोनों के उद्धरण नहीं दिये जा रहे हैं ।

इसके पश्चात् ७६ गाथाओं द्वारा सत्प्ररूपणाका वर्णन ठीक उसी प्रकारसे किया गया है, जैसा कि जीवस्थानकी सत्प्ररूपणामें है। पर जीवसमासमें उसके नामके अनुसार प्रत्येक मार्गणासे सम्बन्धित सभी आवश्यक वर्णन उपछन्ध है। यथा – गतिमार्गणामें प्रत्येक गतिके अवास्तर भेद-प्रभेदोंके नाम दिये गये हैं। यहां तक कि नरकगतिके वर्णनमें सातों नरकों और उनकी नामगोत्रवाछी सातों पृथिवियोंके, मनुष्यगतिके वर्णनमें कर्मभूमिज, भोगभूमिज, अन्तर्द्वीपज और आर्थ-म्लेंच्छादि भेदोंके, तथा देवगतिके वर्णनमें चारों जातिके देवोंके तथा स्वर्गादिकोंके भी नाम गिनाये गये हैं। इन्द्रिय मार्गणामें गुणस्थानोंके निर्देशके साथ छहों पर्याप्तियों और उनके स्वामियोंकाभी वर्णन किया गया है। जब कि यह वर्णन जीवद्वाण में योगमार्गणाके अन्तर्गत किया गया है।

कायमार्गणामें गुणस्थानोंके निर्देशके अतिरिक्त पृथिविकायिक आदि पांचों स्थावर कायिकोंके नामोंका विस्तारसे वर्णन है। इस प्रकारकी 'पुढ़वी य सकरा वाछुया ' आदि १४ गाथाएँ वे ही हैं, जो धवल पुस्तक १ के पृ. २७२ आदिमें, तथा मूलाचारमें २०६ वीं गाथासे आगे, तथा उत्तराव्ययन, आचारांग निर्युक्ति, प्राकृत पंचसंप्रह और कुल गो. जीवकांडमें ज्योंकि त्यों पाई जाती हैं। इसी मार्गणाके अन्तर्गत सचित्त-अचित्तादि योनियों और कुलकोडियोंका वर्णन कर पृथिवीकायिक आदि जीवोंके आकार और व्रसकायिक जीवोंके संहनन और संस्थानोंकाभी वर्णन कर दिया गया है, जो प्रकरणको देखते हुए जानकारीकी दृष्टिसे बहुत उपयोगी है।

योगमार्गणासे लेकर आहारमार्गगातकका वर्णन पट्खण्डागमके जीवस्थानके समानही है। जीवसमासमें इतना विशेष है कि ज्ञानमार्गणामें आभिनिबोधिक ज्ञानके अवग्रहादि भेदोंका, संयममार्गणामें पुलाक, बकुशादिका, लेश्या मार्गणामें द्रव्यलेश्याका और सम्यक्त्यमार्गणा में क्षायोपशिक सम्यक्त्व आदिके प्रकरणवश कर्मीके देशघाती, सर्वघाती आदि भेशोंकाभी वर्णन किया गया है। अन्तमें साकार और अनाकार उपयोगके भेशोंको बतलाकर और 'सव्वे तल्लक्खणा जीवा ' कह कर जीवके स्वरूपको भी कह दिया गया है।

#### छक्खंडागम

यहांपर पाठकोंकी जानकारीके लिए दोनोंके समता परक एक अवतरणको दे रहे हैं— जीवसमाम—

अस्संण्णि अमणपंचिदियंत सण्णी उ समण छउमत्था । नो सण्णि नो असण्णी केवलनाणी उ विण्णेआ ॥ ८१ ॥

#### जीवस्थान-

सण्णियाणुवादेण अत्य सण्णी असण्णी ॥ १७२ ॥ सण्णी मिच्छाइहिप्पहुिंड जाव खीण कसायबीयरायछदुमत्था त्ति ॥ १७३ ॥ असण्णी एइंदियपहुिंड जाव असण्णिपंचिंदिया ति ॥१७४॥

पाठकगण इन दोनों उद्धरणोंकी समता और जीवसमासकी कथन-शैलीकी सूक्ष्मताके साथ 'नो संज्ञी और नो असंज्ञी 'ऐसे केवलियोंके निर्देशकी विशेषताका स्वयं अनुभव करेंगे।

दूसरी संख्याप्ररूपणा या द्रव्यप्रमाणानुगमका वर्णन करते हुए जीवसमासमें पहले प्रमाणके द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावरूप चार भेद बतलाये गये हैं। तत्पश्चात् द्रव्यप्रमाणमें मान, उन्मानादि भेदोंका, क्षेत्रप्रमाणमें अंगुल (हरते) धनुष, आदिका, कालप्रमाणमें समय, आवली, उच्छ्वास आदिका और भावप्रमाणमें प्रत्यक्ष— परोक्ष ज्ञानोंका वर्णन किया गया है। इनमें क्षेत्र और कालप्रमाणका वर्णन खूब विस्तारके साथ क्रमशः १४ और ३५ गाथाओं में किया गया है। जिसे कि धवलाकारने यथास्थान लिखा ही है। इन चारों प्रकारके प्रमाणोंका वर्णन करनेवाली गाथाएँ दिगम्बर और क्षेताम्बर सम्प्रदायके प्रन्थों में ज्योंकी त्यों या साधारणसे शब्दभेदके साथ मिळती हैं, जिनसे कि उनका आचार्य-परम्परासे चला आना ही सिद्ध होता है। इन चारों प्रकारके प्रमाणोंका वर्णन षट्खण्डागमकारके सामने सर्वसाधारणमें प्रचलित रहा है, अतः उन्होंने उसे अपनी रचनामें स्थान देना उचित नहीं समझा है।

इसके पश्चात् मिथ्यादृष्टि आदि जीवोंकी संख्या बतलाई गई है, जो दोनोंही प्रन्थोंमें शब्दशः समान है। पाठकोंकी जानकारीके लिए यहां एक उद्धरण दिया जाता है—

#### जीवसमास-गाथा-

मिच्छा दब्बमणंता कालेणोसिपणी अणंताओ । खेत्तेण भिज्जमाणा हवंति लोगा अणंता ओ ॥ १४४ ॥

#### षट्खण्डागम-सूत्र-

ओधेण मिच्छाइड्डी दव्यपमाणेण केवडिया ? अणंता ॥ २ ॥ अणंताणंताहि ओसप्पिणि-उस्सप्पिणीहि ण अवहिरंति कालेण ॥ ३ ॥ खेत्तेण अणंताणंता लोगा ॥ ४ ॥

( षट्खण्डागम, पृ. ५४-५५ )

पाठकगण दोनोंके विषय-प्रतिपादनकी शाब्दिक और आर्थिक समताका स्वयं ही अनुभव करेंगे।

इस प्रकारसे जीवसमासमें चौदह गुणस्थानोंकी संख्याको, तथा गति आदि तीन मार्गणाओंकी संख्याको बतलाकर तथा सान्तरमार्गणाओं आदिका निर्देश करके कह दिया गया है कि-

> एवं जे जे भावा जिहं जिहं हुंति पंचसु गईसु । ते ते अणुमग्गित्ता दव्वपमाणं नए धीरा ॥ १६६ ॥

अर्थात् मैंने इन कुछ मार्गणाओंमें द्रव्यप्रमाणका वर्णन किया है, तदनुसार पांचों ही गतियोंमें सम्भव शेष मार्गणास्थानोंका द्रव्यप्रमाण धीर वीर पुरुष खयं ही अनुमार्गण करके ज्ञात करें। ऐसा प्रतीत होता है कि इस संकेतको लक्ष्यमें रखकर ही षट्खण्डागमकारने शेष ११ मार्गणाओंके द्रव्यप्रमाणका वर्णन पुरे ९० सूत्रोंमें किया है।

क्षेत्रप्ररूपणा करते हुए जीवसमासमें सबसे पहले चारों गितयोंके जीवोंके शरीरकी अवगाहना बहुत विस्तारसे बताई गई है जो प्रकरणको देखते हुए वहां बहुत आवश्यक है। अन्तमें तीन गाथाओंकेद्वारा सभी गुणस्थानों और मार्गणास्थानोंके जीवोंकी क्षेत्रप्ररूपणा कर दी गई है। गुणस्थानोंमें क्षेत्रप्ररूपणा करनेवाली गाथांक साथ षट्खण्डागमके सूत्रोंकी समानता देखिये—

#### जीवसमास-गाथा--

मिच्छा उ सब्बलोए असंखेभागे य सेसया हुंति। केबलि असंखभागे भागेसु व सब्बलोए वा ॥ १७८ ॥

#### षट्खण्डागम-सूत्र-

ओश्रेण मिच्छाइट्टी केविड खेत्ते ? सम्बलोगे ॥ २ ॥ सासणसम्माइट्टिप्पहुडि जाव अजोगिकेवलित्ति केविड खेत्ते ? लोगस्स असंखेजिदिभाए ॥ ३ ॥ सजोगिकेविली केविड खेत्ते ? लोगस्स असंखेजिदिभाए, असंखेजेसु वा भागेसु, सम्बलोगे वा ॥ ४ ॥ (षट्खं. पृ. ८६–८८)

स्पर्शनप्ररूपणा करते हुए जीवसमासमें पहले खस्थान, समुद्धात और उपपादपदका निर्देश कर क्षेत्र और स्पर्शनका भेद बतलाया गया है। तत्पश्चात् किस द्रव्यका कितने क्षेत्रमें अवगाह है, यह बतलाकर अनन्त आकाशके मध्यलोकका आकार सुप्रतिष्ठितसंस्थान बताते हुए तीनों लोकोंके पृथक् आकार बताकर उसकी लम्बाई चौड़ाई बताई है। पुनः मध्यलोकके द्वीप समुद्रोंके संस्थान-संनिवेश आदिको बताकर ऊर्ध्व और अधो लोककी क्षेत्रसम्बन्धी घटा-बढ़ाका वर्णन किया गया है। पुनः समुद्धातके सातों भेद बताकर किस गतिमें कितने समुद्धात होते हैं, यह बताया गया है। इस प्रकार सभी आवश्यक जानकारी देनेके पश्चात् गुणस्थानों और

मार्गणास्थानोंके स्पर्शनकी प्ररूपणा की गई है। गुणस्थानोंकी स्पर्शनप्ररूपणा जीवसमासमें डेढ़ गाथामें कही गई है, जब कि षट्खण्डागमें वह ९ सूत्रोंमें वर्णित है। दोनोंका मिलान कीजिए-

#### जीवसमास-गाथा-

मिच्छेहिं सब्बलोओ सासण-मिस्सेहि अजय-देसेहिं। पुट्टा चउदसभागा बारस अट्टड छच्चेव ॥ १९.५ ॥ सेसेह ऽ संखमागो फुसिओ छोगो सजोगिकेविटहिं।

#### षट्खण्डागम-सूत्र-

ओवेण मिच्छादिद्वीहिं केयिंडयं खेत्तं फोसिदं ! सन्त्रलोगो ॥ २ ॥ सासणसम्मादिद्वीहिं केविंडयं खेत्तं फोसिदं ! लोगस्स असंखेजिदिभागो ॥ ३ ॥ अट्ट बारह चोद्दस भागा वा देसूणा ॥ ४ ॥ सम्मामिच्छाइट्टि— असंजदसम्मादिद्वीहिं केविंडयं खेत्तं फोसिदं ! लोगस्स असंखेजिदिभागो ॥ ५ ॥ अट्ट चोद्दस भागा वा देसूणा ॥ ६ ॥ संजदासंजदेहिं केविंडयं खेत्तं फोसिदं ! लोगस्स असंखेजिदिभागो ॥ ७ ॥ छ चौद्दस भागा वा देसूणा ॥ ८ ॥ पमत्तसंजदणहुिंड जीव अजोगिकेवलीिंहिं केविंडयं खेत्तं फोसिदं ! लोगस्स असंखेजिदि केविंदयं खेत्तं फोसिदं ! लोगस्स असंखेजिदि केविंद्यं खेत्तं फोसिदं ! लोगस्स असंखेजिदिभागो ॥ १० ॥ ( षट्खं. पृ. १०१-१०४ )

कालप्ररूपणा करते हुए जीवसमासमें सबसे पहले चारों गतिके जीवोंकी विस्तारक साथ मवस्थिति और कायस्थिति बताई गई है, क्योंकि उसके जाने विना गुणस्थानों और मार्गणास्थानोंकी काल-प्ररूपणा ठीक ठीक नहीं जानी जा सकती है। तदनन्तर एक और नाना जीवोंकी अपेक्षा गुणस्थानों और मार्गणास्थानोंकी कालप्ररूपणा की गई है। गुणस्थानोंकी प्ररूपणा जीवसमासमें आ।। गाथाओंमें की गई है तब षट्खण्डागममें वह ३१ सूत्रोंमें की गई है। विस्तारके भयसे यहां दोनोंके उद्धरण नहीं दिये जा रहे हैं। जीवसमासमें कालभेदवाली कुछ मुख्य मुख्य मार्गणाओंकी कालप्ररूपणा करके अन्तमें कहा गया है—

एत्थ य जीवसमासे अणुमिगाय सुहुम-निउणमइकुसले । सुहुमं कालविभागं विमण्ज सुयम्मि उवजुत्तो ॥ २४० ॥

अर्थात् सूक्ष्म एवं निपुण बुद्धिबाले कुशल जनोंको चाहिए कि वे जीवसमासके इस स्थलपर श्रुतज्ञानमें उपयुक्त होकर अनुक्त मार्गणाओंके सूक्ष्म काल-विभागका अनुमार्गण करके शिष्य जनोंको उसका भेद प्रतिपादन करें।

अन्तर प्ररूपणा करते हुए जीवसमासमें सबसे पहले अन्तरका स्वरूप बतलाया गया है पुनः चारों गतिवाले जीव मरण कर कहां कहां उत्पन्न होते हैं, यह बताया गया है। पुनः जिनमें अन्तर सम्भव है, ऐसे गुणस्थानों और मार्गणास्थानोंका अन्तरकाल बताया गया है। पश्चात् तीन गाथाओंके द्वारा गुणस्थानोंकी अन्तरप्ररूपणा की गई है, जब की वह षट्खण्डागममें १९ सूत्रोंके द्वारा वर्णित है। तदनन्तर कुछ प्रमुख मार्गणाओंकी अन्तर प्ररूपणा करके कहा गया है कि-

भत्र-भावपरित्तीणं काल विभागं कमेणऽणुगमित्ता । भावेण समुवउत्तो एवं कुजंऽतराणुगमं ॥ २६३॥

अर्थात् अनुक्त रोष मार्गणाओंके भव और भाव-परिवर्तन-सम्बन्धी काल-विभागको ऋषसे अनुमार्गण करके भावसे समुपयुक्त (अतिसावधान) होकर इसी प्रकारसे रोष मार्गणाओंके अन्तरानुगमको करना चाहिए।

भावप्ररूपणा जीवसमासमें केवल छह गाथाओं के द्वारा की गई है, जब कि घट्खण्डागमके जीवस्थानमें वह ९२ सूत्रोंमें वर्णित है। जीवसमासकी संक्षेपताको लिए हुए विशेषता यह है कि इसमें एक एक गाथाके द्वारा मार्गणास्थानों में औदयिक आदि भावोंका निर्देश कर दिया गया है। यथा—

गइ काय वेय लेस्सा कसाय अन्नाण अजय असण्णी। मिच्छाहारे उदया, जियभब्वियर त्रिय सहावो॥ २६९॥

अर्थात् गति, काय, वेद, लेश्या, अज्ञान, असंयम, असंज्ञी, मिथ्यात्व और आहारमार्गणाएँ औदियिकभावरूप हैं। जीवत्व, भन्यत्व और इतर (अभन्यत्व) ये तीनों स्वभावरूप अर्थात् पारिणामिक भावरूप हैं।

जीवसमासमें अल्पबहुत्वकी प्ररूपणा एक खास ढंगसे की गई है, जिससे षट्खण्डागमके प्रथम खण्ड जीवहाण और द्वितीय खण्ड खुदाबंध इन दोनों खंडोंकी अल्पबहुत्वप्ररूपणांके आधारका सामंजस्य बैठ जाता है। अल्पबहुत्वकी प्ररूपणांमें जीवसमासके भीतर सर्वप्रथम जो दो गाथाएँ दी गई हैं, उनका मिलान खुदाबंधके अल्पबहुत्वसे कीजिए—

#### जीवसमास-गाथा-

थोत्रा नरा नरेहि य असंखगुणिया हवंति णेरइया । तत्तो सुरा सुरेहि य सिद्धाऽणंता तओ तिरिया ॥ २७१ ॥

थोत्राउ मणुस्सीओ नर-नरय-तिरिक्खिओ असंखगुणा । सुर-देवी संखगुणा सिद्धा तिरिया अणंतगुणा ॥ २७२ ॥

#### खुद्दाबन्ध-सूत्र-

अप्पाबहुगाणुगमेण गदियाणुवादेण पंच गदीओ समासेण ॥ १ ॥ सन्वत्थोवा मणुसा ॥ २ ॥ गेरइया असंखेजगुणा ॥ ३ ॥ देवा असंखेजगुणा ॥ ४ ॥ सिद्धा अणंतगुणा ॥ ५ ॥ ( ख़ुदाबंध-अल्पब. पृ. ४५१ )

अट्टगदीओ समासेण ॥ ७ ॥ सन्वत्योवा मणुस्सिणीओ ॥ ८ ॥ मणुस्सा असंखेजगुणा ॥ ९ ॥ पेचिंदियतिरिक्खजोणिणीओ असंखेजगुणाओ ॥ ११ ॥ देवा संखेजगुणा ॥ १२ ॥ देवीओ संखेजगुणाओ ॥ १३ ॥ सिद्धा अणंतगुणा ॥ १४ ॥ तिरिक्खा अणंतगुणा ॥ १५ ॥ (खुदावं. अत्पव. पृ. ४५१)

दोनों प्रन्थोंके दोनों उद्धरणोंसे बिलकुल स्पष्ट है कि खुदाबन्धके अल्पबहुत्वका वर्णन उक्त दोनों गाथाओंके आधारपर किया गया है। इसी प्रकार खुदाबन्धके अल्पबहुत्व-सम्बन्धी सू. १६ से २१ तकका आधार जीवसमासकी २७५ वीं गाथा है, सू. ३८ से ४४ तकका आधार २७६ वीं गाथा है।

खुदाबन्धमें मार्गणाओंके अल्पबहुत्वकी प्ररूपणांके पश्चात् जो अल्पबहुत्वमहादण्डक है, उसमें सू. २ से लेकर ४३ वें सूत्र तककी अल्पबहुत्व-प्ररूपणांका आधार जीवसमासकी गा. २७३ और २७४ है।

जीवस्थानके भीतर गुणस्थानोंके अल्पबहुत्वका जो वर्णन सू. २ से लेकर २६ वें सूत्र तक किया गया है, उसका आधार जीवसमासकी २७७ और २७८ वीं गाथा है। पुनः मार्गणास्थानोंमें गतिमार्गणाका अल्पबहुत्व गुणस्थानोंको साथ कहा गया है। इन्द्रिय और कायमार्गणाके अल्पबहुत्वकी वेही गाथाएँ आधार हैं, जिनकी चर्चा अभी खुदाबन्धके सूत्रोंके साथ समता बताते हुए कर आए हैं। अन्तमें शेष अनुक्त मार्गणाओंके अल्पबहुत्व जाननेके लिए २८१ वीं गाथामें कहा गया है कि—

' एवं अप्पाबहुयं दन्वपमाणेहि साहेजा '।

अर्थात् इसी प्रकारसे नहीं कही हुई शेष सभी मार्गणाओंके अल्पबहुत्वको द्रव्यप्रमाणा- नुगम (संख्याप्ररूपणा ) के आधारसे सिद्ध कर छेना चाहिए।

जीत्रसमासका उपसंहार करते हुए सभी द्रव्योंका द्रव्यकी अपेक्षा अल्पबहुत्व और प्रदेशोंकी अपेक्षा अल्पबहुत्व बतलाकर अन्तमें दो गाथाएँ देकर उसे पूरा किया है, जिससे जीवसमास नामक प्रकरणकी महत्ताका बोध होता है। वे दोनों गाथाएँ इस प्रकार हैं—

- १) बहुभंगदिद्विवाए दिद्वत्थाणं जिनवरोवइद्वाणं ।धारणपत्तद्वो पुण जीवसमासत्य उवजुत्तो ॥ २८५ ॥
- २) एवं जीवाजीवे वित्थरमिहिए समासनिदिहे । उवजुत्तो जो गुणए तस्स मई जायए विउठा ॥ २८६ ॥

अर्थात् जिनवरोंके द्वारा उपदिष्ट और बहुमेदवाले दृष्टिवादमें दृष्ट अर्थोंकी धारणाको वह पुरुष प्राप्त होता है, जो कि इस जीवसमासमें कहे गये अर्थको हृदयङ्गम करनेमें उपयुक्त होता है। इस प्रकार द्वादशाङ्ग श्रुतमें विस्तारसे कहे गये और धेरे द्वारा समास (संक्षेप) से कहे गये इस प्रन्थमें जो उपयुक्त होकर उसके अर्थका गुणन (चिन्तन और मनन) करता है, उसकी बुद्धि विपुल (विशाल) हो जाती है।

#### उपसंहार

इस प्रकार जीवसमासकी रचना देखते हुए उसकी महत्ता हृदयपर खतः ही अंकित हो जाती है और इस बातमें कोई सन्देह नहीं रहता कि उसके निर्माता पूर्ववेत्ता थे, या नहीं ? क्योंकि उन्होंने उपर्युक्त उपसंहार गाथामें खयं ही 'बहुभंगदिद्वियाए' पद देकर अपने पूर्ववेता होनेका संकेत कर दिया है।

समग्रजीवसमासका सिंहावलोकन करनेपर पाठकगण दो बातोंके निष्कर्षपर पहुंचेंगे एक तो यह कि वह विषयवर्णनकी सूक्ष्मता और महत्ताकी दृष्टिसे बहुत महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ है और दूसरी यह कि षट्खण्डागमके जीवट्टाण-प्ररूपणाओंका वह आधार रहा है।

यद्यपि जीवसमासकी एक बात अवश्य खटकने जैसी है कि उस में १६ खर्गोंके स्थानपर १२ स्वर्गोंके ही नाम हैं और नव अनुदिशोंका भी नाम-निर्देश नहीं है, तथापि जैसे तत्त्वार्थसूत्रके 'दशाष्ट्रपञ्चद्वादशविकल्पाः' इत्यादि सूत्रमें १६ के स्थानपर १२ कल्पोंका निर्देश होनेपर भी इन्द्रोंकी विवक्षा करके और 'नवसु प्रैवेयकेषु विजयादिषु' इत्यादि सूत्रमें अनुदिशोंके नामका निर्देश नहीं होनेपर भी उसकी 'नवसु' पदसे सूचना मान करके समाधान कर लिया गया है उसी प्रकारसे यहां भी समाधान किया जा सकता है।

षट्खण्डागमके पृ. ५७२ से लेकर ५७७ तक वेदनाखण्डके वेदनाक्षेत्रविधानके अन्तर्गत अवगाहना-महादण्डकके सू. ३० से लेकर ९९ वें सूत्र तक जो सब जीवोंकी अवगाहनाका अल्पबहुत्व बतलाया गया है, उसके सूत्रात्मक बीज यद्यपि जीवसमासकी क्षेत्रप्ररूपणामें निहित है, तथापि जैसा सीधा सम्बन्ध, गो. जीवकाण्डमें आई हुई 'सुहुमणिवाते आमू' इत्यादि (गा. ९७ से लेकर १०१ तककी) गाथाओंके साथ बैठता है, वैसा अन्य नहीं मिलता। इन गाथाओंकी रचना-राली ठीक उसी प्रकारकी है, जैसी कि वेदनाखण्डमें आई हुई चौसठ पदिकवाले जवन्य और उत्कृष्ट अल्पबहुत्वकी गाथाओंकी है। यतः गो. जीवकाण्डमें पूर्वाचार्य-परम्परासे आनेवाली

अनेकों गाथाएँ संकल्प्ति पाई जाती हैं, अतः बहुत सम्भव तो यही है कि ये गाथाएँ भी वहां संगृहीत ही हों। और यदि वे नेमिचन्द्राचार्य-रचित हैं, तो कहना होगा कि उन्होंने सचमुच पूर्व गाथा-सूत्रकारोंका अनुकरण किया है।

विदुषीरन पंडिता सुमितबाईजीने यह आर्ष ग्रंथराजका संपादन बहुत परिश्रमपूर्वक किया है और बहुतही सुंदर हुआ है। पूरा षट्खण्डागम एक जिल्दमें (एक पुस्तकमें) होनेसे स्वाध्याय करनेवालोंको और अभ्यास करनेवालोंको सुगम होगया है। जिनवाणीका यह आद्य प्रन्थ होनेसे अलंत महत्त्वशाली है। मुझे जो प्रस्तावना लिखनेका सुअवसर दिया इसलिये मैं बाईजीका आभारी हूँ।

चैत्रशुद्ध प्रतिपदा १४ – ३ – १९६४ सोलापूर

आ.

पं. हिरालाल शास्त्री सादूमल

## -- विषय सूची —

|                                                | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •  | . 10                                     |                    |
|------------------------------------------------|------------------------------------------|------------------------------------------|--------------------|
| विषय                                           | पृष्ठ                                    | विषय                                     | प्रष्ठ             |
| प्रथमखण्ड जीवस्थान                             | १-३४४                                    | ४) योगमार्गणाकी अपेक्षा जी               | त्रोंका            |
| १ सत्प्ररूपणा                                  | १-५२                                     | नि रूपण                                  | २१-३५              |
| <b>मंग</b> ळाचरण                               | ?                                        | ५) वेदमार्गणाकी अपेक्षा जीवे             | ों <b>का</b>       |
| चौदह मार्गणाओंका निर्देश                       | २                                        | निरूपण                                   | ३५-३७              |
| आठ अनुयोगद्वारोंका निर्देश                     | 8                                        | ६) कषायमार्गणाकी अपेक्षा जीवोंका         |                    |
| सत्प्ररूपणामें ओव और आदेशव                     | ना निर्देश ५                             | निरूपण                                   | ३७-३८              |
| ओघसे जीवोंके अस्तित्त्रका निरू                 |                                          | \                                        |                    |
| १) मिध्यादृष्टि गुणस्थानका स्वरूप              | نو د د د د د د د د د د د د د د د د د د د | नि रूपण                                  | ३८-४०              |
| २) सासादनसम्यग्द्धिका स्वरूप                   | ,<br>ų                                   | ८) संयममार्गणाकी अपेक्षा र्ज             | विंका              |
| ३) सम्यामिथ्यादृष्टिका स्वरूप                  | ,<br>٤                                   |                                          | ४०-४२              |
| ४) असंयतसम्यग्दष्टिका स्वरूप                   |                                          | ९) दर्शनमार्गणाकी अपेक्षा जीबोंका        |                    |
| ४) संयतासंयतका स्वरूप<br>५) संयतासंयतका स्वरूप | ધ્                                       |                                          | ४२-४३              |
|                                                | 9                                        | १०) लेस्यामार्गणाकी अपेक्षा र्ज          |                    |
| ६) प्रमत्तसंयतका स्वरूप                        | و                                        | _                                        | ४३-४५              |
| ७) अप्रमत्तसंयतका स्वरूप                       | 2                                        | ११) भव्यमार्गणाकी अपेक्षा जीवोंका        |                    |
| ८) अपूर्वकरणसंयतका स्वरूप                      | ۷                                        | _                                        | ४५-४६              |
| ९) अनिवृत्तिकरणसंयतका स्वरूप                   | ९                                        | १२) सम्यक्त्वमार्गणाकी अपेक्षा जीवोंका   |                    |
| १०) सृक्ष्मसांपरायसंयतका स्वरूप                | 9                                        | वर्णन                                    |                    |
| ११) उपशान्तकषायसंयतका स्वरूप                   | १०                                       | १३) संज्ञिमार्गणाकी अपेक्षा जीवोंका      |                    |
| १२) क्षीणकषायसंयतका स्वरूप                     | १०                                       | निरूपण                                   | ५१                 |
| १३) सयोगिकेवलीका स्वरूप                        | १०                                       | १४) आहारमार्गणाकी अपेक्षा उ              |                    |
| १४) अयोगिकेवर्लाका स्वरूप                      | ११                                       |                                          | ५१-५२              |
| सिद्धोंका स्वरूप                               | ११                                       | २ द्रव्यप्रमाणानुगम                      | ५३-८४              |
| आदेशसे जीवके अस्तित्वका                        |                                          | ३ क्षेत्रानुगम                           | ८५-१००             |
| निरूपण                                         | १२-५२                                    | ४ स्पर्शनानुगम<br>५ कालानुगम             | १०१-१२ <b>६</b>    |
| १) गतिमार्गणाकी अपेक्षा जीवोंका                |                                          | ५ कालानुगम<br>६ अन्तरानुगम               | १२७-१६८<br>१६९-२१५ |
| <b>निरू</b> प्ण                                | १२-१५                                    | ७ भावानुगम                               | २१५-२२७            |
| २) इंद्रियमार्गणाकी अपेक्षा जीवोंका            |                                          | ८ अल्पबहुखानुगम                          | २२७-२५८            |
| निरूपण                                         | १५-१९                                    | ् जीवस्थान−चूलिका                        |                    |
| ३) कायमार्गणाकी अपेक्षा जीवोंका                |                                          | १) प्रकृति समुक्षीर्तन चूलिका २५८-२७५    |                    |
| निरूपण                                         | १९-२१                                    | ३) स्थान समुर्त्कार्तन चूलिका            |                    |
| 1.1 2.1-1                                      | , , , ,                                  | A 19 19 19 19 19 19 19 19 19 19 19 19 19 | 121110             |

#### छक्खंडागम

| विषय                                   | पृष्ठ      | विषय                                  | पृष्ठ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|----------------------------------------|------------|---------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ३) प्रथम महादण्डक चूलिका               | <b>२९८</b> | १ वेदना निक्षेप                       | ५३५-५३६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <li>४) दितीय महादण्डक चूलिका</li>      | २९९        | २ वेदना नयविभाषणता                    | ५३६-५३७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ५) तृतीय महादण्डक चूलिका               | ३००        | ३ वेदना नामविहाण                      | ५३७-५३८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ६) उत्कृष्टस्थिति चूलिका               | ३०१-३०६    | ४ वेदना दब्बविहाण                     | ५३९-५६६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ७) जघन्यस्थिति चूलिका                  | ३०६-३१०    | ५ वेदना क्षेत्रविधान                  | ५६६-५७८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ८) सम्यक्त्वोत्पत्ति चूलिका            | ३११-३१५    | ६ वेदना कालविधान                      | ५७९-६११                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ९) गति आगति चूलिका                     | ३१५-३४४    | ७ वेदना भावविधान                      | ६१२-६४०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| द्वितीयखण्ड खुदाबन्ध                   | ३४५-४६४    | ८ वेदना प्रत्यय विधान                 | ६४१-६४३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| १) बंधक प्ररूपणा                       | ३४५-३५१    | ९ वेदना स्वामित्व विधान               | ६४४-६४५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| २) स्वामित्वानुगम                      | ३५१-३५९    | १० वेदना वेदन विधान                   | ६४५-६५०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ३) एक जीवकी अपेक्षा कालानुग            | म३६०-३७९   | ११ वेदना गति विधान                    | ६५०-६५२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ४) एक जीवकी अपेक्षा अन्तरानुग          | म३७९-३९०   | १२ वेदना अनन्तर विधान                 | ६५२-६५३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ५) नाना जीवोंकी अपेक्षा                |            | १३ वेदना संनिकर्ष विधान               | ६५३-६७८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| भंगविचया <b>नुग</b> म                  | ३९१-३९३    | १४ वेदना परिणाम विधान                 | ६७९-६८३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ६) द्रव्य प्रमाणानुगम                  | ३९४-४०७    | १५ वेदना भागाभाग विधान                | ६८३-६८५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ७) क्षेत्रानुगम                        | ४०७-४१६    | १६ वेदना अल्पबहुत्व                   | ६८५-६८७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ८) स्पर्शना <b>नुगम</b>                | ४१७-४३५    | ्रयंचम वर्गणाखण्ड                     | ६८८-७९४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ९) नाना जीवोंकी अपेक्षा                |            | स्पर्श अनुयोगद्वार                    | ६८८-६९२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| कालानुगम                               | ४३६-४४०    | कर्म अनुयोगद्वार                      | ६९२-६९५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| १०) नाना जीवोंकी अपेक्षा               |            | प्रकृति अनुयोगद्वार                   | ६९६-७१८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| अन्तरा <b>नु</b> गम                    | 880-888    | बंधन अनुयोगद्वार                      | ७१८-७७७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ११) भागाभागानुगम                       | 888-840    | चूलिका                                | ७७७-७८२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| १२) अल्पबहुत्वानुगम                    | ४५०-४६४    | महादण्डक                              | ७८२-७९४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <b>तृ</b> तीय खण्ड - बन्धस्वामित्वविचय |            | — o—                                  | - 45 - 4.6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                        | ४६५-४७४    | पारिभाषिक शब्दसूची                    | ७८५-८१०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| २) आदेशकी अपेक्षा बंधस्वामित्व         |            | प्रन्थगत प्राकृतशब्दोंका              | ~ 40.0 40.0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| चतुर्थ वेदनाखण्ड                       | ५१०-६८७    |                                       | < < 2 < 2 < 8 < < 2 < 8 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < < 2 < 2 |
| <b>मंगलाचरण</b>                        | ५१०-५२२    | मंगल-गाथासूत्र<br>राजि प्रस्थ         | ८१५-८१७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| कृतिअनुयोगद्वार                        | ५१२-५३३    | शुद्धि-पत्रक<br>सिद्धांत-शब्द-परिभाषा | ८१९-८३२<br><b>८३३</b> -८००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| वेदनाअनुयोगद्वार                       | ५३४-६७७    | <u> </u>                              | <b>८३२-</b> ८४०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |



सिरिभगवंत-पुष्फदंत-भूदबिख-पणीदी

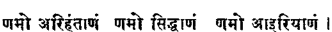
## छक्खंडागमो

तस्स

## पढमखंडे जीवट्ठाणे

## १ संतपरूवणा

-2776M/CSV



णमो उवज्झायाणं णमो लोए सन्वसाहूणं ॥ १ ॥

अरिहंतोंको नमस्कार हो, सिद्धोंको नमस्कार हो, आचार्योंको नमस्कार हो, उपाध्यायोंको नमस्कार हो और लोकमें स्थित सर्व साधुओंको नमस्कार हो ॥ १॥

अरिहन्त – अरि अर्थात् शत्रुस्वरूप मोहके जो घातक हैं वे अरिहन्त कहलाते हैं। अथवा जो ज्ञानावरण और दर्शनावरणरूप रजके घातक हैं वे अरिहन्त कहलाते हैं। अभिप्राय यह है कि जो ज्ञानावरण, दर्शनावरण, मोहनीय और अन्तराय इन चार घातिया कमेंको नष्ट करके अनन्त-चतुष्टयको प्राप्त कर चुके हैं वे अरिहन्त कहलाते हैं।

सिद्ध जो ज्ञानावरणादि आठों कमोंको नष्ट करके अभीष्ट साध्यको सिद्ध करते हुए कृतकृत्य हो चुके हैं वे सिद्ध कहे जाते हैं । उक्त आठ कमोंके नष्ट हो जानेपर सिद्धोंमें निम्न आठ गुण स्वभावतः प्रकट हो जाते हैं । केवलज्ञान, केवलदर्शन, अव्याबाधन्व, सम्यक्तव, अवगाहनत्व, सूक्ष्मत्व, अगुरुलघुत्व और अनन्तर्वार्थ ।

आचार्य— जो दर्शन, ज्ञान, चारित्र तप, और वीर्यरूप पांच प्रकारके आचारका खर्य निरतिचार आचरण करते हैं तथा अन्य साधुओंको कराते हैं और उसकी शिक्षा देते हैं वे आचार्य कहलाते हैं। इनमें कितने ही चौदह, दस या नौ पूर्वोंके पारगामी एवं तात्कालिक स्वसमय व परसमयरूप श्रुतके ज्ञाता भी होते हैं।

उपाध्याय— जो द्वादशांगरूप स्वाध्यायका उपदेश देते हैं, अथवा तात्कालिक प्रयचन-का न्याल्यान करते हैं वे उपाध्याय कहलाते हैं। साधु— जो मोक्षप्राप्तिके कारणभूत रत्नत्रयके सिद्ध करनेमें सदा तत्पर रहते हैं और समस्त प्राणियोंके विषयमें समताभावको धारण करते हैं वे साधु कहलाते हैं। प्रंथारम्भके पहिले मंगल, प्रंथरचनाका कारण, प्रयोजन, प्रंथका प्रमाण, नाम और कर्ता; इन छहके कथन करनेकी आचार्यपरंपरागत शैली है। तदनुसार श्री पुष्पदन्ताचार्यने उक्त मंगल आदिके प्ररूपणार्थ यह मंगलसूत्र कहा है। यह मंगलसूत्र णमोकार मंत्रके नामसे प्रसिद्ध है। 'मं पापं गालयित इति मंगलम्' अर्थात् जो पापरूप मलका गालन करे उसे मंगल कहते हैं। द्रव्यमल और भावमलके भेदसे मल दो प्रकारका है। इनमें द्रव्यमल भी दो प्रकारका है— बाह्य द्रव्यमल और अभ्यन्तर द्रव्यमल। उनमें पसीना, धूलि और मल मूत्र आदि बाह्य द्रव्यमल हैं। सबनरूपमें आत्मासे सम्बद्ध प्रकृति, स्थिति, अनुभाग और प्रदेश इन भेदोंमें विभक्त ऐसे ज्ञानावरणादि आठ प्रकारके कर्म अभ्यन्तर द्रव्यमल कहे जाते हैं। अज्ञान एवं अदर्शन आदि परिणामोंको भावमल कहते हैं। अथवा 'मंग ' शब्दका अर्थ पुष्प या सुख होता है। अत एव 'मंग सुखं लाति आदत्ते इति मंगलम् ' इस निरुक्तिके अनुसार जो सुखको लाता है उसे मंगल कहते हैं।

अब चौदह गुणस्थानोंके अन्वेषणमें प्रयोजनभूत होनेसे यहां सर्वप्रथम गति आदि चौदह मार्गणाओंके जान लेनेकी प्रेरणा की जाती है—

## एत्तो इमेसिं चोद्सण्हं जीवसमासाणं मग्गणहुदाए तत्थ इमाणि चोद्स चेव द्वाणाणि णायन्वाणि भवंति ॥ २ ॥

यहां इन चौदह जीवसमासों अर्थात् मिथ्यात्वादि गुणस्थानोंकी प्ररूपणामें जीवोंके अन्वेषणमें प्रयोजनभूत होनेसे ये चौदह मार्गणास्थान जान लेनेके योग्य हैं ॥ २॥

' जीवाः समस्यन्ते संक्षिप्यन्ते एषु इति जीवसमासाः ' इस निरुक्तिके अनुसार जिनमें अनन्तानन्त जीवोंका संक्षेप किया जाता है उन्हें जीवसमास कहते हैं। इस प्रकार यहां जीवसमाससे चौदह गुणस्थानोंका ग्रहण होता है। मार्गणा, गवेषण और अन्वेषण ये समानार्थक शब्द हैं। जहांपर या जिनके द्वारा सत् संख्या आदि आठ अनुयोगद्वारोंसे संयुक्त उपर्युक्त चौदह गुणस्थानोंका अन्वेषण किया जाता है वे मार्गणास्थान कहे जाते हैं।

तं जहा ॥ ३ ॥

वे मार्गणायें इस प्रकार हैं ॥ ३ ॥

## गइ इंदिए काए जोगे वेदे कसाए णाणे संजमे दंसणे लेस्सा भविय सम्मत्त सण्णि आहारए चेदि ॥ ४ ॥

गति, इन्द्रिय, काय, योग, वेद, कषाय, ज्ञान, सयम, दर्शन, लेश्या, भव्यत्व, सम्यक्तव, संज्ञी और आहार; ये वे चौदह मार्गणायें हैं ॥ ४ ॥

१ गति— जो प्राप्त की जाय उसे गति कहते हैं। अथवा, एक भवसे दूसरे भवमें जानेका गति कहते हैं। अथवा गतिनामक नामकर्मके उदयसे जो जीवकी अवस्थाविशेष उत्पन्न होती है उसे गति कहते हैं । सामान्यरूपसे वह गति चार प्रकारकी है— देवगति, मनुष्यगति, तिर्यंचगति और नरकगति ।

२ इन्द्रिय— चूंकि स्पर्शनादि इन्द्रियां इन्द्रके समान अपने अपने विषयके ग्रहण करनेमें स्वयं ही समर्थ हैं, अतएव उन्हें इन्द्रिय शब्दसे संबोधित किया जाता है। अथवा इन्द्रका अर्थ आत्मा होता है, उस आत्माके जो लिंग या चिन्ह हैं उन्हें इन्द्रियां कहते हैं।

३ काय— पृथिवी आदि नामकर्मीके उदयस जो संचित होता है उसका नाम काय है। अथवा योगरूप आत्माकी प्रवृत्तिसे संचयको प्राप्त हुए औदारिकादिरूप पुद्गलिएडको काय समझना चाहिये। वह काय पृथिवीकाय आदिके भेदसे छह प्रकारका है। वे पृथिवी आदि छह काय त्रसकाय और स्थावरकाय इन दो भेदोंमें अन्तर्हित हैं।

४ योग- शरीर नामकर्मके उदयके अनुसार मन, वचन और कायसे संयुक्त जीवकी जिस शक्तिके निमित्तसे कर्मका आगमन होता है उसे योग कहते हैं।

५ वेद— वेद कर्मके उदयसे जीव भिन्न भिन्न भावोंका (स्त्रीभाव, पुरुषभाव, न पुंसकभावका) जो वेदन करता है उसे वेद कहते हैं।

६ कषाय— जो सुख व दुःख आदिरूप अनेक प्रकारके धान्यको उत्पन्न करनेवाले कर्म-क्रपी क्षेत्रको कर्षण करतें हैं उन्हें कषाय कहते हैं।

७ ज्ञान- जिसके द्वारा जीव त्रिकालवर्ती समस्त द्रव्य, उनके गुण और अनेक प्रकारकी पर्यायोंको प्रत्यक्ष अथवा परोक्ष रूपसे जानता है उसको ज्ञान कहते हैं।

८ संयम— अहिंसादि व्रतोंका धारण करना, ईर्या-भाषादिरूप समितियोंका परिपालन करना, कोधादि कषायोंका जीतना, अनर्थदण्डोंका परित्याग करना और पांचों इन्द्रियोंका दमन करना; इसका नाम संयम है। अभिप्राय यह है कि त्याज्य विषयसे जो निवृत्ति और प्राह्म विषयमें जो प्रवृत्ति होती है उसे संयम कहते हैं।

९ दर्शन— सामान्य-विशेषात्मक आत्मस्वरूपका जो अवभासन होता है उसे दर्शन कहते हैं। आगममें अन्तर्मुख चित्र्प्रकाशको दर्शन और बिहर्मुख चित्र्प्रकाशको ज्ञान माना गया है। अभिग्राय यह है कि ज्ञानकी उत्पत्तिमें निमित्तभूत जो प्रयत्न होता है तद्रूपसे परिणत आत्माके संवेदनको दर्शन और तत्परश्चात् बाह्य पदार्थके विषयमें जो विकल्परूप ग्रहण होता है उसे ज्ञान समझना चाहिये। यही इन दोनोमें भेद भी है।

१० लेश्या— जिसके द्वारा जीव पुण्य और पापसे अपनेको लिप्त करता है उसका नाम लेश्या है। यह लेश्या शब्दका निरुक्तत्यर्थ है। तात्पर्य यह कि कषायानुरंजित जो योगोंकी प्रवृत्ति होती है उसे लेश्या कहते हैं।

- ११ भन्यत्व— जिन जीवोंके लिये भविष्यमें मुक्ति प्राप्त करना संभव है या जो तिद्विपयक योग्यता रखते हैं उन्हें भन्य जीव कहते हैं । तथा जो किसी भी समय मुक्ति प्राप्त नहीं कर सकते हैं या जिन जीवोंमें वैसी योग्यता नहीं है उन्हें अभव्य जीव कहते हैं ।
- १२ सम्यक्त- आप्त, आगम और पदार्थरूप तत्त्वार्थके श्रद्धानका नाम सम्यक्त है। अभिप्राय यह है कि जिनेन्द्र भगवान्के द्वारा उपदिष्ट छह द्रव्य, पांच अस्तिकाय और नत्र पदार्थीका, आज्ञा और अधिगमसे जो श्रद्धान होता है उसे सम्यक्त्व कहते हैं।
- १३ संज्ञी— जो जीव मनके अवलंबनसे शिक्षा, क्रिया, उपदेश और आलापको प्रहण कर सकते हैं उन्हें संज्ञी तथा जो उक्त शिक्षा आदिको प्रहण नहीं कर सकते हैं उन्हें असंज्ञी कहते हैं। 'सम्यक् जानाति इति संज्ञम् ' इस निरुक्तिके अनुसार ' संज्ञ ' शब्दका अर्थ मन होता है। वह जिन जीवोंके पाया जाता है उन्हें संज्ञी और उक्त मनसे रहित जीवोंको असंज्ञी समज्ञना चाहिये।
- १४ आहारक— जो जीव औदारिक, वैक्रियिक और आहारक इन तीन शरीर तथा छह पर्याप्तियोंके योग्य पुद्गलवर्गणाओंको प्रहण करते हैं उन्हें आहारक कहते हैं। तथा इस प्रकारके आहारके न प्रहण करनेवाले जीव अनाहारक कहे जाते हैं। विष्रहगतिको प्राप्त चारों गतिके जीव, प्रतर और लोकपूरण समुद्धातको प्राप्त हुए सयोगकेवली, अयोगकेवली एवं सिद्ध भगवान् अनाहारक होते हैं। इनके सिवाय शेष जीवोंको आहारक जानना चाहिये।

अब उन खोजे जानेवाळे जीवसमासों ( गुणस्थानों ) के अनुयोगद्वारोंकी प्ररूपणा करनेके छिये आंगेका सूत्र कहते हैं —

## एदेसि चेव चोदसण्हं जीवसमासाणं परूवणहुदाए तत्थ इमाणि अहु अणियोगदाराणि णायच्वाणि भवंति ॥ ५ ॥

इन्हीं चौदह जीत्रसमासोंकी प्ररूपणारूप प्रयोजनकी सिद्धिमें सहायक होनेसे यहां ये आठ अनुयोगद्वार जानने योग्य हैं॥ ५॥

#### तं जहा ॥ ६ ॥

वे आठ अनुयोगद्वार इस प्रकार हैं ॥ ६ ॥

## संतपरूवणा दन्वपमाणाणुगमो खेत्ताणुगमो फोसणाणुगमो कालाणुगमो अंतराणुगमो भावाणुगमो अप्पाबहुगाणुगमो चेदि ॥ ७ ॥

सत्प्ररूपणा, द्रव्यप्रमाणानुगम, क्षेत्रानुगम, स्पर्शनानुगम, कालानुगम, अन्तरानुगम, भावानुगम और अल्पबहुत्वानुगम ये वे आठ अनुयोगद्वार हैं ॥ ७ ॥

१ सत्प्ररूपणा – उत्पाद, न्यय और धौन्य स्वरूप अस्तित्वका प्रतिपादन करनेवाटी प्ररूपणाको सत्प्ररूपणा कहते हैं।(२) द्रन्यप्रमाणानुगम – सत्प्ररूपणा द्वारा जिनका अस्तित्व ज्ञात हो चुका है उन्होंके प्रमाणकी प्ररूपणा द्वव्यप्रमाणानुगम अनियोगद्वार करता है।(३) क्षेत्रानुगम

इस अनुयोगद्वारमें उन्होंकी वर्तमान अवगाहनाकी प्ररूपणा की जाती है। (४) स्पर्शनानुगम— उनके ही अतीतकालविशिष्ट स्पर्शका वर्णन करता है। (५) कालानुगम— जिसमें उक्त द्रव्योंकी जघन्य और उन्हृष्ट स्थितिका वर्णन हो उसे कालानुगम कहते हैं। (६) अन्तरानुगम— जिन द्रव्योंके स्तित्वादिका ज्ञान हो चुका है उन्हींके अन्तरकालकी प्ररूपणा अन्तरानुगम अनुयोगद्वार करता है। (७) भावानुगम— उक्त द्रव्योंके भावकी प्ररूपणा करनेवाले अनुयोगद्वारका नाम भावानुगम अनुयोगद्वार है। (८) अल्पबहुत्वानुगम— अल्पबहुत्व अनुयोगद्वार एक दूसरेकी अपेक्षा उन्हीं द्रव्योंकी हीना-धिकताका निरूपण करता है।

अब पहले सम्प्ररूपणाके स्थरूपका निरूपण करनेके लिये सूत्र कहते हैं—

## संतपरूवणदाए दुविहो णिदेसी ओघेण आदेसेण य ॥ ८ ॥

सत्प्ररूपणामें ओवकी अपेक्षा और आदेशकी अपेक्षा निर्देश दो प्रकारका होता है ॥८॥ निर्देश शब्दका अर्थ प्ररूपणा या ब्याख्यान होता है । ओघसे अभिप्राय सामान्य और आदेशसे अभिप्राय विशेषका है । सूत्रका अर्थ करते समय यहां पूर्व सूत्रोक्त 'चोदसण्हं जीवसमासाणं' इस पदकी अनुवृत्ति करनी चाहिये । इसिलये उसका यह अर्थ होता है कि चौदह जीवसमासोंके सत्त्रका निरूपण ओघ और आदेश इन दो प्रकारोंसे किया जाता है । जीव जिन औदयिकादि भावोंमें भले प्रकारसे रहते हैं उन्हें जीवसमास कहते हैं । वे औदयिकादि भाव ये हैं— जो भाव कमोंके उपशाससे उत्पन्न होता है उसे औपश्मिक भाव कहते हैं । जो कमोंके क्षयसे उत्पन्न होता है उसे क्षायिक भाव कहते हैं । जो भाव कमोंके क्षय और उपशाससे होता है उसे क्षायोपशिमक भाव कहते हैं । अभिप्राय यह है कि विवक्षित कर्मप्रकृतिके सर्वघाती स्पर्धकोंके उदयक्षय, उसीके सदयस्थारूप उपशाम, तथा देशवाती स्पर्धकोंके उदयसे जो भाव उत्पन्न होता है उसे क्षायोपशिमक भाव कहा जाता है । जो भाव कमोंके उदय, उपशाम, क्षय और क्षयोपशमकी अपेक्षाके विना जीवके स्वभावमात्रसे उत्पन्न होता है उसे पारिणामिक भाव कहते हैं ।

अब ओव अर्थात् गुणस्थानप्ररूपणका कथन करनेके लिये आगेका सूत्र कहते हैं— ओघेण अत्थि मिच्छाइंद्वी ॥ ९ ॥

सामान्यसे मिथ्यादृष्टि जीव हैं ॥ ९ ॥

मिथ्या, त्रितथ, अलीक और असत्य ये एकार्थवाची नाम हैं । दृष्टि शब्दका अर्थ दर्शन या श्रद्धान होता है । इससे यह तात्पर्य हुआ कि जिन जीवोंके विपरीत, एकान्त, विनय, संशय और अज्ञानरूप मिथ्यात्वकर्मके उदयसे उत्पन्न हुई दृष्टि मिथ्या होती है उन्हें मिथ्यादृष्टि जीव कहते हैं ।

अब दूसरे गुणस्थानका कथन करनेके छिये आगेका सूत्र कहते हैं ---

सासणसम्माइद्वी ॥ १० ॥

सामान्यसे सासादनसम्यग्दष्टि जीव हैं ॥ १०॥

सम्यक्तवकी विराधनाको आसादन कहते हैं। जो इस आसादनसे युक्त है उसे सासादन कहते हैं। अभिप्राय यह कि अनन्तानुबन्धिचतुष्कोंसे किसी एकका उदय होनेपर जिसका सम्यग्दर्शन वष्ठ हो गया है, किन्तु जो मिथ्यात्व कर्मके उदयसे उत्पन्न होनेवाले मिथ्यात्वरूप परिणामोंको प्राप्त नहीं हुवा है ऐसे मिथ्यात्व गुणस्थानके अभिमुख हुए जीवको सासादन कहते हैं।

अब सम्यग्मिथ्यादृष्टि गुणस्थानका प्रतिपादन करनेके लिये सूत्र कहते हैं ---

## सम्मामिच्छाइद्वी ॥ ११ ॥

सामान्यसे सम्यग्मिथ्यादृष्टि जीव हैं ॥ ११ ॥

दृष्टि, श्रद्धा, रुचि और प्रत्यय ये पर्यायवाची नाम हैं। जिस जीवके समीचीन और मिध्या दोनों प्रकारकी दृष्टि होती है उसको सम्यग्मिध्यादृष्टि कहते हैं। जिस प्रकार दृही और गुडको मिला देनेपर उनके स्वादको पृथक् नहीं किया जा सकता है, किन्तु उनका मिला हुआ स्वाद मिश्रभावको प्राप्त होकर जात्यन्तरस्वरूप होता है उसी प्रकार सम्यक्तव और मिध्यात्वरूप मिले हुए परिणामोंका नाम मिश्र गुणस्थान है। मिध्यात्व प्रकृतिके उदयसे जिस प्रकार सम्यक्तवका निरन्वय नाश होता है उस प्रकार सम्यग्मिध्यात्व प्रकृतिके उदयसे जिस प्रकार सम्यक्तवका निरन्वय नाश नहीं होता। इस गुणस्थानमें मिध्यात्व प्रकृतिके सर्ववाती स्पर्धकोंका उदयक्षय, उन्हींका सदवस्थारूप उपशम तथा सम्यग्मिध्यात्व प्रकृतिके सर्ववाती स्पर्धकोंका उदय रहनेसे क्षायोपशमिक भाव रहता है। अथवा सम्यक्तव प्रकृतिके देशवाती स्पर्धकोंका उदयक्षय, उन्हींके सदवस्थारूप उपशम तथा मिध्यात्व प्रकृतिके सर्ववाती स्पर्धकोंका उदयक्षय, उन्हींके सदवस्थारूप उपशम तथा मिध्यात्व प्रकृतिके सर्ववाती स्पर्धकोंका उदयक्षय, उन्हींके सदवस्थारूप उपशम तथा मिध्यात्व प्रकृतिके सर्ववाती स्पर्धकोंका उदय रहनेसे क्षायोपशमिक भाव रहता है।

अब सम्यग्दष्टि गुणस्थानका निरूपण करनेके लिये उत्तर सूत्र कहते हैं-

### असंजदसम्माइद्वी ॥ १२ ॥

सामान्यसे असंयतसम्यग्दछि जीव हैं ॥ १२ ॥

जिसकी दृष्टि समीचीन होती है उसे सन्यग्दृष्टि कहते हैं और संयमरहित सम्यग्दृष्टिकों असंयतसम्यग्दृष्टि कहते हैं। वे सम्यग्दृष्टि जीव तीन प्रकारके हैं— क्षायिकसम्यग्दृष्टि, वेदकसम्यग्दृष्टि (क्षायोपशिकसम्यग्दृष्टि) और औपशिकसम्यग्दृष्टि। अनन्तानुबन्धी चार और मिथ्यात्व, सम्यग्मिथ्यात्व तथा सम्यवत्व इन सात प्रकृतियोंके सर्वथा विनाशसे जीव क्षायिकसम्यग्दृष्टि होता है। इन्हीं सात प्रकृतियोंके उपशमसे वह उपशमसम्यग्दृष्टि तथा सम्यवत्व प्रकृतिके उदयसे वेदकसम्यग्दृष्टि होता है। यह वेदकसम्यवत्व— मिथ्यात्व और सम्यग्मिथ्यात्वके उदयक्षय और सद्वस्थारूप उपशमसे तथा सम्यवत्व प्रकृतिके देशवाती स्पर्धकोंके उदयसे हुआ करता है, इसीलिये इसको क्षायोपशिक सम्यग्दृश्नि कहा जाता है।

क्षायिकसम्यग्दष्टि जीय कभी मिथ्यालको नहीं प्राप्त होता। किन्तु उपशमसम्यग्दष्टि जीव परिणामोंके निमित्तसे उपशम सम्यक्त्वको छोड़कर मिश्यालको प्राप्त हो जाता है। वह कभी सासादन- सम्यादिष्ठ, कभी सम्यागमध्यादिष्ठ और कभी वेदकसम्यादिष्ठ भी हो जाता है। वेदकसम्यादिष्ठ जीन शिथिलश्रद्धानी होता है। जिस प्रकार वृद्ध पुरुष अपने हाथमें लकड़ीको शिथिलतापूर्वक पकड़ता है उसी प्रकार वह भी तत्त्वार्थके विषयमें शिथिलश्रद्धानी होता है। इस गुणस्थानमें क्षायिकसम्यक्त्वकी अपेक्षा क्षायिक, औपश्मिक सम्यक्त्वकी अपेक्षा औपश्मिक और वेदकसम्यक्त्वकी अपेक्षा क्षायोपश्मिक भाव भी होता है।

सूत्रमें सम्यग्दृष्टिके लिये जो असंयत विशेषण दिया गया है वह अन्तदीपक है। इसलिये वह अपनेसे नीचेके तीनों ही गुणस्थानोंके असंयतपनेका निरूपण करता है। तथा इस सूत्रमें जो सम्यग्दृष्टिपद है वह गंगानदीके प्रवाहके समान ऊपरके समस्त गुणस्थानोमें अनुवृत्तिको प्राप्त होता है।

अब देशविरत गुणस्थानके प्ररूपणके लिये उत्तर सूत्र कहते हैं—

संजदासंजदा ॥ १३ ॥

सामान्यसे संयतासंयत जीव होते हैं ॥ १३ ॥

पंचम गुणस्थानवर्ता जीवमें संयमभाव और असंयमभाव इन दोनोंको एक साथ स्वीकार कर ठेनेपर भी कोई विरोध नहीं आता है, क्योंकि, उन दोनोंकी उत्पत्तिके कारण भिन्न भिन्न हैं। उसके संयमभावकी उत्पत्तिका कारण त्रसिहंसासे विरितिभाव और असंयमभावकी उत्पत्तिका कारण त्रसिहंसासे विरितिभाव और असंयमभावकी उत्पत्तिका कारण स्थावरहिंसासे अविरिति भाव है। इसिल्ये यह संयतासंयत नामका पांचवां गुणस्थान बन जाता है। संयमासंयमभाव क्षायोपशिकभाव है, क्योंकि, अप्रत्याख्यानावरणीय कषायके वर्तमानकालीन सर्ववाती स्पर्धकोंका उदयाभावी क्षय और आगामी कालमें उदय आने योग्य उन्हींका सदवस्थारूप उपशम होनेसे तथा प्रत्याख्यानावरणीय कषायके उदयसे यह संयमासंयम होता है।

अब संयतोंके प्रथम गुणस्थानका निरूपण करनेके लिये उत्तर सूत्र कहते हैं—

पमत्तसंजदा ॥ १४ ॥

सामान्यसे प्रमत्तसंयत जीव होते हैं ॥ १४ ॥

प्रकिस जो मत्त है उन्हें प्रमत्त कहते हैं। अर्थात् प्रमादसहित जीवोंका नाम प्रमत्त है, जो अच्छी तरहसे विरित या संयमको प्राप्त है उन्हें संयत कहते हैं। अभिप्राय यह कि जो प्रमादसे सिहत होते हुए भी संयत होते हैं उन्हें प्रमत्तसंयत कहते हैं। छठे गुणस्थानमें प्रमादके रहते हुए भी संयमका अभाव नहीं होता है। यहां 'प्रमत्त' शब्द अन्तदीपक है। इसीलिये इससे पहिलेक सब ही गुणस्थानोंमें प्रमादका सद्भाव समझना चाहिये। इस गुणस्थानमें संयमकी अपेक्षासे क्षायोपशिक भाव रहता है। कारण यह कि वर्तमानमें प्रत्याख्यानावरणके सर्वधाती स्पर्धकोंका उद्यक्षय होनेसे और आगामी कालमें उदयसे आनेवाले सत्तामें स्थित उन्हींके उदयमें न आनेक्ष्य उप्रमासे तथा संज्वलन कथायके उदयसे वह संयम उत्यब होता है। सम्यग्दर्शनकी अपेक्षा इस

गुणस्थानमें क्षायिक, क्षायोपशमिक और औपशमिक भाव भी रहता है। संज्वलन और नोकषायके तित्र उदयसे जो चारित्रके पालनमें असावधानता होती है उसे प्रमाद कहते हैं। वह स्त्रीकथा, भक्तकथा, राष्ट्रकथा और अवनिपालकथा इन चार विकथाओं; क्रोध, मान, माया और लोभ इन चार कषायों; स्पर्शन, रसना, प्राण, चक्षु और श्रोत्र इन पांच इंद्रियों; तथा निद्रा और प्रणयके भेदसे पन्द्रह प्रकारका है।

आगे क्षायोपशमिक संयमोंमें शुद्ध संयमसे उपलक्षित गुणस्थानका निरूपण करनेके . लिये उत्तर सूत्र कहते हैं—

#### अपमत्तसंजदा ॥ १५ ॥

सामान्यसे अप्रमत्तसंयत जीव होते हैं ॥ १५॥

जिनका संयम उपर्युक्त पन्द्रह प्रकारके प्रमादसे रहित होता है उन्हें अप्रमत्तसंयत कहते हैं। इस गुणस्थानमें संयमकी अपेक्षा क्षायोपशमिक भाव रहता है। कारण कि यहां वर्तमान समयमें प्रस्थाख्यानावरणीय कर्मके सर्वधाती स्पर्धकोंका उदयक्षय होनेसे और आगामी कालमें उदयमें आनेवाले उन्हींका उदयाभावलक्षण उपशम होनेसे तथा संज्वलन कपायका मन्द उदय होनेसे वह संयम उत्पन्न होता है। सम्यक्तकी अपेक्षा यहां क्षायिक, क्षायोपशमिक और औपशमिक भाव भी है।

अब आगे चारित्रमोहनीयका उपशम या क्षपण करनेत्राठे गुणस्थानोंमेंसे प्रथम गुणस्थानका निरूपण करनेके लिये उत्तर सूत्र कहते हैं——

## अपुन्वकरणपविद्वसुद्धिसंजदेसु अत्थि उवसमा खवा ॥ १६ ॥

सामान्यसे अपूर्वकरणप्रविष्ट-ग्रुद्धि-संयतोमें उपशमक और क्षपक दोनों प्रकारके जीय होते हैं ॥ १६॥

करण शब्दका अर्थ परिणाम होता है। जो परिणाम पूर्व अर्थात् इस गुणस्थानसे पहले कमी प्राप्त नहीं हुए हैं उन्हें अपूर्वकरण कहते हैं। इसका ताल्पर्य यह है कि नाना जीवोंकी अपेक्षा प्रथम समयसे लेकर प्रत्येक समयमें कमसे बढ़ते हुए असंख्यात लोकप्रमाण परिणामबाले इस गुणस्थानके अन्तर्गत विवक्षित समयवर्ती जीवोंको छोड़कर अन्य समयवर्ती जीवोंके न प्राप्त हो सकनेवाले परिणाम अपूर्व कहे जाते हैं। ये अपूर्व परिणाम जिनके हुआ करते हैं वे अपूर्वकरणप्रविष्ट-शुद्धसंयत कहलाते हैं। उनमें जो जीव चारित्रमोहनीयकर्मके उपशम करनेमें उद्युक्त होते हैं वे उपशमक तथा जो उसके क्षय करनेमें उद्युक्त होते हैं वे क्षपक कहे जाते हैं।

अपूर्वकरणको प्राप्त हुए उन सब क्षपक और उपशमक जीवोंके परिणामोंमें अपूर्वपनेकी अपेक्षा समानता पाई जाती है। इस गुणस्थानमें क्षपक जीवोंके क्षायिक तथा उपशमक जीवोंके 'औपशमिक भाव पाया जाता है। परन्तु सम्यग्दर्शनकी अपेक्षा क्षपकके क्षायिक तथा उपशमके औपशमिक और क्षायिक भाव पाया जाता है। इसका कारण यह है जिस जीवने दर्शनमोहका क्षय नहीं किया है वह क्षपकश्रेणिपर तथा जिसने उसका उपराम अथवा क्षय नहीं किया है वह उपराम-श्रेणिपर नहीं चढ़ सकता है।

अब बादर क्षायवाळे गुणस्थानोंमें अन्तिम गुणस्थानका प्रतिपादन करनेके लिये सूत्र कहते हैं—

## अणियट्टि-बादर-सांपराइय-पविद्व-सुद्धिसंजदेसु अत्थि उवसमा खवा ॥ १७॥

सामान्यसे अनिवृत्ति-बादर-सांपरायिक-प्रविष्ट-शुद्धि-संयतोंमें उपशमक भी होते हैं और क्षपक भी होते हैं ॥ १७ ॥

समान समयवर्ती जीवोंके परिणामोंकी मेदरहित वृत्तिको अनिवृत्ति कहते हैं। अथवा निवृत्ति शब्दका अर्थ ब्यावृत्ति भी होता है। अतएव जिन परिणामोंकी ब्यावृत्ति अर्थात् विसदश-भावसे परिणमन नहीं होता है उन्हें अनिवृत्तिकरण कहते हैं। इस गुणस्थानमें भिन्न समयवर्ती जीवोंके परिणाम सर्वथा विसदश और एकसमयवर्ती जीवोंके परिणाम सर्वथा सदश ही होते हैं। अभिप्राय यह है कि अन्तर्मुहूर्त मात्र अनिवृत्तिकरणके काल्मेंसे किसी एक समयमें रहनेवाले अनेक जीव जिस प्रकार शरीरके आकार, अवगाहन व वर्ण आदि बाह्य स्वरूपसे और ज्ञानोपयोग आदि अन्तरंगस्वरूपसे परस्पर भेदको प्राप्त होते हैं उस प्रकार वे परिणामोंके द्वारा भेदको नहीं प्राप्त होते। उनके प्रत्येक समयमें उत्तरोत्तर अनन्तरगुणी विशुद्धिसे बढ़ते हुए परिणाम ही पाये जाते हैं।

सूत्रमें जो 'बादर ' शब्दका ग्रहण किया है उसके अन्तदीपक होनेसे पूर्ववर्ती समस्त गुणस्थान बादर (स्थूल) कपायवाले ही होते हैं, ऐसा समझना चाहिए। सांपराय शब्दका अर्थ कपाय और स्थूलका अर्थ बादर है। इससे यह अभिप्राय हुआ कि जिन संयत जीवोंकी विशुद्धि भेदरहित स्थूल कपायरूप परिणामोंमें प्रविष्ट हुई है उन्हें अनिवृत्तिवादर-सांपराय-प्रविष्ट-शुद्धि-संयत कहते हैं।

> ऐसे संयतोमें उपशमक और क्षपक दोनों प्रकारके जीव होते हैं। अब कुशील जातिके मुनियोंके अन्तिम गुणस्थानके प्रतिपादनार्थ आगेका सूत्र कहते हैं—

## सुद्भमसांपराइय-पविद्व-सुद्धि-संजदेसु अत्थि उवसमा खवा ॥ १८ ॥

सामान्यसे सूक्ष्मसांपराय-प्रविष्ट-शुद्धिसंयतोंमें उपशमक और क्षपक दोनों होते हैं ॥१८॥
सांपरायका अर्थ कपाय है, सूक्ष्म कपायको सूक्ष्मसांपराय कहते हैं। उसमें जिन
संयतोंकी शुद्धिने प्रवेश किया है उन्हें सूक्ष्मसांपराय-प्रविष्ट-शुद्धिसंयत कहते हैं। उनमें उपशमक
और क्षपक दोनों होते हैं। यहां चारित्रमोहनीयकी अपेक्षा क्षायिक और औपशमिक भाव हैं।
सम्यग्दर्शनकी अपेक्षा क्षपकश्रेणिवाला क्षायिक भावसे तथा उपशमश्रेणिवाला औपशमिक और क्षायिक
इन दोनों भावोंसे युक्त होता है, क्योंकि, दोनों ही सम्यक्त्योंसे उपशमश्रेणिका चढना संभव है।

अब उपशमश्रेणिके अन्तिम गुणस्थानके प्रतिपादनार्थ उत्तर सूत्र कहते हैं-

## उवसंत-कसाय-वीयराग-छदुमत्था ॥ १९ ॥

सामान्यसे उपशान्तकषाय-वीतराग-छद्मस्थ जीव हैं ॥ १९ ॥

जिनकी कथाय उपशान्त हो गई है उन्हें उपशान्तकथाय कहते हैं, तथा जिनका राग नष्ट हो गया है उन्हें वीतराग कहते हैं। छदा नाम ज्ञानावरण और दर्शनावरणका है, उसमें जो रहते हैं उन्हें छद्मस्थ कहते हैं। जो वीतराग होते हुए भी छद्मस्थ होते हैं उन्हें वीतराग-छद्मस्थ कहते हैं। इसमें आये हुए वीतराग विशेषणसे दसमें गुणस्थान तकके सराग छद्मस्थोंका निराकरण समझना चाहिये। जो उपशान्तकथाय होते हुए भी वीतराग-छद्मस्थ होते हैं उन्हें उपशान्तकथाय-वीतराग-छद्मस्थ कहते हैं। इस उपशान्तकथाय विशेषणसे उपरिम गुणस्थानोंका निराकरण समझना चाहिये। इस गुणस्थानमें संपूर्ण कथाएं उपशान्त हो जाती हैं, इसिल्ये यहां चारित्रकी अपेक्षा औपशिमक भाव है। तथा सम्यग्दर्शनकी अपेक्षा पूर्ववत् औपशामिक और क्षायिक दोनों भाव हैं। जिस प्रकार वर्ष ऋतुके गंदले पानीमें निर्मली फल डाल देनसे उसका गंदलापन नीचे बैठ जाता है और जल स्वच्छ हो जाता है उसी प्रकार समस्त मोहनीयकर्मके उपशामसे उत्पन्न हुए परिणामोंमें जो निर्मलता उत्पन्न होती है उसको उपशान्तकथाय गुणस्थान समझना चाहिये।

अब निर्म्रन्थ गुणस्थानका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तर सूत्र कहते हैं---

## खीण-कसाय-बीयराग-छदुमत्था ॥ २० ॥

सामान्यसे श्रीण-कषाय-बीतराग-छद्मस्य जीव हैं ॥ २०॥

जिनकी कपाय क्षीण हो गई है उनको क्षीणकषाय कहते हैं। जो क्षीणकषाय होते हुए वितराग होते हैं उन्हें क्षीणकषाय-बीतराग कहते हैं। जो क्षीण-कषाय-बीतराग होते हुए छक्षस्य होते हैं उन्हें क्षीणकषाय-बीतराग-छद्मस्य कहते हैं। इस सूत्रमें आया हुआ छद्मस्य पद अन्तदीपक है। इसलिये उसे पूर्ववर्ती समस्त गुणस्थानोंके छद्मस्थपनेका सूचक समझना चाहिए। यहां चूंकि दोनों ही प्रकारका मोहनीयकर्म सर्वथा नष्ट हो जाता है, अतएव इस गुणस्थानमें चारित्र और सम्यन्दर्शन दोनोंकी ही अपेक्षा क्षायिक मात्र रहता है।

जिसन संपूर्ण रूपसे प्रकृति, स्थिति, अनुभाग और प्रदेश बन्धरूप मोहनीय कर्मको नष्ट कर दिया है, अतएव जिसका अन्तःकरण स्फटिक मणिके निर्मल भाजनमें रखे हुए जलके समान निर्मल हो गया है ऐसे वीतरागी निर्प्रन्थ साधुओंको क्षीणकषाय गुणस्थानवर्ती समझना चाहिये।

अब स्नातकोंके गुणस्थानका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तर सूत्र कहते हैं 🕒

#### सजोगकेवली ॥ २१ ॥

सामान्यसे सयोगकेवली जीव हैं ॥ २१ ॥

केवल पदसे यहांपर केवलज्ञानका ग्रहण किया है। जिसमें इन्द्रिय, आलोक और मनकी अपेक्षा नहीं होती है उसे केवल (असहाय) कहते हैं। वह केवलज्ञान जिस जीवको होता है उसे केवली कहते हैं, जो योगके साथ रहते हैं उन्हें सयोग कहते हैं, इस प्रकार जो सयोग होते हुए केवली हैं उन्हें सयोगकेवली जानना चाहिये।

इस सूत्रमें जो सयोग पदका प्रहण किया है वह अन्तदीपक होनेसे नीचेके सर्व गुण-स्थानोंको सयोगी बतलाता है। चारों घातिकमींका क्षय कर देनेसे और वेदनीय कर्मको शक्तिहीन कर देनेसे, अथवा आठों ही कमींकी अवयवभूत साठ उत्तर कर्मप्रकृतियोंको (घातिया कर्मोंकी सैतालीस और नामकर्मकी तेरह) नष्ट कर देनेसे इस गुणस्थानमें क्षायिक भाव होता है।

अब अन्तिम गुणस्थानका निरूपण करनेके लिये उत्तर सूत्र कहते हैं—

#### अजोगकेवली ॥ २२ ॥

सामान्यसे अयोगकेवर्ला जीव हैं ॥ २२ ॥

जिसके योग विद्यमान नहीं हैं उसे अयोग तथा जिसके केवळज्ञान हैं उसे केवळी कहते हैं। जो योगरहित होते हुए केवळी हैं उसे अयोगकेवळी कहते हैं। संपूर्ण घातिया कर्मोंके क्षीण होने तथा अधातिया कर्मोंके नाशोन्मुख होनेसे इस गुणस्थानमें क्षायिक भाव रहता है।

अभिप्राय यहं कि जो अठारह हजार शीलके भेदोंके खामी होकर मेरु समान निष्कंप अवस्थाको प्राप्त हो चुके हैं, जिन्होंने संपूर्ण आस्नवका निरोध कर दिया है, जो नूतन बंधनेवाले कर्मरजसे रहित हैं; और जो मन, बचन तथा काययोगसे रहित होते हुए केवलज्ञानसे विभूषित हैं उन्हें अयोगकेवली परमात्मा समझना चाहिये।

इस प्रकार मोक्षके कारणीभूत चौदह गुणस्थानोंका प्रतिपादन करके अब सिद्धोंका प्रतिपादन करनेके छिपे उत्तर सूत्र कहते हैं—

#### मिद्धा चेदि ॥ २३ ॥

सामान्यसे सिद्ध जीव हैं ॥ २३ ॥

सिद्ध, निष्टित, निष्पन्न, कृतकृत्य और सिद्धसाध्य; ये एकार्थवाची नाम हैं। जिन्होंने समस्त कमींका निराकरण करके बाद्य पदार्थ निरपेश्व अनन्त, अनुपम, स्वामाविक और निर्वाध सुखको प्राप्त कर लिया हैं; जो निर्लेप हैं, निश्चल खरूपको प्राप्त हैं, संपूर्ण अवगुणोंसे रहित हैं, सर्व गुणोंके निधान हैं, जिनकी आत्माका आकार अन्तिम शरीरसे कुछ न्यून हैं, जो कोशसे निकलते हुए बाणके समान निःसंग हैं, और जो लोकके अग्रभागमें निवास करते हैं; उन्हें सिद्ध कहते हैं।

चौरह गुणस्थानोंका सामान्य प्ररूपण करके अब उनके विशेष प्ररूपणके लिये उत्तर सूत्र कहते हैं—

# आदेसेण गदियाणुवादेण अत्थि णिरयगदी तिरिक्खगदी मणुस्सगदी देवगदी सिद्धगदी चेदि ॥ २४ ॥

आदेश (त्रिशेष) की अपेक्षा गतिमार्गणाके अनुवादसे नरकगति, तिर्यंचगति, मनुष्यगति, देवगति और सिद्धगति हैं ॥ २४ ॥

प्रसिद्ध आचार्यपरंपरासे आये हुए अर्थका तदनुसार कथन करना, इसका नाम अनुवाद है। इस प्रकार आचार्यपरंपराके अनुसार गतिका कथन करना गत्यनुवाद है। गत्यनुवाद से नरकगति आदि गतियां होती हैं। जो हिंसादिक निकृष्ट कार्योमें रत हैं उन्हें निरत और उनकी गतिको निरतगित कहते हैं। अथवा, जो नर अर्थात् प्राणियोंको गिराता है या दुःख देता है उसे नरक कहते हैं। नरक यह एक कर्म है। इसके उदयसे जिनकी उत्पत्ति होती है उन जीवोंको नारक और उनकी गतिको नारकगति कहते हैं। अथवा, जिस गतिका उदय संपूर्ण अद्युभ कर्मोंके उदयका सहकारी कारण है उसे नरकगति कहते हैं।

जो समस्त जातिके तिर्यंचोंमें उत्पत्तिका कारण है उसे तिर्यंचगित कहते हैं। अथवा, जो तिरम्, अर्थात् (वक्र) या कुटिल भावको प्राप्त होते हैं उन्हें तिर्यंच और उनकी गतिको तिर्यंचगित कहते हैं। तात्पर्य यह है कि जो मन, वचन और कायकी कुटिलताको प्राप्त हैं; जिनकी आहारादि संज्ञाएं सुन्यक्त हैं, जो निकृष्ट अज्ञानी हैं, और जिनके पापकी अत्यधिक बहुलता पाई जाती है, उनको तिर्यंच कहते हैं।

जो मनुष्यकी समस्त पर्यायोंमें उत्पन्न कराती है उसे मनुष्यगित कहते हैं। अथवा, जो मनसे निपुण अर्थात् गुण-दोषादिका विचार कर सकते हैं उन्हें मनुष्य और उनकी गतिको मनुष्य-गति कहते हैं। अथवा, जो मनुकी सन्तान हैं उन्हें मनुष्य और उनकी गतिको मनुष्यगित कहते हैं।

जो अणिमा, महिमा आदि आठ ऋद्भियोंकी प्राप्तिके बलसे क्रीड़ा करते हैं उन्हें देव और उनकी गतिको देवगति कहते हैं।

जो जन्म, जरा, मरण, भय, संयोग, वियोग, दु:ख, आहारादि संज्ञाएं और रोगादिसे रहित हो चुके हैं उन्हें सिद्ध और उनकी गतिको सिद्धगित कहते हैं।

अब इस गतिमें जीवसमासोंके अन्वेषणके लिये उत्तर सूत्र कहते हैं—

## णेरइया चउट्टाणेसु अत्थि मिच्छाइद्वी सासणसम्माइद्वी सम्मामिच्छाइद्वी असंजदसम्माइद्वित्ति॥२५॥

नारकी जीव मिथ्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि, सम्यग्मिथ्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि इन चार गुणस्थानोंमें होते हैं ॥ २५ ॥

नरकगतिमें अपर्याप्त अवस्थाके साथ सासादन गुणस्थानका विरोध है। सम्यग्मिश्यान्त्र गुणस्थानका सर्वत्र ही अपर्याप्त अवस्थाके साथ विरोध है। परन्तु पर्याप्त अवस्थाके साथ इनका त्रिरोध नहीं है, क्योंकि, सम्यग्दृष्टियोंका पर्याप्त अवस्थामें सातों ही पृथिवीयोंमें सङ्गाव पाया जाता है। चूंकि ब्रह्मयुष्क सम्यग्दृष्टि जीव मरकर प्रथम पृथिवीमें उत्पन्न होते हैं, अतः प्रथम पृथिवीकी अपर्याप्त अवस्थाके साथ सम्यग्द्र्शनका विरोध नहीं है। किन्तु कोई भी सम्यग्दृष्टि जीव किसी भी अवस्थामें मरकर दितीयादि पृथिवियोंकी अपर्याप्त अवस्थाके साथ उक्त सम्यग्द्र्शनका विरोध है। नरकगतिमें इन चार गुणस्थानोंके अतिरिक्त ऊपरके गुणस्थानोंकी सम्भावना नहीं है, क्योंकि, संयमासंयम और संयम पर्यायके साथ नरकगतिमें उत्पत्तिका विरोध है।

अब तिर्यंचमितमें गुणस्थानोंका अन्वेषण करनेके लिये उत्तर सूत्र कहते हैं-

तिरिक्खा पंचसु द्वाणेसु अत्थि मिच्छाइद्वी सासणसम्माइद्वी सम्मामिच्छाइद्वी असंजदसम्माइद्वी संजदासंजदा ति ॥ २६ ॥

तिर्यंच जीव मिथ्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि, सम्यग्मिथ्यादृष्टि, असंयतसम्यग्दृष्टि और संयतासंयत इन पांच गुणस्थानोंमें होते हैं ॥ २६॥

बद्धायुष्क असंवतसम्बर्धाः और सासादन गुणस्थानवालोंका तिर्वंचगितके अपर्याप्तकालमें सद्भाव संभव है। परंतु सम्बग्मिध्याद्दाः और संवतासंवतोंका उस तिर्वंचगितके अपर्याप्त कालम सद्भाव संभव नहीं है, क्योंकि, तिर्वंचगितमें अपर्याप्त कालके साथ सम्बग्मिध्याद्दाः और संवतासंवतका विरोध है। सामान्य तिर्वंच, पंचेन्द्रिय तिर्वंच, पंचेन्द्रिय पर्याप्त तिर्वंचनी और पंचेन्द्रिय अपर्याप्त तिर्वंच; इन पांच प्रकारके तिर्यंचोंमेंसे अपर्याप्त पंचेन्द्रिय तिर्यंचोंमें उक्त पांच गुणस्थान नहीं होते हैं, क्योंकि, ल्व्य्यपर्याप्तकोंके एक मिध्यात्व गुणस्थान ही होता है। तिर्यंचित्रोंमें अपर्याप्त कालमें मिध्यादि और सासादनसम्बग्दि ये दो गुणस्थानवाले ही होते हैं, शेष तीन गुणस्थान नहीं होते हैं। चूंकि तिर्यंचित्रयोंमें सम्बग्दिष्टयोंकी उत्पत्ति नहीं होती है, इसिल्ये उनके अपर्याप्त कालमें चौथा गुणस्थान नहीं पाया जाता है। कारण यह कि सम्बग्दि जीव प्रथम पृथिवींके विना नीचेकी छह पृथिवियोंमें, ज्योतिषी, व्यन्तर एवं भवनवासी देवोंमें और सर्व प्रकारकी स्वियोंमें उत्पन्न नहीं होता है, ऐसा नियम है।

अब मनुष्यगतिमें गुणस्थानोंका निर्णय करनेके लिये उत्तर सूत्र कहते हैं-

मणुस्सा चोद्दससु गुण्डाणेसु अत्थि मिच्छाइड्डी सासणसम्माइड्डी मम्मामिच्छा-इड्डी असंजदसम्माइड्डी संजदासंजदा पमत्तमंजदा अपमत्तसंजदा अपुव्वकरणपविद्व-सुद्धिसंजदेसु अत्थि उवसमा खवा अणियांडु-बादरसांपराइय-पविट्ठ-सुद्धिमंजदेसु अत्थि उवसमा खवा सुहु मसांपराइय-पविट्ठ-मंजदेसु अत्थि उवसमा खवा उवसंतकमाय-वीयराय-छदुमत्था खीणकसाय-वीयरायछदुमत्था सजोगिकेवली अजोगिकेवलि ति ॥ २७॥

मनुष्य मिश्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि, सम्यग्मिध्यादृष्टि, असंयतसम्यग्दृष्टि, संयतासंयत, प्रमत्तसंयत, अप्रमत्तसंयत, अपूर्वकरण-प्रविष्ट-शुद्धिसंयतोंमें उपशमक और क्षपक, अनिवृत्ति-बादर- सापराय-प्रविष्ट-शुद्धिसंयतोंमें उपशमक और क्षपक, सूक्ष्मसांपराय-प्रविष्ट-शुद्धिसंयतोंमें उपशमक और-क्षपक, उपशान्तकषाय-वीतराग-छद्मस्थ, क्षीणकषाय-वीतराग-छद्मस्थ, सयोगिकेवली और अयोगि-केवली; इस प्रकार चौदह गुणस्थानोंमें पाये जाते हैं ॥ २७ ॥

अब देवगतिमें गुणस्थानोंका अन्बेषण करनेके लिए उत्तर सूत्र कहते हैं-

## देवा चदुसु द्वाणेसु अत्थि मिच्छाइद्वि सासणसम्माइद्वी सम्मामिच्छाइद्वी असंजद-सम्माइद्वि ति ॥ २८ ॥

देव मिथ्यादृष्टि सासादनसम्यग्दृष्टि, सम्यग्मिथ्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि इन चार गुणस्थानोंमें पाये जाते हैं ॥ २८॥

अब पूर्व सूत्रोंमें निर्दिष्ट अर्थका विशेष प्रतिपादन करनेके लिये चार सूत्र कहते हैं-

## तिरिक्खा सुद्धा एइंदियप्पहुंि जाव असण्णिपंचिंदिया ति ॥ २९ ॥

एकेन्द्रियसे लेकर असंज्ञी पंचेन्द्रिय तक शुद्ध तिर्यंच होते हैं ॥ २९ ॥

जिनके एक स्पर्शन इन्द्रिय होती हैं उन्हें एकेन्द्रिय कहते हैं। जो असंज्ञी होते हुए पंचेन्द्रिय होते हैं उन्हें असंज्ञी पंचेन्द्रिय कहते हैं। पांचों प्रकारके एकेन्द्रिय, तीनों विकलेन्द्रिय और असंज्ञी पंचेन्द्रिय इतने जीव केवल तिर्यचगतिमें ही पाये जाते हैं; यह सूत्रमें प्रयुक्त 'शुद्ध' पदका अभिप्राय है।

इस प्रकार शुद्ध तिर्यंचोंका प्रतिपादन करके अब मिश्र तिर्यंचोंका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तर सूत्र कहते हैं—

## तिरिक्खा मिस्सा सण्णिमिच्छाइद्विष्पहुडि जाव संजदासंजदा ति ॥ ३० ॥

संज्ञी पंचेन्द्रिय मिथ्यादृष्टिसे लेकर संयतासंयत गुणस्थान तक मिश्र तिर्थंच होते हैं ॥३०॥ तिर्थंचोंकी मिथ्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि, सम्यग्मिथ्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टिरूप गुणोंकी अपेक्षा अन्य तीन गतियोंमें रहनेवाले जीवोंके साथ समानता है। इसलिये तिर्यंच जीव चौथे गुणस्थान तक तीन गतिवाले जीवोंके साथ मिश्र कहलाते हैं। आगे संयमासंयम गुणकी अपेक्षा तिर्थंचोंकी समानता केवल मनुष्योंके साथ ही है, इसलिये पांचवें गुणस्थान तक उन तिर्थंचोंको मनुष्योंके साथ मिश्र कहा गया है।

अब मनुष्योंकी गुणस्थानोंके द्वारा समानता और असमानताका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तर सूत्र कहते हैं—

> मणुस्सा मिस्सा मिच्छाइंद्विप्पहुंडि जाव संजदासंजदा ति ॥ ३१ ॥ मनुष्य मिथ्यादृष्टिसे लेकर संयतासंयत गुणस्थान तक मिश्र हैं ॥ ३१ ॥

प्रथम गुणस्थानसे ठेकर चार गुणस्थानोंमें जितने मनुष्य हैं वे उक्त चार गुणस्थानोंकी अपेक्षा शेष तीन मतियोंके जीवोंके साथ समान हैं, और संयमासंयम गुणस्थानकी अपेक्षा वे तिर्यंचोंके साथ समान है। अतएव पांचवें गुणस्थान तकके मनुष्योंको मिश्र कहा गया है।

अब शुद्ध मनुष्योंका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तर सूत्र कहते हैं-

#### तेण परं सुद्धा मणुस्सा ॥ ३२ ॥

पांचवें गुणस्थानके आगे शुद्ध ही मनुष्य हैं ॥ ३२ ॥

प्रारम्भके पांच गुणस्थानोंको छोड़कर शेष गुणस्थान चूंकि मनुष्यगतिके विना अन्य किसी भी गतिमें नहीं पाये जाते हैं, इसलिये उन शेष गुणस्थानवर्ती मनुष्योंको शुद्ध मनुष्य कहा गया है। अब इन्द्रियमांगणामें गुणस्थानोंके अन्वेषणके लिये उत्तर सूत्र कहते हैं—

## इंदियाणुवादेण अत्थि एइंदिया बीइंदिया तीइंदिया चढुरिंदिया पंचिंदिया अणिंदिया चेदि ॥ ३३ ॥

इन्द्रियमार्गणांक अनुवादसे एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय, पंचेन्द्रिय और अनिन्द्रिय जीव होते हैं ॥ ३३ ॥

इन्दन अर्थात् ऐश्वर्यशाली होनेसे यहां इन्द्र शब्दका अर्थ आत्मा है। उस इन्द्रके लिंम (चिन्ह) को इन्द्रिय कहते हैं। अथवा, जो इन्द्र अर्थात् नामकर्मके द्वारा रची जाती है उसे इन्द्रिय कहते हैं। वह दो प्रकारकी है—द्रव्येन्द्रिय और भावेन्द्रिय। इनमें द्रव्येन्द्रिय भी दो प्रकारकी है—निर्वृत्ति और उपकरण। जो कर्मके द्वारा रची जाती है उसे निर्वृत्ति कहते हैं। वह बाह्य निर्वृत्ति और अम्यन्तर निर्वृत्तिके भेदसे दो प्रकारकी है। उनमें प्रतिनियत चक्षु आदि इन्द्रियोंके आकाररूपसे परिणत हुए लोकप्रमाण अथवा उत्सेथांगुलके असंख्यातवें भागप्रमाण विद्युद्ध आत्मप्रदेशोंकी रचनाको अभ्यन्तर निर्वृत्ति कहते हैं। अभिप्राय यह है कि स्पर्शन इन्द्रियकी अम्यन्तर निर्वृत्ति लोकप्रमाण आत्मप्रदेशोंमें तथा अन्य चार इन्द्रियोंकी वह अभ्यन्तर निर्वृत्ति उत्सेथांगुलके असंख्यातवें भाग प्रमाण प्रदेशोंमें व्यक्त होती है। उन्हीं आत्मप्रदेशोंमें 'इन्द्रिय 'नामको धारण करनेवाला व प्रतिनियत आकारसे संयुक्त जो पुद्गलसमूह होता है उसे बाह्य निर्वृत्ति कहते हैं। उक्त इन्द्रियका आकार यवकी नालीके समान, चक्षु इन्द्रियका मस्त्रके समान, रसना इन्द्रियका अधे चन्द्रके समान, प्राण इन्द्रियका कर्त्ति है उसे उपकरण कहते हैं। वह भी बाह्य और अभ्यन्तर उपकरणके भेदसे दो प्रकारकी है। उनमें चक्षु इन्द्रियमें जो कृष्ण और शुक्ल मण्डल देखा जाता है वह चक्षु इन्द्रियका अभ्यन्तर उपकरण तथा पलक और बरौनी (रोमसमूह) आदि उसका बाह्य उपकरण है।

भावेन्द्रिय भी दो प्रकारकी है--लिध्ध और उपयोग। इनमें इन्द्रियकी निर्वृत्तिका कारणभूत जो क्षयोपशमत्रिशेष होता है उसका नाम लिध्य है और उस क्षयोपशमके आश्रयसे बो आत्माका परिणाम होता है उसे उपयोग कहा जाता है। अभिप्राय यह कि पदार्थके ग्रहणमें शिक्तभूत जो ज्ञानावरणका विशेष क्षयोपशम होता है उसे लिब्ब भावेन्द्रिय तथा उस क्षयोपशमके आलंबनसे जो जीवका पदार्थ ग्रहणके प्रति व्यापारिवशेष होता है उसे उपयोग भावेन्द्रिय समझना चाहिये। उस उस प्रकारकी इन्द्रियकी अपेक्षा जो अनुवाद अर्थात् आगमानुकूल इन्द्रियोंका कथन किया जाता है उसे इन्द्रियानुवाद कहते हैं। उसकी अपेक्षा एकेन्द्रिय जीव हैं। जिनके एक ही प्रथम इन्द्रिय पाई जाती है उन्हें एकेन्द्रिय जीव कहते हैं। वीर्यान्तराय और स्पर्शनेन्द्रियावरण कर्मके क्षयोपशमसे तथा अंगोपाग नामकर्मके उदयके अवलम्बनसे जिसके द्वारा आत्मा पदार्थगत स्पर्श गुणको जानता है उसे स्पर्शन इन्द्रिय कहते हैं। पृथिवी, जल, अग्नि, वायु और वनस्पति ये पांच एकेन्द्रिय जीव हैं। ये जीव चूंकि एक स्पर्शन इन्द्रियके द्वारा ही पदार्थको जानते देखते हैं, इसल्ये उन्हें एकेन्द्रिय स्थावर) जीव कहा गया है।

वीर्यान्तराय और रसनेन्द्रियावरणके क्षयोपशम तथा अंगोपांग नामकर्मके उदयका अवलम्बन करके जिसके द्वारा रसका ग्रहण होता है उसे रसना इन्द्रिय कहते हैं। जिनके ये दो इन्द्रियां होती हैं उन्हें द्वीन्द्रिय कहते हैं। लट, सीप, शंख और गण्डोला ( उदरमें होनेवाली बड़ी कृमि) आदि द्वीन्द्रिय जीव हैं। स्पर्शन, रसना, ध्राण ये तीन इन्द्रियां जिनके पाई जाती हैं उन्हें त्रीन्द्रिय कहते हैं। वीर्यान्तराय और घ्राणेन्द्रियावरण कर्मके क्षयोपशम तथा अंगोपांग नाम कर्मके उदयके अवलम्बनसे जिसके द्वारा गन्धका ग्रहण होता है उसे घ्राण इन्द्रिय कहते हैं। जिन जीवोंके ये तीन इन्द्रियां होती हैं उन्हें त्रीन्द्रिय जीव कहते हैं। जैसे कुन्धु, चीटी, खटमल, जूं और बिन्छू आदि।

चक्षुइन्द्रियावरण और वीर्यान्तरायके क्षयोपराम तथा अंगोपांग नामकर्मके उदयका आलम्बन करके जिसके द्वारा रूपका ग्रहण होता है उसे चक्षुइन्द्रिय कहते हैं। जिनके स्पर्शन, रसना, ग्राण और चक्षु ये चार इन्द्रियां पाई जाती हैं वे चतुरिन्द्रिय जीव हैं। मकड़ी, भोरा, मधुमवधी, मच्छर, पतंगा, मवखी और दंशसे इसनेवाले कीड़ोंको चतुरिन्द्रिय जीव जानना चाहिये। वीर्यान्तराय और श्रोत्रेन्द्रियावरण कर्मके क्षयोपराम तथा अंगोपांग नामकर्मके आलम्बनसे जिसके द्वारा सुना जाता है उसे श्रोत्र इन्द्रिय कहते हैं। जिन जीवोंके उक्त पांचों ही इन्द्रियां होती हैं वे पंचेन्द्रिय कहलाते हैं। स्वेदज, संमूच्छिम, उद्भिज, औपपादिक, रसजनित, पोत, अंडज और जरायुज आदि जीवोंको पंचेन्द्रिय जीव जानना चाहिये। जिनके इन्द्रियां नहीं रही हैं वे शरीर रहित सिद्ध जीव अनिन्द्रिय हैं। वे चूंकि इन्द्रियोंके पराधीन होकर अवग्रहादिरूप क्षायोपरामिक ज्ञानके द्वारा पदार्थोंका ग्रहण नहीं करते हैं, इसिलेथे उनका अनन्तज्ञान एवं अनन्तसुख अतीन्द्रिय आस्मोत्य और स्वाचीन माना गया है।

अब एकेन्द्रिय जीवोंके भेदोंका प्रतिपादन करनेके छिये उत्तर सूत्र कहते हैं-

एइंदिया दुविहा बादरा सुहुमा। बादरा दुविहा पञ्जता अपञत्ता, सुहुमा दुविहा पञ्जता अपञत्ता॥ ३४॥

्रकेन्द्रिय जीव दो प्रकारके हैं— बादर और सूक्ष्म । उनमें बादर एकेन्द्रिय दो प्रकारके हैं— पर्याप्त और अपर्याप्त । सूक्ष्म एकेन्द्रिय भी दो प्रकारके हैं— पर्याप्त और अपर्याप्त ॥ ३४ ॥

जिन जीवोंके बादर नामकर्मका उदय पाया जाता है वे बादर कहे जाते हैं। जिनके सूक्ष्म नामकर्मका उदय पाया जाता है वे सूक्ष्म कहलाते हैं। बादर नामकर्मका उदय दूसरे मूर्त पर्यायोंसे रोके जाने योग्य शरीरको उत्पन्न करता है, तथा सूक्ष्म नामकर्म दूसरे मूर्त पदार्थोंके द्वारा नहीं रोके जानेके योग्य शरीरको उत्पन्न करता है।

बादर और सूक्ष्म दोनों ही पर्याप्तक और अपर्याप्तकके भेदसे दो दो प्रकारके हैं। उनमेंसे जो पर्याप्त नामकर्मके उदयसे युक्त होते हैं उनको पर्याप्तक और जो अपर्याप्त नामकर्मके उदयसे युक्त होते हैं उन्हें अपर्याप्तक कहते हैं। पर्याप्तक जीव इन छह पर्याप्तियोंसे निष्यत्र होते हैं-आहारपर्याप्ति, शरीरपर्याप्ति, इन्द्रियपर्याप्ति, आनपानपर्याप्ति, भाषापर्याप्ति और मनःपर्याप्ति । शरीर नामकर्मके उदयसे जो आहारवर्गणारूप पुद्गलस्कंध आत्माके साथ सम्बद्ध होकर खलभाग और रसभागरूप पर्यायसे परिणमन करनेरूप शक्तिके कारण होते हैं उनकी प्राप्तिको आहारपर्याप्ति कहते हैं। यह आहारपर्याप्ति शरीर प्रहण करनेके प्रथम समयसे छेकर एक अन्तर्मुहूर्तमें निष्पन्न होती है। उस खळभागको हुड्डी आदि कठोर अवयवोंके स्वरूपसे तथा रसभागको रस, रुधिर, वसा और वीर्य आदि द्रव अवयव स्वरूपसे परिणत होनेवाले औदारिक आदि तीन शरीरोंकी शक्तिसे यक्त पुदगलस्कन्थोंकी प्राप्तिको शरीरपर्याप्ति कहते हैं। यह शरीरपर्याप्ति आहारपर्याप्तिके पश्चात एक अन्तर्महर्तमें पूर्ण होती है। जो पुद्गल योग्य देशमें स्थित रूपादिविशिष्ट पदार्थके प्रहण करनेरूप शक्तिकी उत्पत्तिमें सहायक होते हैं उनकी प्राप्तिको इन्द्रियपर्याप्ति कहते हैं । यह इन्द्रिय-पर्याप्ति शरीरपर्याप्तिके पश्चात् एक अन्तर्मुहूर्तमें पूर्ण होती है । उच्छ्वास और निःश्वासरूप शक्तिकी उत्पत्तिके कारणभूत पुद्गलोंकी प्राप्तिको आनपानपर्याप्ति कहते हैं। यह पर्याप्ति इन्द्रियपर्याप्तिके पश्चात अन्तर्महर्त कालमें पूर्ण होती है। जो पुद्गल भाषावर्गणाके स्कन्धके निमित्तसे चार प्रकारकी भाषारूपसे परिणमन करनेकी शक्तिके कारणभूत होते हैं उनकी प्राप्तिको भाषापर्याप्ति कहते हैं। यह भी आनपानपर्याप्तिके पश्चात् एक अन्तर्मुहूर्तमें पूर्ण होती है । मनोवर्गणाके स्कन्धसे उत्पन्न हुए जो पुद्गल अनुभूत पदार्थके स्मरणकी शक्तिमें निमित्त होते हैं उन्हें मनःपर्याप्ति कहते हैं। अथवा, द्रव्यमनके आलम्बनसे जो अनुभूत पदार्थके स्मरण करनेकी शक्ति उत्पन्न होती है उसे मनःपर्याप्ति कहते हैं। इन छहों पर्याप्तियोंका प्रारम्भ एक साथ हो जाता है, क्योंकि, उन सबका अस्तित्व जन्मसमयसे लेकर माना गया है। परन्तु उनकी पूर्णता ऋमसे ही होती है। इन पर्याप्तियोंकी अपूर्णताको अपर्याप्ति कहते हैं । अपर्याप्त नामकर्मके उदयसे जिन जीवोंकी शरीरपर्याप्ति पूर्ण नहीं हो पाती है और बीचमें ही मरण हो जाता है उन्हें अपर्याप्त कहते हैं। पर्याप्त नामकर्मके उदयक होते हुए भी पर्याप्तियां जब तक पूण नहीं हो जाती हैं तब तक उस अवस्थाको निर्वृत्यपर्याप्तक कहते हैं।

इस प्रकार एकेन्द्रियोंके भेद-प्रभेदोंका कथन करके अब द्यीन्द्रियादिक जीवोंके भेदोंका कथन करनेके छिये उत्तरसूत्र कहा जाता है— बीइंदिया दुविहा पजना अपज्जना। तीइंदिया दुविहा पज्जना अपज्जना। चडारदिया दुविहा पज्जना अपज्जना। पंचिदिया दुविहा सण्णी असण्णी। सण्णी दुविहा पज्जना अपज्जना। असण्णी दुविहा पज्जना अपज्जना चेदि॥ ३५॥

द्वीन्द्रिय जीव दो प्रकारके हैं— पर्याप्तक और अपर्याप्तक। त्रीन्द्रिय जीव दो प्रकारके हैं— पर्याप्तक और अपर्याप्तक। चतुरिन्द्रिय जीव दो प्रकारके हैं— पर्याप्तक और अपर्याप्तक। पंचेन्द्रिय जीव दो प्रकारके हैं— पर्याप्तक और अपर्याप्तक। असंज्ञी जीव भी दो प्रकारके हैं— पर्याप्तक और अपर्याप्तक। असंज्ञी जीव भी दो प्रकारके हैं— पर्याप्तक और अपर्याप्तक॥ ३५॥

द्वीन्द्रिय आदि जीवोंका खरूप कहा जा चुका है। पंचेन्द्रियोंमें कुछ जीव मनसे रहित और कुछ मनसहित होते हैं। उनमें मनसिंहत जीवोंको संज्ञी अथवा समनस्क कहते हैं और मनरिंहत जीवोंको असंज्ञी अथवा अमनस्क कहते हैं। वह मन द्रव्य और भावके भेदसे दो प्रकारका है। उनमें पुद्गलविपाकी अंगोपांग नामकर्मके उदयकी अपेक्षा रखनेवाले जो पुद्गल मनरूपसे परिणत होते हैं उनका नाम द्रव्यमन है। तथा वीर्यान्तराय और नोइन्द्रियावरण कर्मके क्षयोपशमरूप आत्मामें जो विशुद्धि उत्पन्न होती है वह भावमन है।

अब इन्दियोंमें गुणस्थानोंकी निश्चित संख्याका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

## एइंदिया बीइंदिया तीइंदिया चउरिंदिया असण्णिपंचिंदिया एकम्हि चेव मिच्छाइद्विठाणे ॥ ३६ ॥

एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय और असंज्ञी पंचेन्द्रिय जीव एक मिथ्यादृष्टि नामक प्रथम गुणस्थानमें ही होते हैं ॥ ३६॥

दो तीन आदि संख्याओंका निराकरण करनेके लिये सूत्रमें 'एक 'पदका तथा अन्य सासादनादि गुणस्थानोंका निराकरण करनेके लिये 'मिध्यादृष्टि 'पदका ग्रहण किया है ।

अब पंचेन्द्रियोंमें गुणस्थानोंकी संख्याका प्रतिपादन करनेके छिये उत्तरसूत्र कहते हैं---

## पंचिदिया असिणपंचिदियप्पहुडि जाव अजोगिकेविल ति ॥ ३७॥

पंचेन्द्रिय जीव असंज्ञी पंचेन्द्रिय मिध्यादृष्टि गुणस्थानसे ठेकर अयोगिकेवळी गुणस्थान तक होते हैं ॥ ३७ ॥

केवित्योंके यद्यपि भावेन्द्रियां सर्वथा नष्ट हो गई हैं और द्रव्य इन्द्रियोंका व्यापार भी बंद हो गया है तो भी छद्मस्थ अवस्थामें भावेन्द्रियोंके निमित्तसे उत्पन्न हुई द्रव्येन्द्रियोंकी अपेक्षा उन्हें पंचेन्द्रिय कहा जाता है।

उन एकेन्द्रियादि जीवोंसे परे अनिन्द्रिय जीव होते है ॥ ३८ ॥

सूत्रमें 'तेन ' यह पद जातिका सूचक है। 'परं ' शब्दका अर्थ ऊपर है। इससे यह अर्थ हुआ कि एकेन्द्रियादि जातिभेदोंसे रहित जीव अनिन्द्रिय होते हैं, क्योंकि, उनके संपूर्ण इब्यकर्म और भावकर्म नष्ट हो चुके हैं।

अब कायमार्गणाका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

कायाणुवादेण अत्थि पुढविकाइया आउकाइया तेउकाइया वाउकाइया वणप्फइ-काइया तसकाइया अकाइया चेदि ॥ ३९ ॥

कायमार्गणाके अनुवादसे पृथित्रीकायिक, जलकायिक, अग्निकायिक, वायुकायिक, वनस्पतिकायिक, त्रसकायिक और अकायिक (कायरहित ) जीव होते हैं ॥ ३९ ॥

सूत्रके अनुकूल कथन करनेको अनुवाद कहते हैं। कायक अनुवादको कायानुवाद कहते हैं। पृथिवीरूप शरीरको पृथिवीकाय कहते हैं। यह काय जिन जीवोंके होता है उन्हें पृथिवीकायिक कहते हैं। अथवा, जो जीव पृथिवीकायिक नामकर्मके उदयके वशीभूत है उन्हें पृथिवीकायिक कहा जाता है। इस प्रकारसे कार्मण काययोगमें स्थित जीवोंकी भी पृथिवीकायिक संज्ञा बन जाती है, क्योंकि, उनके पृथिवीरूप शरीरके न होनेपर भी पृथिवीकायिक नामकर्मका उदय पाया जाता है। इसी प्रकार जलकायिक आदि शब्दोंकी भी निरुक्ति कर लेना चाहिये। स्थावर नामकर्मके उदयसे उत्पन्न हुई विशेषताके कारण ये पांचों ही जीव स्थावर कहलाते हैं। जो जीव त्रस नामकर्मके उदयसे सिहते हैं उन्हें त्रसकायिक कहते हैं। जिनका त्रस और स्थावर नामकर्म नष्ट हो गया है उन सिद्धोंको अकायिक कहते हैं। जिस प्रकार अग्निके संबंधसे सुवर्ण कीट और कालिमा रूप बाह्य और अभ्यन्तर दोनों प्रकारके मलसे रहित हो जाता है उसी प्रकार ध्यानरूप अग्निके संबंधसे यह जीव काय और कर्मबन्धसे मुक्त होकर कायरहित हो जाता है।

अब पृथिवीकायिकादि जीवोंके भेदोंका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

पुढिविकाइया दुविहा बादरा सुहुमा । बादरा दुविहा पञ्जता अपञ्जता । सुहमा दुविहा पञ्जता अपञ्जता । आउकाइया दुविहा वादरा सुहुमा । बादरा दुविहा पञ्जता अपञ्जता । सुहुमा दुविहा पञ्जता । तेउकाइया दुविहा बादरा सुहुमा । बादरा दुविहा पञ्जता । सुहुमा दुविहा पञ्जता अपञ्जता । चेदि ॥ ४० ॥

पृथिवीकायिक जीव मूलमें दो प्रकारके हैं—बादर और सूक्ष्म। बादर पृथिवीकायिकके भी दो भेद हैं— पर्याप्त और अपर्याप्त। इसी प्रकार सूक्ष्म पृथिवीकायिक जीव भी दो प्रकारके हैं— पर्याप्त और अपर्याप्त। जलकायिक जीव दो प्रकारके हैं— बादर और सूक्ष्म। बादर जलकायिक जीव दो प्रकारके हैं— पर्याप्त और अपर्याप्त। सूक्ष्म जलकायिक जीव दो प्रकारके हैं— पर्याप्त और अपर्याप्त।

अग्निकायिक जीव दो प्रकारके हैं— बादर और सूक्ष्म । बादर अग्निकायिक जीव दो प्रकारके हैं— पर्याप्त और अपर्याप्त । सूक्ष्म अग्निकायिक जीव दो प्रकारके हैं— पर्याप्त और अपर्याप्त । वायुकायिक जीव दो प्रकारके हैं— बादर और सूक्ष्म । बादर वायुकायिक जीव दो प्रकारके हैं— पर्याप्त और अपर्याप्त । सूक्ष्म वायुकायिक जीव दो प्रकारके हैं— पर्याप्त और अपर्याप्त ।। ४० ।।

वादर नामकर्मके उदयसे जिनका शरीर स्थूल होता है उन्हें बादर कहते हैं। सूक्ष्म नामकर्मके उदयसे जिनका शरीर प्रतिधातरहित होता है उन्हें सूक्ष्म कहते हैं। बादर अर्थात् ऐसा स्थूल शरीर जो दूसरेको रोक सके और दूसरेसे स्वयं भी रुक सके। इसी प्रकार सूक्ष्मका अर्थ है दूसरेसे न रुक सकना और न दूसरेको रोक सकना। त्रस जीव बादर ही होते हैं, सूक्ष्म नहीं होते। अब बनस्पतिकायिक जीवोंके भेदोंका प्रतिपादन करनेके लिये आगेका सूत्र कहते हैं—

वणप्फड्काइया दुविहा पत्तेयसरीरा साधारणसरीरा । पत्तेयसरीरा दुविहा पज्जत्ता अपज्जत्ता । साधारणसरीरा दुविहा बादरा सुहुमा। बादरा दुविहा पज्जत्ता अपज्जत्ता । सुहुमा दुविहा पज्जत्ता अपज्जत्ता चेदि ॥ ४१ ॥

वनस्पतिकायिक जीव दो प्रकारके हैं— प्रत्येकशरीर और साधारणशरीर । प्रत्येकशरीर वनस्पतिकायिक जीव दो प्रकारके हैं— पर्याप्त और अपर्याप्त । साधारणशरीर वनस्पतिकायिक जीव दो प्रकारके हैं— वादर और सूक्ष्म । बादर जीव दो प्रकारके हैं— पर्याप्त और अपर्याप्त । सूक्ष्म जीव दो प्रकारके हैं— पर्याप्त और अपर्याप्त ॥ ४१ ॥

जिनका प्रत्येक अर्थात् पृथक् पृथक् शरीर होता है उन्हें प्रत्येकशरीर जीव कहते हैं। जैसे— खैर आदि वनस्पति। यद्यपि इस लक्षणके अनुसार पृथित्रीकायादि शेष पांचों स्थावर जीव भी प्रत्येकशरीर ही सिद्ध होते हैं, फिर भी उनमें साधारणशरीर जैसा कोई निराकरणीय दूसरा भेद न होनेसे उनकी प्रत्येकशरीर संज्ञा नहीं की गई है।

जिन जीवोंके साधारण अर्थात् पृथक् पृथक् रारीर न होकर समान रूपसे एक ही शरीर पाया जाता है उन्हें साधारणशरीर जीव कहते हैं। इन जीवोंके साधारण आहार और साधारण ही खासोच्छ्वासका ग्रहण होता है। इसी प्रकार इनमेंसे जहां एक मरता है वहां अनन्त जीवोंका मरण तथा जहां एक उत्पन्न होता है वहां अनन्त जीवोंकी उत्पत्ति भी होती है। ऐसे एक निगोदशरिरमें सिद्धराशि तथा समस्त अतीत कालसे भी अनन्तगुणे जीव समानरूपसे रहा करते हैं। नित्यनिगोदमें ऐसे अनन्तानन्त जीव हैं जिन्होंने त्रस पर्याय अभी तक नहीं पाई है, और जो तीव कषायके उदयसे उत्पन्न हुए दुर्लेश्यारूप परिणामोंसे अत्यन्त मिलन रहते हैं, इसीलिये वे निगोद स्थानको कभी नहीं छोडते। अब त्रसकायिक जीवोंके भेदोंका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

तस काइया दुविहा पज्जत्ता अपज्जत्ता ॥ ४२ ॥

त्रसकायिक जीव दो प्रकारके हैं- पर्याप्त और अपर्याप्त ॥ ४२ ॥

त्रस नामकर्मके उदयसे जिन्होंने त्रस पर्यायको प्राप्त कर लिया है वे त्रस जीव कहलाते हैं। उनमें कितने ही जीव दो इन्द्रियों, कितने ही तीन इन्द्रियों, कितने ही चार इन्द्रियों और कितने ही पांचों इन्द्रियोंसे युक्त होते हैं।

पृथिवीकायिक आदि जीवोंके स्वरूपका कथन करके अब उनमें गुणस्थानोंका निरूपण करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

#### पुढविकाइया आउकाइया तेउकाइया वाउकाइया वणप्फदिकाइया एकम्मि चेय मिच्छाइद्रिद्राणे ॥ ४३ ॥

पृथिवीकायिक, जलकायिक, अग्निकायिक, वायुकायिक और वनस्पतिकायिक जीव एक मिथ्यादृष्टि नामक गुणस्थानमें ही होते हैं ॥ ४३॥

अब त्रस जीवोंके गुणस्थानोंका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—
तसकाइया बीइंदियप्पहुिं जाव अजोगिकेविल ति ॥ ४४ ॥
त्रसकायिक जीव द्वीन्द्रियसे लेकर अयोगिकेविल ति ॥ ४४ ॥
अब बादर जीवोंके गुणस्थानोंका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—
बादरकाइया बादरेइंदियप्पहुिं जाव अजोगिकेविल ति ॥ ४५ ॥
बादरकायिक जीव एकेन्द्रिय जीवोंसे लेकर अयोगिकेविल पर्यंत होते हैं ॥ ४५ ॥
अब त्रस और स्थावर इन दोनों कायोंसे रहित जीवोंके अस्तित्वका प्रतिपादन करनेके
लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

#### तेण परमकाइया चेदि ॥ ४६ ॥

स्थावर और त्रस कायसे रहित अकायिक (कायरहित) जीव होते हैं ॥ ४६॥ जो त्रस और स्थावररूप दो प्रकारकी कायसे रहित हो चुके हैं वे सिद्ध जीव बादर और सूक्ष्म शरीरके कारणभूत कर्मसे रहित हो जानेके कारण अकायिक कहलाते हैं।

अब योगमार्गणाके द्वारा जीव द्रव्यका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

जोगाणुवादेण अत्थि मणजोगी विच्जोगी कायजोगी चेदि ॥ ४७॥ योगमार्गणाके अनुवादसे मनोयोगी, बचनयोगी और काययोगी जीव होते हैं ॥ ४७॥ भावमनकी उत्पत्तिके लिये जो प्रयत्न होता है उसे मनोयोग, बचनको उत्पत्तिके लिये जो प्रयत्न होता है उसे मनोयोग, बचनको उत्पत्तिके लिये जो प्रयत्न होता है उसे बचनयोग और कायकी कियाकी उत्पत्तिके लिये जो प्रयत्न होता है उसे काययोग कहते हैं। जिसके मनोयोग होता है उसे मनोयोगी कहते हैं। इसी प्रकार बचनयोगी और काययोगीका भी अर्थ समझना चाहिए।

अब योगरहित जीयोंका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं-

#### अजोगी चेदि ॥ ४८ ॥

अयोगी जीव होते हैं॥ ४८॥

जिन जीवोंके पुण्य और पापके उत्पादक शुभ और अशुभ योग नहीं रहे हैं वे अनुपम और अनन्त बरुसे सहित अयोगी जिन कहलाते हैं।

अब मनोयोगके भेदोंका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं---

### मणजोगो चउव्विहो सचमणजोगो मोसमणजोगो सचमोसमणजोगो असच-मोसमणजोगो चेदि ॥ ४९ ॥

मनोयोग चार प्रकारका है— सत्यमनोयोग, मृषामनोयोग, सत्यमृषामनोयोग और असत्यमृषा-मनोयोग ॥ ४९ ॥

सत्यके विषयमें होनेवाले मनको सत्यमन और उसके द्वारा जो योग होता है उसे सत्यमनोयोग कहते हैं। इससे विपरीत योगको मृषामनोयोग कहते हैं। जो योग सत्य और मृषा इन दोनोंके संयोगसे होता है उसे सत्यमृषामनोयोग कहते हैं। सत्यमनोयोग और मृषामनोयोगसे भिन्न योगको असत्यमृषामनोयोग कहते हैं। अभिप्राय यह है कि जहां जिस प्रकारकी वस्तु विद्यमान हो वहां उसी प्रकारसे प्रवृत्त होनेवाले मनको सत्यमन और इससे विपरीत मनको असत्यमन कहते हैं। सत्य और असत्य इन दोनोंक्ष्प मनको उभयमन कहते हैं। जो संशय और अनध्यवसायक्ष्य ज्ञानका कारण होता है उसे अनुभयमन कहते हैं। इन सबसे होनेवाले योग (प्रयत्नविशेष) को क्रमशः सत्यमनोयोग आदि कहा जाता है।

मनोयोगके भेदोंका कथन करके अब गुणस्थानोंमें उसके खरूपका निरूपण करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—-

### मणजोगो सचमणजोगो असचमोसमणजोगो सण्णिमिच्छाइद्विप्पहुडि जाव सजोगिकेवित ति ॥ ५० ॥

मनोयोग, सत्यमनोयोग तथा असत्यमृषामनोयोग संज्ञी मिथ्यादृष्टिसे ठेकर सयोगिकेवर्ठाः पर्यंत होते हैं।। ५०॥

प्रश्न — केवली भगवान्के सत्यमनीयोगका सङ्गाव रहा आवे, क्योंकि, वहांपर वस्तुके यथार्थ ज्ञानका सङ्गाव पाया जाता है। परंतु उनके असत्यमृपामनीयोगका सङ्गाव संभव नहीं है, क्योंकि, वहांपर संशय और अनध्यवसायरूप ज्ञानका अभाव है ?

उत्तर-- ऐसा नहीं हैं, क्योंकि, वहांपर संशय और अनध्यवसायके कारणभूत कचनका कारण मन होनेसे उसमें भी अनुभय रूप धर्म रह सकता है। अतः सयोगी जिनमें अनुभय-मनोयोगका सद्भाव खीकार कर लेनेमें कोई विरोध नहीं आता है। प्रश्न — केवळीके वचन संशय और अनध्यवसायको उत्पन्न करते हैं, इसका क्या तात्पर्य हैं ?

उत्तर— चूंकि केवलीके ज्ञानके विषयभूत पदार्थ अनन्त और श्रोताके आवरणकर्मका क्षयोपराम अतिरायसे रहित है, अतएव केवलीके वचनोंके निमित्तसे श्रोताके संशय और अनध्यक-सायकी उत्पत्ति हो सकती है।

अब शेष दो मनोयोगोंके गुणस्थानोंका प्रतिपादन करनेके छिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

### मोसमणजोगो सचमोसमणजोगो सण्णिमच्छाइड्डिप्पहुडि जाव खीणकसाय-वीयराय-छदुमत्था ति ॥ ५१ ॥

मृषामनोयोग और सत्यमृषामनोयोग संज्ञी मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे लेकर क्षीणकषाय-वीतराग-ल्रुगस्थ गुणस्थान तक पाये जाते हैं॥ ५१॥

प्रश्न मृषामनोवोग और असत्यमृषामनोयोग प्रमादजनित हैं। चूंकि उपशामक और श्रपक जीवोंके वह प्रमाद नष्ट हो चुका है, अतएव उनके उक्त दोनों मनोयोग कैसे संभव हैं !

उत्तर— बारहवें गुणस्थान पर्यंत आवरण कर्मके पाये जानेसे छद्मस्थ जीवोंके विपर्यय और अनध्यवसायरूप अज्ञानके कारणभूत दोनों मनोयोगोंका सद्भाव मान छेनेमें कोई विरोध नहीं है। अब वचनयोगके भेदोंका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

### विजोगो चउव्तिहो सचविजोगो मोसविजोगो सचमोसविजोगो असच-मोसविजोगो चेदि ॥ ५२ ॥

वचनयोग चार प्रकारका है— सत्यवचनयोग, मृषावचनयोग, सत्यमृषावचनयोग और असत्यमृषावचनयोग ॥ ५२ ॥

जनपद आदि दस प्रकारके सत्यवचनमें वचनवर्गणाके निमित्तसे जो योग होता है उसे सत्यवचनयोग कहते हैं। उससे विपरीत योगको मृषावचनयोग कहते हैं। सत्यमृषारूप वचनयोगको उभयवचनयोग कहते हैं। जो न तो सत्यरूप है और न मृषारूप ही है वह असत्यमृषावचनयोग है। जैसे— असंज्ञी जीयोंको भाषा और संज्ञी जीयोंको आपन्त्रणी आदि भाषाएं।

इस प्रकार वचनयोगके भेदोंको कहकर अब गुणस्थानोमें उसके सत्त्वका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं---

#### विजोगो असचमोसविजोगो बीइंदियपहुडि जाव सजोगिकेविल ति ॥५३॥ वचनयोग और असत्यमृषावचनयोग द्वीन्द्रिय जीवोंसे ठेकर सयोगिकेविली गुणस्थान तक होता है ॥५३॥

प्रश्न अनुभयरूप मनके निमित्तसे जो वचन उत्पन्न होते हैं उन्हें अनुभयवचन कहते हैं, ऐसा स्वीकार करनेपर मनरहित द्वीन्द्रियादिक जीवोंके अनुभयवचन कैसे संभव हो सकते हैं ? उत्तर— यह कोई एकान्त नहीं है कि संपूर्ण वचन मनसे ही उत्पन्न हों। कारण कि यदि संपूर्ण वचनोंकी उत्पत्ति मनसे ही मानी जाय तो ऐसी अवस्थामें मनरहित केवित्योंके वचनोंका अभाव प्राप्त हो जायगा। इसीलिये द्वीन्द्रियसे लेकर असंज्ञी पंचेन्द्रिय पर्यंत जीवोंके मनके न रहने-पर भी वचन होता है। यदि कहा जाय कि विकलेन्द्रिय जीवोंके मनके विना चूंकि ज्ञानकी उत्पत्ति नहीं हो सकती है, इसलिये ज्ञानके विना उनके वचनकी भी प्रवृत्ति संभव नहीं है; सो यह कहना भी ठीक नहीं है; क्योंकि मनसे ही ज्ञानकी उत्पत्ति होती है, एसा एकान्त मान लिया जाता है तो फिर उस अवस्थामें संपूर्ण इन्द्रियोंसे ज्ञानकी उत्पत्ति नहीं हो सकेगी। मन इन्द्रियोंका सहायक भी नहीं है, क्योंकि, प्रयत्न और आत्माके सहकारकी अपेक्षा रखनेवाली इन्द्रियोंसे इन्द्रियज्ञानकी उत्पत्ति पाई जाती है।

अब सत्यवचनयोगका गुणस्थानोंमें निरूपण करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं-

### सचवचिजोगो सिणामिच्छाइद्विष्पहुडि जाव सजोगिकेवलि ति ॥ ५४ ॥

सत्यवचनयोग संज्ञी मिथ्यादृष्टिसे ठेकर सजोगिकेवली गुणस्थान तक होता है ॥ ५४ ॥

कारण यह कि मिथ्यादृष्टि आदि तेरह गुणस्थानोमें दस प्रकारके सत्यवचनोंके पाये जानेमें कोई विरोध नहीं हैं।

शेष वचनयोगोंका गुणस्थानोंमें निरूपण करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

# मोसविजोगो सचमोसविजोगो सण्णिमिच्छाइट्टिप्पहुडि जाव खीणकसाय-वीयराग-छदुमत्था ति ॥ ५५ ॥

मृषावचनयोग और सत्यमृषावचनयोग संज्ञी मिध्यादृष्टिसे लेकर क्षीणकपाय-वीतराग-छद्मस्थ गुणस्थान तक पाये जाते हैं॥ ५५॥

प्रश्न— जिनकी कथायें क्षीण हो गई हैं ऐसे क्षीणकषाय-बीतराम-छद्मस्थोंके असत्य-बचन कैसे संभव है ?

उत्तर— असत्यवचनका कारण अज्ञान है सो वह बारहवें गुणस्थान तक पाया जाता है। अत एव उनके असत्यवचनयोगके रहनेमें कोई बाधा नहीं है।

अब काययोगकी संख्याका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

कायजोगो सत्तविहो ओरालियकायजोगो ओरालियमिस्सकायजोगो वेउन्विय-कायजोगो वेउन्वियमिस्सकायजोगो आहारकायजोगो आहारमिस्सकायजोगो कम्मइय-कायजोगो चेदि ॥ ५६ ॥

काययोग सात प्रकारका है- औदारिककाययोग, औदारिकमिश्रकाययोग, बैक्रियककाययोग, बैक्रियकमिश्रकाययोग, आहारककाययोग, आहारकमिश्रकाययोग और कार्मणकाययोग ॥ ५६॥ औदारिकरारीर द्वारा उत्पन्न हुई शक्तिसे जीवके प्रदेशोमें पिरस्पन्दका कारणभूत जो प्रयन्न होता है उसे औदारिककाययोग कहते हैं। पुरु, महत्, उदार और उराल ये शब्द एकार्थ-वाचक हैं। उदारमें जो होता है उसे औदारिक और उसके निमित्तसे होनेवाले योगको औदारिककाययोग कहते हैं। यह औदारिकशरीर जब तक पूर्ण नहीं होता है तब तक मिश्र कहलाता है। उसके निमित्तसे होनेवाले योगको औदारिकमिश्रकाययोग कहते हैं। जो शरीर अणिमा-महिमा आदि अनेक ऋद्वियोंसे संयुक्त होता है उसे वैकियिकशरीर और उसके निमित्तसे होनेवाले योगको वैकियिकशाययोग कहते हैं। वह वैकियिकशरीर जब तक पूर्ण नहीं होता है तब तक मिश्र कहलाता है। उसके द्वारा होनेवाले योगको वैकियिकशरीर जब तक पूर्ण नहीं होता है तब तक मिश्र कहलाता है। उसके द्वारा होनेवाले योगको वैकियिकशरीर जब तक पूर्ण नहीं होता है तब तक मिश्र कहलाता है। उसके द्वारा होनेवाले योगको वैकियिकशरीर जब तक पूर्ण नहीं होता है तब तक मिश्र कहलाता है। उसके द्वारा होनेवाले योगको वैकियिकशरीर कहा जाता है।

जिसके द्वारा आत्मा सूक्ष्म पदार्थोंका आहरण (प्रहण) करता है उसे आहारकशरीर और उस आहारकशरीरसे जो योग होता है उसे आहारककाययोग कहते हैं। अभिप्राय यह है कि छठे गुणस्थानवर्ती मुनिके चित्तमें सूक्ष्म तत्त्वगत संदेह उत्पन्न होनेपर वह जिस शरीरके द्वारा केवलीके पास जाकर सूक्ष्म पदार्थोंका आहरण (प्रहण) करता है उसे आहारकशरीर और उसके द्वारा होनेवाले योगको आहारककाययोग कहते हैं। वह आहारकशरीर जब तक पूर्ण नहीं होता है तब तक उसको आहारकमिश्र कहते हैं। उसके द्वारा जो योग होता है उसे आहारकमिश्रकाययोग कहते हैं। यह आहारकशरीर सूक्ष्म होनेके कारण गमन करते समय वैकियिकशरीरके समान न तो पर्वतोंसे टकराता है, न शस्त्रोंसे छिदता हैं, और न अग्निसे जलता भी है।

ज्ञानावरणादि आठ प्रकारके कमींके स्कन्धको कार्मणशरीर कहते हैं । अथवा जो कार्मण-शरीर नामकर्मके उदयसे उत्पन्न होता है उसे कार्मणशरीर कहते हैं। उसके द्वारा होनेवाले योगको कार्मणकाययोग कहते हैं। यह योग एक, दो अथवा तीन समय तक होता है।

अब औदारिककाययोग और औदारिकमिश्रकाययोग किसके होते हैं, इसका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

ओरालियकायजोगो ओरालियमिस्सकायजोगो तिरिक्ख-मणुस्साणं ॥ ५७ ॥ औदारिककाययोग और औदारिकमिश्रकाययोग तिर्यंच और मनुष्योंके होते हैं ॥ ५७ ॥ आगे वैक्रियिककाययोग और वैक्रियिकमिश्रकाययोग किन जीवोंके होता है, इसका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

> वेउव्वियकायजोगो वेउव्वियमिस्सकायजोगो देव-णेरइयाणं ॥ ५८ ॥ वैक्रियिककाययोग और वैक्रियिकमिश्रकाययोग देव और नारिकयोंके होता है ॥ ५८ ॥ अब आहारककाययोगके स्वामीका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

आहारकायजोगो आहारमिस्सकायजोगो संजदाणमिड्ढिपत्ताणं ॥ ५९ ॥

अाहारककाययोग और आहारकमिश्रकाययोग ऋद्धिप्राप्त प्रमत्तसंयतोंके ही होते हैं ॥५९॥ अब कार्मणशरीरके स्वामीका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं——

कम्मइयकायजोगो विग्महमइसमावण्णाणं केवलीणं वा समुग्घादगदाणं ॥६०॥ कार्मणकाययोग विग्रहगतिको प्राप्त जीवोंके तथा समुद्धातको प्राप्त केवलीके होता है ॥६०

नये शरीरकी प्राप्तिके लिये जो गति होती हैं उसे विग्रहगति कहते हैं। अथवा, विग्रह शब्दका अर्थ कुटिल्ता भी होता हैं। इसलिये विग्रहके साथ अर्थात् कुटिल्तापूर्वक (मोड़के साथ) जो गति होती हैं उसे विग्रहगति कहते हैं। इस विग्रहगतिको प्राप्त जीवोंके कार्मणकाययोग होता है। जिससे अन्य संपूर्ण शरीर उत्पन्न होते हैं उस बीज भूत कार्मणशरीरको कार्मणकाय कहते हैं। वचनवर्गणा, मनोवर्गणा और कायवर्गणाके निमित्तसे जो आत्मप्रदेशोंका परिस्पन्दन होता है उसे योग कहते हैं। कार्मणकायके आश्रयसे जो योग उत्पन्न होता है उसे कार्मणकाययोग कहते हैं। वह विग्रहगतिमें विद्यमान जीवोंके होता है।

एक गतिसे दूसरी गतिको गमन करनेवाले जीवकी गति चार प्रकारकी होती हैं— इयुगति, पाणिमुक्तागित, लांगलिकागित और गोमूत्रिकागित । इयु अर्थात् धनुषसे छूटे हुए बाणके समान मोड़ेसे रहित गमनको इयुगति कहते हैं । इस गतिमें एक समय लगता है । जैसे हाथसे तिरहे फेंके गये द्रव्यकी एक मोड़ेवाली गति होती है । उसी प्रकार संसारी जीवोंकी एक मोड़ेवाली गतिको पाणिमुक्तागित कहते हैं । यह गति दो समयवाली होती है । जैसे इल्में दो मोड़ होते हैं उसी प्रकार दो मोड़ेवाली गतिको लांगलिकागिति कहते हैं । यह गित तीन समयवाली होती है । जैसे गायका चलते समय मूत्रका करना अनेक मोड़ेवाला होता है । उसी प्रकार तीन मोड़ेवाली गतिको गोम् त्रिकागित कहते हैं । यह गति चार समयवाली होती है । इनमेंसे एक इयुगतिको छोड़कर रोष तीनों गतियोंमें यह कार्मणकाययोग होता है । जो प्रदेश जहां स्थित हैं वहांसे लेकर ऊपर, नीचे और तिरछे क्रमसे विद्यमान आकाशप्रदेशोंकी पंक्तिको श्रेणी कहते हैं । जीवोंका गमन इस श्रेणीके द्वारा ही होता है । विग्रहगतिवाले जीवके अधिक तीन मोड़े होते हैं, क्योंकि, ऐसा कोई स्थान नहीं है जहांपर पहुंचनेके लिये तीन मोड़ेसे अधिक लग सकें।

मूळ शरीरको न छोड़कर शरीरसे आत्मप्रदेशोंके बाहिर निकळ जानेको समुद्धात कहते हैं। अधातिया कमींकी विषम स्थितिको समान करनेके लिये जो केवळी जीवोंके आत्मप्रदेश ऊपर, नीचे और तिरछे फैळ जाते हैं उसे केवळसमुद्धात कहा जाता है। यह आठ समयोंके भीतर पूर्ण होता है। उनमेंसे चार समय आत्माके प्रदेशोंके विस्तृत होनेमें और आगेके चार समय उनके संकुचित होनेमें ळगते हैं। उसमें कपाटरूप समुद्धातके समय औदारिकमिश्रकाययोग और आगे प्रतर व लोकपूरणमें कार्मणकाययोग रहता है।

अब काययोगका गुणस्थानोंमें ज्ञान करानेके लिये आगेके चार सूत्र कहे जाते हैं---

### कायजोगो ओरालियकायजोगो ओरालियमिस्सकायजोगो एइंदियप्पहुडि जाव सजोगिकेवलि ति ॥ ६१ ॥

सामान्यसे काययोग, औदारिककाययोग और औदारिकमिश्रकाययोग एकेन्द्रियसे लेकर संयोगिकेक्टी तक होते हैं ॥ ६१ ॥

यहां इतना विशेष जानना चाहिये कि औदारिकमिश्रकाययोग चार अपर्याप्त गुणस्थानोंमें ही होता है ।

अव वैक्रियिककाययोगके स्वामीका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

# वेउव्वियकायजोगो वेउव्वियमिस्सकाजोगो सण्णिमिच्छाइद्विप्पहुडि जाव असंजदसम्माइद्वि ति ॥ ६२ ॥

वैक्रियिककाययोग और वैक्रियिकमिश्रकाययोग संज्ञी मिथ्यादृष्टिसे लेकर असंयतसम्यग्दृष्टि तक होते हैं ॥ ६२ ॥

यहां इतना विशेष जानना चाहिये कि सम्यग्मिथ्यादृष्टि गुणस्थानमें जीव नियमसे पर्याप्तक ही होते हैं और वैक्रियिकमिश्रकाययोग अपर्याप्तकोंके ही होता है।

अब आहारककाययोगके स्वामीका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं---

आहारकायजोगो आहारिमस्सकायजोगो एकम्हि चेव पमत्तसंजदद्वाणे ॥ ६३॥ आहारककाययोग और आहारकिमश्रकाययोग एक प्रमत्त गुणस्थानमें ही होते हैं ॥६३॥ अब कार्मणकाययोगके आधारभूत जीवोंके प्रतिपादनार्थ उत्तरसूत्र कहते हैं—

# कम्मइयकायजोगो एइंदियप्पहुडि जाव सजोगिकेविल ति ॥ ६४ ॥

कार्मणकाययोग एकेन्द्रियोंसे छेकर सजोगिकेवली तक होता है ॥ ६४ ॥

यहां इतना विशेष जानना चाहिये कि पर्याप्तक दशामें ही संभव ऐसे संयतासंयतादि गुणस्थानोंमें कार्मणकाययोग नहीं पाया जाता हैं। पर्याप्त अवस्थामें वह समुद्घातके समय ही पाया जाता है।

आगे संमिलित रूपमें तीनों योगोंके स्थामीका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

# मणजोगो विचजोगो कायजोगो सण्णिमिच्छाइद्विष्पहुडि जाव सजोगिकेविल त्ति॥ ६५॥

क्षयोपशमकी अपेक्षा एकरूपताको प्राप्त हुए मनोयोग, बचनयोग और काययोग ये तीनों योग संज्ञी मिथ्यादृष्टिसे ठेकर सयोगिकेवली तक होते हैं ॥ ६५॥

अब द्विसंयोगी योगोंके प्रतिपादनार्थ उत्तरसूत्र कहते हैं---

विजोगो कायजोगो बीइंदियप्पहुडि जाव असिष्णपंचिदिया ति ॥ ६६ ॥ वचनयोग और काययोग द्वीन्द्रियसे लेकर असंज्ञी पंचेन्द्रिय तक होते हैं ॥ ६६ ॥ अब एकसंयोगी योगके स्वामीके प्रतिपादनार्थ उत्तरसूत्र कहते हैं—

#### कायजोगो एइंदियाणं ॥ ६७ ॥

काययोग एकेन्द्रिय जीवोंके होता है ॥ ६७ ॥

अभिप्राय यह है कि एकेन्द्रिय जीवोंके एक मात्र काययोग, द्वीन्द्रियसे लेकर असंज्ञी पंचेन्द्रिय तक वचन और काय ये दो योग, तथा शेष (समनस्क ) जीवोंके तीनों ही योग होते हैं।

इस प्रकार सामान्यसे योगकी सत्ताको बतलाकर अब किस कालमें किसके कौन-सा योग पाया जाता है और कौन-सा योग नहीं पाया जाता है, इसकी प्ररूपणा करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

मणजोगो विचिजोगो पञ्जताणं अत्थि, अपञ्जताणं णितथ ॥ ६८ ॥ मनोयोग तथा वचनयोग पर्याप्तोंके होते हैं, अपर्याप्तोंके नहीं होते ॥ ६८ ॥ अब सामान्य काययोगकी सत्ताका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

कायजोगो पजनाण वि अत्थि, अपजनाण वि अत्थि ॥ ६९ ॥ काययोग पर्याप्तोंके भी होता है और अपर्याप्तोंके भी होता है ॥ ६९ ॥ अब आगे जिन पर्याप्तियोंकी पूर्णतासे जीव पर्याप्तक और जिनकी अपूर्णतासे वे अपर्याप्तक होते हैं उन पर्याप्तियों और अपर्याप्तियोंकी संख्या बतळानेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

#### छ पन्जत्तीओ, छ अपन्जत्तीओ ॥ ७० ॥

छह पर्याप्तियां होती हैं और छह अपर्याप्तियां भी होती हैं ॥ ७० ॥

आहार, शरीर, इन्द्रिय, उच्छ्वास-निःश्वास, भाषा और मन इनको उत्पन्न करनेवाली शक्तिको पूर्णताको पर्याप्ति कहते हैं। वे पर्याप्तियां छह हैं— आहारपर्याप्ति, शरीरपर्याप्ति, इन्द्रियपर्याप्ति, आनपानपर्याप्ति, भाषापर्याप्ति और मनःपर्याप्ति। इन छह पर्याप्तियोंको अपूर्णताको अपर्याप्ति कहते हैं। वे अपूर्याप्तियां भी छह हैं— आहार-अपूर्याप्ति, भाषा-अपूर्याप्ति, इन्द्रिय-अपूर्याप्ति, आनपान-अपूर्याप्ति और मन-अपूर्याप्ति (देखिये पीछे पृ. १७)।

अब उन पर्याप्तियोंके आधारको बतलानेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

### सिण्णिमिच्छाइद्विष्पहुडि जाव असंजदसम्माइद्वि ति ॥ ७१ ॥

पूर्वोक्त हहों पर्याप्तियां तथा हहों अपर्याप्तियां संज्ञी मिथ्यादृष्टिसे लेकर असंयतसम्यग्दृष्टि तक होती हैं ॥ ७१ ॥

सब जीत्रोंके छह ही पर्याप्तियां नहीं होती हैं, किन्तु किन्हींके पांच और किन्हींके चार भी होती हैं, इस बातको बतलानेके लिये आगे चार सूत्र कहे जाते हैं—

### पंच पज्जतीओ, पंच अपज्जतीओ ॥ ७२ ॥

पांच पर्याप्तियां और पांच अपर्याप्तियां होती हैं ॥ ७२ ॥

यद्यपि ये पांच पर्याप्तियां उपर्युक्त छहों पर्याप्तियोंके अन्तर्गत हैं, फिर भी किन्हीं जीव-विरोषोंमें छहों पर्याप्तियां पाई जाती हैं और किन्हीं जीवोंमें पांच ही पर्याप्तियां पाई जाती हैं; इस विरोषताको दिखलानेके लिये इस पृथक् सूत्रका अवतार हुआ है। यहांपर मन:पर्याप्तिको छोड़कर रोष पांच पर्याप्तियां विवक्षित हैं।

ये पांच पर्याप्तियां और पांच अपर्याप्तियां किनके होती हैं, इस शंकाको दूर करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं--- .

### बीइंदियप्पहुडि जाव असण्णिपंचिदिया ति ॥ ७३ ॥

उपर्शुक्त पांच पर्याप्तियां और पांच अपर्याप्तियां द्वीन्द्रिय जीवोंसे लेकर असंज्ञी पंचेन्द्रिय पर्यन्त होती हैं॥ ७३॥

पर्याप्तियोंकी संख्याके अस्तित्वमें और भी विशेषता बतळानेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

### चत्तारि पज्जत्तीओ, चत्तारि अपज्जत्तीओ ।। ७४ ॥

चार पर्याप्तियां और चार अपर्याप्तियां होती हैं ॥ ७४ ॥

किन्हीं जीवोंके ये चार ही पर्याप्तियां और अपर्याप्तियां होती हैं— आहारपर्याप्ति, शरीरपर्याप्ति, इन्द्रियपर्याप्ति और आनपानपर्याप्ति । इसी प्रकार चार अपर्याप्तियां भी समझना चाहिये ।

अब उन चार पर्याप्तियों और चार अपर्याप्तियोंके अधिकारी जीवोंके प्रतिपादनार्थ उत्तरसूत्र कहते हैं—

#### एइंदियाणं ॥ ७५ ॥

भाषा और मन पर्याप्ति-अपर्याप्तियोंसे रहित ये चार पर्याप्तियां और चारों अपर्याप्तियां एकेन्द्रिय जीवोंके ही होती हैं ॥ ७५॥

इस प्रकार पर्याप्तियों और अपर्याप्तियोंका निरूपण करके अब अमुक जीवमें यह योग होता है और अमुक जीवमें यह योग नहीं होता है, इसका कथन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं:-

> औराहियकायजोगो पज्जत्ताणं, औराहियमिस्सकायजोगो अपज्जत्ताणं ॥७६॥ औदारिककाययोग पर्याप्तकोंके और औदारिकमिश्रकाययोग अपर्याप्तकोंके होता है ॥७६॥

शरीरपर्याप्तिके पूर्ण होनेपर जीव पर्याप्तक कहे जाते हैं। पूर्णताको प्राप्त हुए औदारिक-शरीरके आलम्बन द्वारा उत्पन्न हुए जीवप्रदेशपरिस्पन्दनसे जो योग होता है उसे औदारिककाययोग कहते हैं। कार्मण और औदारिक शरीरके स्कन्धोंके निमित्तसे जीवके प्रदेशोंमें उत्पन्न हुए परि-स्पन्दनसे जो योग होता है उसे औदारिकमिश्रकाययोग कहते हैं। वह औदारिकशरीरकी अपर्याप्त अवस्थामें होता है। यद्यपि कार्मणशरीर पर्याप्त अवस्थामें भी विद्यमान रहता है, फिर भी वह चूंकि जीवप्रदेशोंके परिस्पन्दनका कारण नहीं है, अतएव पर्याप्त अवस्थामें औदारिकमिश्रकाययोग नहीं होता है।

अब वैक्रियिककाययोगके सद्भावका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं---

वेउवित्रयकायजोगो पञ्जत्ताणं, वेउवित्रयमिस्सकायजोगो अपज्जत्ताणं ॥७७॥
पर्याप्त देव-नारिक्षयोंके वैक्रियिककाययोग और अपर्याप्तोंके वैक्रियिकमिश्रकाययोग
होता है॥ ७७॥

अब आहारकाययोगका आधार बतलानेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं---

#### आहारकायजोगो पञ्जताणं, आहारिमस्सकायजोगो अपञ्जताणं ॥ ७८ ॥

आहारकाययोग पर्याप्तकोंके और आहारकिमश्रकाययोग अपर्याप्तकोंके होता है ॥७८॥
यद्यपि आहारकशरीर निर्माण करनेवाले साधुका औदारिकशरीर पूर्ण होता है, फिर भी
उसके जो आहारकशरीर उत्पन्न होता है वह जब तक पूर्ण नहीं होता है तब तक उसको उत्पन्न
करनेवाले प्रमत्तसंयत जीवको उक्त शरीरकी अपेक्षा अपर्याप्तक कहा जाता है।

इस प्रकार पर्याप्तियों और अपर्याप्तियोंमें योगोंके सत्त्व और असत्त्वका कथन करके अव चार गति संबन्धी पर्याप्ति और अपर्याप्तियोंमें गुणस्थानोंके सत्त्व और असत्त्वके प्रतिपादनार्थ उत्तरसूत्र कहते हैं—

### णेरइया मिच्छाइड्डि-असंजदसम्माइड्डिडाणे सिया पज्जत्ता सिया अपज्जत्ता॥७९॥

नारकी जीव मिथ्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि गुणस्थानमें कदाचित् पर्याप्तक होते हैं और कदाचित् अपर्याप्तक भी होते हैं ॥ ७९ ॥

अब उन नारक संबंधी शेष दो गुणस्थर्नोंके स्थानका प्रतियादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

### सासणसम्माइद्वि-सम्मामिच्छाइद्विद्वाणे णियमा पज्जत्ता ॥ ८० ॥

नारकी जीव सासादनसम्यग्दष्टि और सम्यग्मिथ्यादृष्टि गुणस्थानमें नियमसे पर्याप्तक ही होते हैं ॥ ८०॥

अभिप्राय यह है कि जिनकी छहों पर्याप्तियां पूर्ण हो गई हैं ऐसे नारकी ही इन दो गुणस्थानोंके साथ परिणत होते हैं, अपर्याप्त अवस्थामें वे इन गुणस्थानोंसे परिणत नहीं होते। कारण यह कि नारिकयोंके अपर्याप्त अवस्थामें इन दो गुणस्थानोंकी उत्पत्तिके निमित्तभूत परिणामोंकी संभावना नहीं है। इसीळिये उनके अपर्याप्त अवस्थामें ये दोनों गुणस्थान नहीं पाये जाते हैं।

इस प्रकार सामान्यरूपसे नारिकयोंका कथन करके अब विशेषरूपसे उनका कथन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

# एवं पढमाए पुढवीए भेरइया ॥ ८१ ॥

इसी प्रकार प्रथम पृथिवीमें नारकी होते हैं ॥ ८१ ॥

प्रथम पृथिवीमें जो नारकी हैं उनके पर्याप्त और अपर्याप्त अवस्थामें संभव गुणस्थानोंकी प्ररूपणा सामान्य नारकियोंके ही समान है, उसमें काई विशेषता नहीं है।

अब शेष नरकोंमें रहनेवाले नारिकयोंके विशेष कथनके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं--

विदियादि जाव सत्तमाए पुढवीए णेरइया मिच्छाइड्डिड्डाणे सिया पज्जत्ता, सिया अपन्जत्ता ॥ ८२ ॥

दूसरी पृथिवीसे सातवीं पृथिवी तकके नारकी जीव मिथ्यादृष्टि गुणस्थानमें कदाचित् पर्याप्त भी होते हैं और कदाचित् अपर्याप्त भी होते हैं ॥ ८२ ॥

प्रथम पृथिवीको छोड़कर रोष छह पृथिवियोंमें मिथ्यादृष्टि जीवोंकी ही उत्पत्ति पाई जाती है, इसलिये वहांपर प्रथम गुणस्थानमें पर्याप्त और अपर्याप्त दोनों अवस्थाएं बतलाई गई हैं।

अब उन पृथिवियोंमें शेष गुणस्थान किस अवस्थामें पाये जाते हैं और किस अवस्थामें नहीं पाये जाते हैं, इसका स्पष्टीकरण करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं

सासणसम्माइद्वि-सम्मामिच्छाइद्वि-असंजदसम्माइद्विहाणे णियमा पञ्जत्ता ॥८२॥ दूसरी पृथिवीसे ठेकर सातवीं पृथिवी तकके नारकी जीव सासादनसम्यग्दृष्टि, सम्यग्मिथ्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि गुणस्थानमें नियमसे पर्याप्तक ही होते हैं ॥ ८२ ॥

सासादनगुणस्थानवर्ती जीव नरकमें उत्पन्न नहीं होते, क्योंकि, सासादन गुणस्थानवालेके नारकायुका बन्ध नहीं होता है। इसके अतिरिक्त जिसने पहले नारकायुका बन्ध कर लिया है ऐसा जीव सासादन गुणस्थानको प्राप्त होकर नारिकयोंमें उत्पन्न नहीं होता, क्योंकि, नारकायुका बन्ध कर लेनेवाले जीवका सासादन गुणस्थानमें मरण सम्भव नहीं है। सम्यग्मिथ्यादृष्टि जीवका चूंकि इस गुणस्थानमें सर्वथा मरण ही सम्भव नहीं है, अत्यव यह गुणस्थान पर्याप्त अवस्थामें ही पाया जाता है। असंयतसम्यग्दृष्टि जीव द्वितीयादि पृथिवियोंमें उत्पन्न ही नहीं होते हैं, क्योंकि, सम्यग्दृष्टियोंके रोष छह पृथिवियोंमें उत्पन्न होनेके निमित्त नहीं पाये जाते।

अब तिर्थंचगतिमें गुणस्थानोंके सद्भावका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

# तिरिक्खा मिच्छाइहि-सासणसम्माइहि-असंजदसम्माइहिहाणे सिया पज्जता सिया अपज्जता ॥ ८४ ॥

तिर्यंच जीव मिथ्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि गुणस्थानमें कदाचित् पर्याप्त भी होते हैं और कदाचित् अपर्याप्त भी होते हैं ॥ ८४ ॥

जिन जीवोंने सम्यग्दर्शन ग्रहण करनेके पहले मिथ्यादृष्टि अवस्थामें तिर्यंचआयुका बन्ध कर लिया है उनकी तो सम्यग्दर्शनके साथ तिर्यंचोंमें उत्पत्ति होती है, किन्तु शेष सम्यग्दृष्टि जीवोंकी वहां उत्पत्ति नहीं होती है। इतना अवश्य है कि जिन जीवोंने सम्यग्दर्शनप्राप्तिके पूर्वमें तिर्यंचआयुका बन्ध कर लिया है वे मरकर भोगभूमिज तिर्यंचोंमें ही उत्पन्न होते हैं, न कि कर्मभूमिज तिर्यंचोंमें।

अब तिर्थंचोंमें सम्यग्मिथ्यादृष्टि आदि गुणस्थानोंके स्वरूपका निरूपण करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

### सम्मामिच्छाइड्डि-संजदासंजद्वाणे णियमा पज्जता ॥ ८५ ॥

तिर्यंच जीव सम्यग्मिथ्यादृष्टि और संयतासंयत गुणस्थानमें नियमसे पर्याप्त ही होते हैं ॥ ८५ ॥

यहां यह शंका हो सकती है कि जिसने मिथ्यादृष्टि अवस्थामें तिर्यचआयुको बांधकर पीछे सम्यग्दर्शनके साथ संयमासंयमको भी प्राप्त कर लिया है ऐसा जीव यदि मरकर तिर्यचोंमें उत्पन्न होता है तो उसके तिर्यच अपर्याप्त अवस्थामें संयतासंयत गुणस्थान रह सकता है। तब ऐसी अवस्थामें अपर्याप्त तिर्यंचोंके संयतासंयत गुणस्थानका सर्वथा निषेध क्यों किया गया है । परन्तु ऐसी शंका करना योग्य नहीं हैं, कारण यह कि देवगतिको छोड़कर अन्य गित सम्बन्धी आयुके बांधनेवाले जीवके अणुव्रत प्रहण करनेकी बुद्धि ही उत्पन्न नहीं होती। इसके अतिरिक्त तिर्यंचोंमें उत्पन्न होनेवाले क्षायिकसम्यग्दृष्टि जीवोंके भी अपर्याप्त अवस्थामें अणुव्रतोंकी सम्भावना नहीं है, क्योंकि, क्षायिकसम्यग्दृष्टि जीव यदि मरकर तिर्थंचोंमें उत्पन्न होते हैं तो वे भोगभूमिमें ही उत्पन्न होते हैं, और भोगभूमिमें उत्पन्न हुए जीवोंके वत्रग्रहण सम्भव नहीं है।

इस प्रकार तियँचोंकी सामान्य प्ररूपणा करके अब उनके विशेष स्वरूपका निर्णय करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

#### एवं पंचिदियतिरिक्खा पंचिदियतिरिक्ख-पज्जत्ता ॥ ८६ ॥

पंचेन्द्रिय तिर्यंच और पंचेन्द्रिय तिर्यंच पर्याप्तकोंकी प्ररूपणा सामान्य तिर्यंचोंके समान है ॥ ८६॥

अब स्नीवेदयुक्त तिर्यंचोंमें विशेषताका कथन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

### पंचिदियतिरिक्ख-जोणिणीसु मिच्छाइहि-सासणसम्माइहिट्ठाणे सिया पज्जात्त-याओ सिया अपन्जत्तियाओ ॥ ८७ ॥

योनिमती पंचेन्द्रिय तिर्थंच मिथ्यादृष्टि और सासादन गुणस्थानमें कदाचित् पर्याप्त भी होते हैं और कदाचित् अपर्याप्त भी होते हैं ॥ ८७ ॥

सासादनगुणस्थानवाळा जीव मरकर नारिकयोंमें तो उत्पन्न नहीं होता है, किन्तु उसका तिर्यंचोंमें उत्पन्न होना सम्भव है; अतएव उसके अपर्याप्त अवस्थामें भी सासादन गुणस्थान रह सकता है।

अब योनिमती तिर्यंचोंमें सम्भव शेष गुणस्थानोंके खरूपका कथन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

सम्मामिच्छाइंद्वि-असंजदसम्माइंद्वि-संजदासंजदद्वाणे णियमा पञ्जित्तियाओ ॥८८ योनिमती तिर्यंच सम्यग्मिथ्यादृष्टि, असंयतसम्यग्दृष्टि और संयतासंयत गुणस्थानमें नियमसे पर्याप्तक ही होते हैं ॥ ८८ ॥

इसका कारण यह है कि उपर्युक्त गुणस्थानोंमें मरकर कोई भी जीव योनिमती तिर्यंचोंमें उत्पन्न नहीं होता है। यहां तिर्यंच अपर्याप्तोंमें गुणस्थानींकी जो प्ररूपणा नहीं की गई है उसका कारण यह है कि उनमें एक मिथ्यात्व गुणस्थानको छोड़कर दूसरे किसी भी गुणस्थानका सद्भाव नहीं पाया जाता है।

अब मनुष्यगतिमें प्रकृत प्ररूपणा करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

मणुस्सा मिच्छाइद्वि-सासणसम्माइद्वि-असंजदसम्माइद्विद्वाणे सिया पज्जत्ता सिया अपज्जत्ता ॥ ८९ ॥

मनुष्य मिथ्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि गुणस्थानोंमें कदाचित् पर्याप्त होते हैं और कदाचित् अपर्याप्त भी होते हैं ॥ ८९ ॥

अब मनुष्योंमें शेष गुणस्थानोंके सद्भावको वतलानेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं---

सम्मामिच्छाइद्वि-संजदासंजद-संजदद्वाणे णियमा पज्जत्ता ॥ ९० ॥

मनुष्य सन्यग्मिथ्यादृष्टि, संयतासंयत और संयत गुणस्थानोंमें नियमसे पर्याप्त होते हैं॥९०॥

यद्यपि आहारकशरीरको उत्पन्न करनेयाले प्रमत्तसंयतोंके उक्त शरीर सम्बन्धी छहों पर्याप्तियोंके अपूर्ण रहने तक उसकी अपेक्षासे अपर्याप्तपना भी सम्भव है, तो भी यहां द्रव्यार्थिक नयकी अपेक्षासे उनको आहारकशरीर सम्बन्धी छह पर्याप्तियोंके पूर्ण नहीं होनेपर भी पर्याप्तोंमें प्रहण किया गया है। यही बात समुद्धातगत केवलीके सम्बन्धमें भी जाननी चाहिये।

अब मनुष्योंके भेदोंका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

एवं मणुस्सपज्जता ॥ ९१ ॥

मनुष्य पर्याप्तोंकी प्ररूपणा सामान्य मनुष्योंके समान है ॥ ९१ ॥

अब मनुष्यिनयोंमें गुणस्थानोंका निरूपण करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

मणुसिणीसु मिच्छाइड्डि-सासणसम्माइड्डिड्डाणे सिया पन्जत्तियाओ सिया अपन्जत्तियाओ ॥ ९२ ॥

मनुष्यनी मिथ्यादृष्टि और सासादनसम्यग्दृष्टि गुणस्थानमें कदाचित् पर्याप्त भी होती हैं और कदाचित् अपर्याप्त भी होती हैं ॥ ९२ ॥

अब मनुष्यनियोंमें शेष गुणस्थानोंके स्पष्टीकरणके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

सम्मामिच्छाइ**हि-असंजदसम्माइहि-संजदासंजदहाणे णियमा पज्जित्तियाओ ॥** क्रिनुष्पनी सम्यग्मिथ्यादृष्टि, असंयतसम्यग्दृष्टि और संयतासंयत गुणस्थानमें नियमसे पुर्ख्यूप्तिक ही होती हैं ॥ ९३ ॥

अब देवगतिमें गुणस्थानोंका निरूपण करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं —

देवा मिन्छाइद्वि-सासणसम्माइद्वि-असंजदसम्माइद्विद्वाणे सिया पञ्जत्ता सिया अपञ्जत्ता ॥ ९४ ॥

देव मिध्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि और असंग्रतसम्यग्दृष्टि गुणस्थानमें कदाचित् पर्याप्त भी होते हैं और कदाचित् अपर्याप्त भी होते हैं ॥ ९४ ॥

उक्त देवगतिमें शेष गुणस्थानोंकी सत्ताके प्रतिपादनार्थ उत्तरसूत्र कहते हैं-

सम्मामिच्छाइड्रिट्राणे णियमा पज्जता ॥ ९५ ॥

देव सम्यग्मिथ्यादृष्टि गुणस्थानमें नियमसे पर्याप्त ही होते हैं ॥ ९५ ॥

इसका कारण यह है कि तीसरे गुणस्थानके साथ किसी भी जीवका मरण नहीं होता है तथा अपर्याप्तकालमें सम्यग्धियात्वकी उत्पत्ति नहीं होती है ।

अब देवगतिमें विशेष भेदोंके आश्रयसे प्ररूपणा करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं--

भवणवासिय-वाणवेंतर-जोइसियदेवा देवीओ सोधम्मीसाणकप्पवासियद्वीओ च मिच्छाइड्डि-सासणसम्माइड्डिड्डाणे सिया पज्जत्ता सिया अपज्जत्ता सिया पज्जत्तियाओ सिया अपज्जत्तियाओ ॥ ९६ ॥

भवनवासी, वानव्यन्तर और ज्योतिषी देव व इनकी देवियां तथा सौधर्म और ऐशान कल्पवासिनी देवियां, ये सब मिध्यादृष्टि एवं सासादनसम्यग्दृष्टि गुणस्थानमें कदाचित् पर्याप्त भी होते हैं और कदाचित् अपर्याप्त भी होते हैं ॥ ९६॥

चूंकि इन दोनों गुणस्थानोंसे युक्त जीवोंकी उपर्युक्त देव और देवियोंमें उत्पत्ति होती है, अतएव उनके ये दोनों गुणस्थान पर्याप्त और अपर्याप्त इन दोनों ही अवस्थाओंमें सम्भव हैं। अत्र पूर्वोक्त देव और देवियोंकी अपर्याप्त अवस्थामें असम्भव गुणस्थानीका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

सम्माभिच्छाइष्टि-असंजदसम्माइष्टिष्टाणे णियमा पज्जत्ता णियमा पज्जित्तियाओ ॥ सम्यग्मिथ्यादृष्टि और असंयतसभ्यग्दृष्टि गुणस्थानमें पूर्वोक्त देव नियमसे पर्याप्त होते हैं तथा पूर्वोक्त देवियां भी नियमसे पर्याप्त होती हैं ॥ ९७ ॥

इसका कारण यह है कि सम्यग्मिश्यालके साथ किसी भी जीवका मरण नहीं होता तथा सम्यग्दिष्ट जीवोंकी मरकर उक्त देव और देवियोंमें उत्पक्तिकी सम्भावना भी नहीं है।

अब शेष देवोंमें गुणस्थानोंका अस्तित्व बतलानेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं---

सोधम्मीसाणप्पहुडि जाव उवरिमउवरिमगेवज्जं ति विमाणवासियदेवेसु मिच्छाइड्डि-सांसणसम्माइड्डि:असंजदसम्माइड्डिडाणे सिया पज्जत्ता सिया अपज्जता ॥९८॥

सौधर्म और ऐशानसे लेकर उपरिमउपरिम ग्रैवेयक पर्यंत विमानवासी देव मिथ्यादृष्टि, सासाइनसम्यग्दृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि गुणस्थानमें कदाचित् पर्याप्त भी होते हैं और कदाचित अपर्याप्त भी होते हैं ॥ ९८॥

> अब सम्यग्मिध्यादृष्टि देवोंके स्वरूपका निर्णय करनेके लिये आगेका सूत्र कहते हैं— सम्मामिच्छाइ**हिट्ठाणे णियमा पज्जता ॥ ९९ ॥**

उक्त देव सम्यग्मिथ्यादृष्टि गुणस्थानमें नियमसे पर्याप्त ही होते हैं ॥ ९९ ॥

अब शेप देवोंमें गुणस्थानोंके स्वरूपका निरूपण करनेके छिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

अणुदिस-अणुत्तरविजय-वइजयंत-जयंतावर।जित-सव्वट्टसिद्धिविमाणवासियदेवा असंजदसम्माइद्विद्वाणे (सया पज्जत्ता सिया अपज्जत्ता ॥ १०० ॥

नौ अनुदिशोंमें तथा विजय, वैजयन्त, जयन्त, अपराजित और सर्वार्थसिद्धि इन पांच अनुत्तरिवमानोंमें रहनेवाले देव असंयतसम्यग्द्दिश गुणस्थानमें कदाचित् पर्याप्त भी होते हैं और कदाचित् अपर्याप्त भी होते हैं ॥ १००॥

अब वेदमार्गणाकी अपेक्षा गुणस्थानोंका निरूपण करनेके लिये आगेका सूत्र कहते हैं— वेदाणुत्रादेण अत्य इत्यिवेदा पुरिसवेदा णवंपयवेदा अवगदवेदा चेदि॥१०१॥ वेदमार्गणाके अनुवादसे स्त्रीवेदी, पुरुषवेदी, नपुंसकवेदी और अपगतवेदी जीव होते हैं ॥ १०१॥

' दोवैरात्मानं परं च स्तृणाति छाउयतीति स्त्री ' इस निरुक्तिके अनुसार जो दोषोंसे स्वयं अपनेको और दुसरेको आच्छादित करती है उसे स्त्री कहते हैं । स्त्रीस्त्रप जो वेद है उसे स्नीवेद कहते हैं। अथवा, जो पुरुषकी इच्छा किया करती है उसे स्त्री कहते हैं। वेदका अर्थ अनुभवन होता है। इस प्रकारसे जो जीव अपनेको स्नीरूप अनुभव करता है उसे स्निवेदी कहते हैं। 'पुरुगुणेषु पुरुभोगेषु च रोते इति पुरुषः' इस निरुक्तिके अनुसार जो पुरु (उत्कृष्ट) गुणोंमें और भोगोंमें रायन करता है अर्थात् सोता है उसे पुरुष कहते हैं। अथवा, जो स्नीकी इच्छा किया करता है उसे पुरुष और उसका अनुभव करनेवाले जीवको पुरुषवेदी कहते हैं। जो न स्नी है, न पुरुष है उसे नपुंसक कहते हैं। अथवा जो स्नी और पुरुष दोनोंकी इच्छा करता है उसे नपुंसक और उसका अनुभव करनेवाले जीवको नपुंसकवेदी कहते हैं। जिन जीवोंके उक्त तीनों प्रकारके वेदोंसे उत्पन्न होनेवाला संताप दूर हो गया है वे अपगतवेदी कहे जाते हैं।

अत्र वेदोंसे युक्त जीवोंके सम्भव गुणस्थान आदिका प्रतिपादन करनेके छिये आगेका सूत्र कहते हैं—

इत्थिवेदा पुरिसवेदा असण्णिमिच्छाइद्विष्पहुिंड जाव अणियद्वि ति ॥ १०२ ॥ स्रीवेद और पुरुषवेदवाले जीव असंज्ञी मिथ्यादिष्टिसे लेकर अनिवृत्तिकरण गुणस्थान तक होते हैं ॥ १०२ ॥

अब नपुंसकत्रेदियोंके सत्त्वका प्रतिपादन करनेके लिये आगेका सूत्र कहते हैं—
णवुंसयवेदा एइंदियप्पहुडि जाव अणियिष्टि ति ॥ १०३॥
नपुंसकत्रेदवाले जीव एकोन्द्रियसे लेकर अनिवृत्तिकरण गुणस्थान तक होते हैं ॥ १०३॥
अब वेदरहित जीवोंका प्रतिपादन करनेके लिये आगेका सूत्र कहते हैं—

#### तेण परमवगदवेदा चेदि ॥ १०४ ॥

अनिवृत्तिकरण गुणस्थानके संवेद भागके आगे सर्व जीव वेदरहित ही होते हैं ॥१०४॥ यहां जो नौवें गुणस्थानके संवेद भागसे आगे वेदका अभाव बतलाया गया है वह भाव-वेदका समझना चाहिये, न कि द्रव्यवेदका; क्योंकि, द्रव्यवेद तो आगे भी बना रहता है।

अब मार्गणाओंमें वेदका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं ---

णेरइया चरुसु द्वाणेसु सुद्धा णवुंसयवेदा ॥ १०५ ॥ नारकी जीव चारों गुणस्थानोंमें शुद्ध (केवल) नपुंसकवेदी होते हैं ॥ १०५ ॥ तिर्यंचगतिमें वेदोंका निरूपण करनेकेलिये उत्तरसूत्र कहते हैं---

तिरिक्खा सुद्धा णवुंसगवेदा एइंदियप्पहुडि जाव चउरिंदिया ति ॥ १०६ ॥ तिर्यंचोंमें एकेन्द्रिय जीवोंसे लेकर चतुरिन्द्रिय पर्यंत शुद्ध नपुंसकवेदी होते हैं ॥ १०६ ॥ शेष तिर्यंचोंके कितने वेद होते हैं, इस आशंकाको दूर करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं — तिरिक्खा तिवेदा असण्णिपंचिदियप्पहुडि जाव संजदासंजदा ति ॥ १०७ ॥

तिर्यंच असंज्ञी पंचेन्द्रियसे ठेकर संयतासंयत गुणस्थान तक तीनों वेदोंसे युक्त होते हैं॥ १०७॥

अब मनुष्यमितमें वेदका विशेष प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं---

मणुस्सा तिवेदा मिच्छाइद्विष्पहुडि जाव अणियद्वि ति ॥ १०८ ॥

मनुष्य मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे लेकर अनिवृत्तिकरणके संवेद भाग पर्यंत तीनों वेदवाले होते हैं ॥ १०८ ॥

> अब तीनों वेदोंसे रहित मनुष्योंका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं— तेण परमवगद्वेदा चेदि ॥ १०९ ॥

अनिवृत्तिकरण गुणस्थानके संवेद भागसे आगे सभी गुणस्थानवाले मनुष्य वेदसे रहित होते हैं ॥ १०९॥

अब देवगतिमें विशेष प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

देवा चदुसु द्वाणेसु दुवेदा इत्थिवेदा पुरिसवेदा ॥ ११० ॥

देव चारों गुणस्थानोंमें स्रीवेदवाठे और पुरुषवेदवाठे होते हैं ॥ ११० ॥

देवगतिमें चार ही गुणस्थान होते हैं। सौधर्म-ऐशान स्वर्ग तकके देव स्त्री और पुरुष दो वेदवाले होते हैं तथा आगे सनत्कुमार और माहेन्द्र कल्पसे लेकर ऊपरके सब देव पुरुषवेदीही होते हैं।

अब कषायमार्गणाके आश्रयसे गुणस्थानोंका निरूपण करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं— कसायाणुवादेण अत्थि कोधकसाई माणकसाई मायकसाई लोभकसाई अकसाई चेदि ॥ १११ ॥

कषायमार्गणाके अनुवादसे क्रोधकषायी, मानकषायी, मायाकषायी, लोभकषायी और अकषायी (कषायरहित ) जीव होते हैं ॥ १११॥

अब क्यायमार्गणामें विशेष प्रतिपादन करनेके लिथे उत्तरसूत्र कहते हैं—

कोधकसाई माणकसाई मायकसाई एइंदियप्पहुडि जाव अणियाद्वि ति ॥११२॥ कोधकषायी, मानकषायी और मायाकषायी जीव एकेन्द्रियसे टेकर अनिवृत्तिकरण गुणस्थान तक होते हैं ॥ ११२॥

यहां अपूर्वकरण आदि गुणस्थानवाले जीवोंके भी जो कषायका अस्तित्व बतलाया गया है वह अञ्यक्त कषायकी अपेक्षा जानना चाहिये। कारण कि वहां व्यक्त कपाय सम्भव नहीं है।

अब लोभकपायका विशेष प्ररूपण करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं---

# लोसकसाई एइंदियप्पहुडि जाव सुहुमसांपराइयसुद्धिसंजदा ति ॥ ११३ ॥ लोमकपायसे युक्त जीव एकेन्द्रियोंसे लेकर सूक्ष्मसांपराय-शुद्धिसंयत गुणस्थान तक

होते हैं ॥ ११३ ॥

लोभकषायकी अन्तिम मर्यादा सूक्ष्मसांपराय गुणस्थान है। कारण यह है कि शेष कषायोंके उदयके नष्ट हो जानेपर उसी समय लोभ कषायका विनाश नहीं होता है।

अब कषायरहित जीवोंसे उपलक्षित गुणस्थानोंका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

अकसाई चदुसु दृाणेसु अत्थि उत्रसंतकसाय-वीयराय-छदुमत्था खीणकसाय-वीयराय-छदुमत्था सजोगिकेवली अजोगिकेवलि ति ॥ ११४॥

कषायरहित जीव उपशान्तकपाय-वीतराग-छद्मरथ, क्षीणकपाय-वीतराग-छद्मस्थ, सयोगि-केवली और अयोगिकेवली इन चार गुणस्थानोंमें होते हैं ॥ ११४॥

उपशान्तकषाय गुणस्थानमें यद्यपि द्रव्य कषायका सद्भाव है, फिर भी वहां जो अकपायी जीवोंका अस्तित्व बतलाया है वह कषायके उदयके अभावकी अपेक्षा बतलाया है।

अब ज्ञानमार्गणाके द्वारा जीवोंका निरूपण करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

णाणाणुवादेण अत्थि मदिअण्णाणी सुदअण्णाणी विभंगणाणी आभिणि-बोहियणाणी सुदणाणी ओहिणाणी मणपञ्जवणाणी केवलंणाणी चेदि ॥ ११५ ॥

ज्ञानमार्गणाके अनुवादसे मति-अज्ञानी, श्रुत-अज्ञानी, विभंगज्ञानी, आभिनिबोधिकज्ञानी, श्रुतज्ञानी, अविक्षानी, मनःपर्ययज्ञानी और केवल्ज्ञानी जीव होते हैं ॥ ११५॥

जो जानता हैं उसे ज्ञान कहते हैं। अथवा जिसके द्वारा यह आत्मा जानता है, जानता था या जानेगा ऐसे ज्ञानावरण कर्मके क्षयोपशामसे अथवा उसके संपूर्ण क्षयसे उत्पन्न हुए आत्मपरिणामको ज्ञान कहते हैं। वह ज्ञान दो प्रकारका है - प्रत्यक्ष और परोक्ष । इनमें परोक्षके भी दो भेद हैं - मितज्ञान और अत्रज्ञान । प्रत्यक्षके तीन भेद हैं - अविध, मनःपर्थय और केवल्रज्ञान । दूसरेके उपदेश विना विष, यन्त्र, कूट, पंजर तथा वन्यादिके विषयमें जो बुद्धि प्रवृत्त होती है उसे मित-अज्ञान कहते हैं । चौरशास्त्र और हिंसाशास्त्र आदिके अयोग्य उपदेशोंको श्रुत-अज्ञान कहते हैं । कर्मका कारणभूत जो विपरीत अविध्वान होता है उसे विभंगज्ञान कहा जाता है । इन्द्रियों और मनकी सहायतासे जो पदार्थका अव्योध होता है उसे आभिनिबोधिकज्ञान कहते हैं । उसके पांच इन्द्रियों व मन (छह), बहु आदिक बारह पदार्थ और अवप्रह आदि चारकी अपेक्षा तीन सौ छत्तीस ( व्यंजनावप्रह - ४×१२=४८, अर्थावप्रह - ६×१२×४=२८८; २८८+४८= ३३६ ) भेद हो जाते हैं । मितज्ञानसे जाने हुए पदार्थके सम्बन्धसे जो दूसरे पदार्थका ज्ञान होता है उसको श्रुतज्ञान कहते हैं । यह ज्ञान नियमसे मितज्ञानपूर्वक होता है । इसके अक्षरात्मक और

अनक्षरात्मक अथवा राज्यजन्य और लिंगजन्य इस प्रकार दो भेद हैं। उनमें शब्दजन्य श्रुतज्ञान मुख्य है। द्रव्य, क्षेत्र, काल, और भात्रकी अपेक्षा जिस ज्ञानके विषयकी अवधि (सीमा) हो। उसे अवधिज्ञान कहते हैं। विषयकी अवधि (सीमा) के रहनेसे इसे परमागममें 'सीमाज्ञान 'भी कहा गया
है। इसके भवप्रत्यय और गुणप्रत्यय इस प्रकार दो भेद हैं। जिसका भूत कालमें चिन्तवन किया
गया है, अथवा जिसका भविष्य कालमें चिन्तवन किया जावेगा, अथवा जो अर्धचिन्तित है ऐसे अनेक
भेदरूप दूसरेके मनमें स्थित पदार्थकों जो जानता है उसे मनःपर्ययज्ञान कहते हैं। यह ज्ञान
मनुष्यक्षेत्रके भीतर संयत जीवोंके ही होता है। जो तीनों लोकोंके समस्त पदार्थोंको युगपत्
जानता है उसे केवलज्ञान कहते हैं।

अब मितज्ञान और श्रुतज्ञानका विशेष कथन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

मिदिअण्णाणी सुद्अण्णाणी एइंदियप्पहुडि जाव सासणसम्माइद्धि ति ॥११६॥

मिति-अज्ञानी और श्रुत-अज्ञानी जीव एकेन्द्रियसे लेकर सासाइनसम्यग्दिष्ट गुणस्थान पर्यंत
होते हैं ॥ ११६॥

अब विभंगज्ञानका विशेष प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—
विभंगणाणं सण्णिमिच्छाइद्वीणं वा सासणसम्माइद्वीणं वा ॥ ११७॥
विभंगज्ञान संज्ञी मिथ्यादृष्टि जीवोंके और सासादनसम्यग्दृष्टि जीवोंके होता है ॥११०॥
जब कि यह विभंगज्ञान भवप्रत्यय है तब उसका सद्भाव पर्याप्त और अपर्याप्त दोनों ही
अवस्थाओंमें होना चाहिये, इस प्रकारके सन्देहके निराकरणार्थ उत्तरसूत्र कहते हैं—

#### पज्जनाणं अत्थि, अपजजाणं णत्थि ॥ ११८ ॥

वह विभंगज्ञान पर्याप्तकोंके होता है, अपर्याप्तकोंके नहीं होता ॥ ११८ ॥

अभिप्राय यह है कि अपर्याप्त अवस्थासे युक्त देव और नारक पर्याय विभंगज्ञानका कारण नहीं है, किन्तु पर्याप्त अवस्थासे युक्त देव और नारक पर्याय ही उस विभंगज्ञानका कारण है। इसीलिये वह अपर्याप्तकालमें उनके नहीं होता है।

अब सन्यग्मिश्यादृष्टि गुणस्थानमें ज्ञानका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

सम्मामिन्छाइडिडाणे तिण्णि वि णाणाणि अण्णाणेण मिस्साणि-आभिणि-बोहियणाणं मदिअण्णाणेण मिस्सयं सुद्गाणं सुदअण्णाणेण मिस्सयं ओहिणाणं विभंगणाणेण मिस्सयं, तिण्णि वि णाणाणि अण्णाणेण [अण्णाणि णाणेण] मिस्साणि वा इदि ॥११९॥

सम्यग्निथ्यादृष्टि गुणस्थानमें आदिके तीनों ही ज्ञान अज्ञानसे मिश्रित होते हैं— आभिनि-बोधिकज्ञान मत्यज्ञानसे मिश्रित होता है , श्रुतज्ञान श्रुत-अज्ञानसे मिश्रित होता है, तथा अवधिज्ञान विभंगज्ञानसे मिश्रित होता है । अथवा तीनों ही ज्ञान अज्ञानसे [ अज्ञान ज्ञानसे ] मिश्रित होते हैं ॥ ११९॥ जो पदार्थ जिस रूपसे अवस्थित है उसके उसी प्रकारसे जाननेको ज्ञान और उसके विपरीत जाननेको अज्ञान कहा जाता है। जो न तो ज्ञान है और न अज्ञान भी है ऐसे जात्यन्तररूप ज्ञानका नाम मिश्रज्ञान है।

अब ज्ञानोंके गुणस्थानोंकी सीमाका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

आभिणिनोहियणाणं सुदणाणं ओहिणाणं असंजदसम्माइद्विप्पहुडि जाव खीण-कसाय-वीदराग-छदुमत्था ति ॥ १२० ॥

आभिनिबोधिकज्ञान, श्रुतज्ञान और अत्रधिज्ञान ये तीन ज्ञान असंपतसम्यग्दृष्टिसे छेकर क्षीणकषाय-वीतराग-छद्मस्थ गुणस्थान तक होते हैं ॥ १२०॥

अब मनःपर्यय ज्ञानके स्वामीका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

मणपञ्जवणाणी पमत्तसंजदप्पहुडि जाव खीणकसाय-वीदराग छदुमत्था ति।। १२१।।

मनःपर्ययज्ञानी प्रमत्तसंयतसे लेकर क्षीणकषाय-बीतराग-छदास्य (बारहवें) गुणस्थान तक होते हैं॥ १२१॥

यहां पर्याय और पर्यायीमें भेदकी विवक्षा न करके सूत्रमें मनःपर्ययज्ञानका ही मनःपर्यय-ज्ञानीरूपसे निर्देश किया गया है । देशविरत आदि अधस्तन गुणस्थानवर्ती जीवोंके संयमका अभाव होनेसे उनके यह मनःपर्ययज्ञान नहीं होता है ।

अब केवळज्ञानके स्वामियोंके गुणस्थानको बतलानेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

केवलणाणी तिसु द्वाणेसु सजोगिकेवली अजोगिकेवली सिद्धा चेदि ॥ १२२ ॥ केवलज्ञानी सयोगिकेवली, अयोगिकेवली और सिद्ध इन तीन स्थानोंमें होते हैं ॥ १२२॥ अब संयममार्गणाका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

संजमाणुनादेण अत्थि संजदा सामाइयच्छेदोवद्वावणसुद्धिसंजदा परिहारसुद्धि-संजदा सुहुमसांपराइय-सुद्धिसंजदा जहाक्खाद-निहार-सुद्धिसंजदा संजदसंजदा असंजदा चेदि॥१२३॥

संयममार्गणाके अनुवादसे संयत, सामायिकशुद्धिसंयत, छेदोपस्थापनाशुद्धिसंयत, परिहार-शुद्धिसंयत, सूक्ष्मसांपराय-शुद्धिसंयत और यथाख्यात-विहार-शुद्धिसंयत ये पांच प्रकारके संयत तथा संयतासंयत और असंयत जीव होते हैं॥ १२३॥

जो ' सं ' अर्थात् समीचीन सम्यग्दर्शन और सम्यग्ज्ञानके साथ ' यत ' अर्थात् बहिरंग और अंतरंग आस्रवोंसे विरत हैं उन्हें संयत कहते हैं । 'मैं सर्व प्रकारके सावद्ययोगसे विरत हूं ' इस प्रकार इन्यार्थिक नयकी अपेक्षा समस्त सावद्ययोगके त्यागका नाम सामायिक-शुद्धि-संयम हैं । यहां द्रव्यार्थिक नयकी विवक्षा होनेसे शेष संयमभेदोंको इसीके अन्तर्गत समझना चाहिये।

उस एक ही व्रतका छेद अर्थात् दो तीन आदिके भेदसे उपस्थापन अर्थात् व्रतोंके धारण करनेको छेदोपस्थापनाशुद्धिसंयम कहते हैं। यह छेदोपस्थापनाशुद्धिसंयम पर्यायार्थिक नयकी अपेक्षा रखनेवाळा है।

जिसके हिंसाका परिहार ही प्रधान है ऐसे शुद्धिश्राप्त संयतको परिहारशुद्धिसंयत कहते हैं। विशेषतासे जिसने तीस वर्ष तक अपनी इच्छानुसार भोगोंको भोगते हुए सामान्य और विशेष-रूपसे संयमको धारण कर प्रत्याख्यान पूर्वका अभ्यास किया है तथा जिसके तपोविशेषसे परिहारऋद्धि उत्पन्न हो चुकी है ऐसा जीव तीर्थंकरके पादमूलमें परिहारशुद्धिसंयमको ग्रहण करता है। इस संयमको धारण करनेवाला खड़े होने, गमन करने, भोजन-पान करने और बैठने आदि संपूर्ण व्यापारोंमें प्राणियोंकी हिंसाके परिहारमें समर्थ होता है।

'सांपराय ' नाम कंपायका हैं। जिनकी कघाय सूक्ष्म हो गई है वे सूक्ष्मसांपराय कहे जाते हैं। जो सूक्ष्म कषायत्राले होते हुए शुद्धि-प्राप्त संयत हैं उन्हें सूक्ष्मसांपराय-शुद्धिसंयत कहते हैं। इसका तात्पर्य यह है कि सामायिक और छेदोपस्थापना संयमको धारण करनेवाले साधु जब कषायको अतिशय सूक्ष्म कर लेते हैं तब वे सूक्ष्मसांपराय-शुद्धि-संयत कहलाते हैं।

जिनके परमागममें प्रतिपादित विहार अर्थात् कषायोंके अमावरूप अनुष्टान पाया जाता है उन्हें यथास्यातविहार कहते हैं। जो यथास्यातविहारवाले होते हुए शुद्धि-प्राप्त संयत हैं वे यथास्यात-विहार-शुद्धिसंथत कहलाते हैं।

जो पांच अणुव्रत, तीन गुणव्रत और चार शिक्षाव्रतोंसे संयुक्त होते हुए कर्मनिर्जरा करते हैं ऐसे सम्यग्दिष्ट जीव संयतासंयत कहे जाते हैं। उनके दर्शनिक, व्रतिक, सामायिकी, प्रोषधोपवासी, सिचत्तविरत, रात्रिभुक्तविरत, ब्रह्मचारी, आरम्भविरत, परिप्रह्विरत, अनुमतिविरत और उद्दिष्टविरत; ये ग्यारह भेद हैं।

जो जीव छह कायके प्राणियों एवं इन्द्रियविषयोंमें विस्त नहीं होते हैं उन्हें असंयत जानना चाहिये।

> अब संयतोंमें गुणस्थानोंकी संख्याका निरूपण करनेके लिये सूत्र कहते हैं— संजदा पमत्तसंजदप्पहुडि जाव अजोगिकेविल ति ॥ १२४ ॥ संयत जीव प्रमत्तसंयतसे लेकर अयोगिकेविली गुणस्थान तक होते हैं ॥ १२४ ॥ अब संयमके गुणस्थानोंका प्रतिपादन करनेके लिये सूत्र कहते हैं— सामाइयच्छेदोबद्वावणसुद्धिसंजदा पमत्तसंजदपहुडि जाव अणियद्वि ति॥१२५॥

सामायिक और छेदोपस्थापनारूप शुद्धिको प्राप्त हुए संयत जीव प्रमत्तसंयतसे छेकर अनिवृत्तिकरण गुणस्थान तक होते हैं ॥ १२५ ॥ अब परिहारगुद्धिसंयमके गुणस्थानोंका निरूपण करनेके लिये उत्तरस्त्र कहते हैं—
परिहार-सुद्धिसंजदा दोसु ट्ठाणेसु पमत्तसंजदट्ठाण अपमत्तसंजदट्ठाणे ॥ १२६ ॥
परिहार-गुद्धिसंयत प्रमत्त और अप्रमत्त इन दो गुणस्थानोंमें होते हैं ॥ १२६ ॥
अब स्क्ष्मसांपराय संयतोंके गुणस्थानका निरूपण करनेके लिये उत्तरस्त्र कहते हैं—
सुहुमसांपराइयसुद्धिसंजदा एकि चेव सुहुम-सांपराइयसुद्धि-संजदट्ठाणे ॥
स्क्ष्म-सांपराविक-गुद्धिसंयत जीव एक मात्र स्क्ष्म-सांपराविक-गुद्धिसंयत गुणस्थानमें पाये
जाते हैं ॥ १२७ ॥

अब चतुर्थ संयमके गुणस्थानोंके प्रतिपादनके लिये सूत्र कहते हैं—

जहाक्खाद-विहार-सुद्धिसंजदा चदुसु द्वाणेसु उवसंतकसाय-वीयराय-छदुमत्था खीणकसाय-वीयरायछदुमत्था सजोगिकेवली अजोगिकेवलि ।ति ॥ १२८ ॥

यथाख्यात-विहार-शुद्धिसंयत जीव उपशान्तकषाय-वीतराग-छद्मस्थ, क्षीणकषाय-वीतराग-छद्मस्थ, सयोगिकेवळी और अयोगिकेवळी इन चार गुणस्थानोंमें होते हैं ॥ १२८॥

संयतासंयतोंके गुणस्थानका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

संजदासंजदा एकम्हि चेय संजदासंजदहाणे ॥ १२९ ॥

संयतासंयत जीव एक संयतासंयत गुणस्थानमें ही होते हैं ॥ १२९ ॥

अब असंयत गुणस्थानोंका निरूपण करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

असंजदा एइंदियप्पहुंडि जाव असंजदसम्माइंहि ति ॥ १३० ॥

असंयत जीव एकेन्द्रियसे लेकर असंयतसम्यग्दृष्टि गुणस्थानं तक होते हैं ॥ १३० ॥

यद्यपि कोई कोई मिथ्यादृष्टि जीव भी बताचरण करते हुए देखे जाते हैं, पर वे वास्तवमें
संयत नहीं हैं; क्योंकि, सम्यग्दर्शनके विना संयमकी सम्भावना नहीं हैं।

अब दर्शनमार्गणाके द्वारा जीवोंके अस्तित्वके प्रतिपादनार्थ उत्तरसूत्र कहते हैं---

दंसणाणुवादेण अत्थि चक्खुदंसणी अचक्खुदंसणी ओधिदंसणी केवलदंसणी चेदि ॥ १३१ ॥

दर्शनमार्गणाके अनुवादसे चक्षुदर्शनी, अचक्षुदर्शनी, अवधिदर्शनी और केवलदर्शनी जीव होते हैं ॥ १३१ ॥

जिसके द्वारा देखा जाता है वह दर्शन कहलाता है। अथवा ज्ञानकी उत्पत्तिमें कारणभूत जो प्रयत्न होता है उससे सम्बद्ध आत्मविषयक उपयोगको दर्शन कहते हैं। वह चार प्रकारका है-चक्षुदर्शन, अचक्षुदर्शन, अवधिदर्शन और केवलदर्शन। चाक्षुष ज्ञानके उत्पादक प्रयत्नसे सम्बद्ध आत्मसंवेदनमें 'मैं रूपके अवलोकनमें समर्थ हूं 'इस प्रकारके उपयोगको चक्षुदर्शन कहते हैं। चक्षु इन्द्रियको छोड़कर शेप चार इन्द्रियों और मनसे होनेवाले दर्शनको अचक्षुदर्शन कहते हैं। अवधिज्ञानके पूर्व होनेवाले दर्शनको अवधिदर्शन कहते हैं। प्रतिपक्षसे रहित जो दर्शन होता है उसे केवलदर्शन कहते हैं।

अब चक्षुदर्शन सम्बन्धी गुणस्थानोंका प्रतिपादन करनेके लिये सूत्र कहते हैं— चक्खुदंमणी चउरिंदियप्पहुडि जाव खीणकसाय-बीयराय-छदुमत्था चि॥१३२॥ चक्षुदर्शनी जीव चतुर्रिन्द्रियसे ठेकर क्षीणकषाय-छद्भस्थ-बीतराग गुणस्थान तक होते हैं॥ अब अचक्षुदर्शनके स्वामीको बतलानेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं——

अचक्खुदंसणी एइंदियप्पहुंडि जान खीणकसाय-वीयराय-छदुमत्था ति ॥१३३॥ अचक्खुदर्शनी जीन एकेन्द्रियसे लेकर क्षीणकषाय-नीतराग-छद्मस्थ गुणस्थान तक होते हैं॥ अब अवधिदर्शन सम्बन्धी गुणस्थानोंका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—— ओधिदंसणी असंजदसम्माइंडिप्पहुंडि जान खीणकसाय-वीयराग-छदुमत्था ति ॥ अवधिदर्शनी जीन असंयतसम्यग्दृष्टिसे लेकर क्षीणकषाय-नीतराग-छद्मस्थ गुणस्थान तक होते हैं॥ १३४॥

अब केवलदर्शनके स्वामीका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं— केवलदंसणी तिसु द्वाणेसु सजोगिकेवली अजोगिकेवली सिद्धा चेदि ॥१३५॥ केवलदर्शनी जीव सयोगिकेवली, अयोगिकेवली और सिद्ध इन तीन स्थानोंमें होते हैं॥ अब लेश्यामार्गणाके द्वारा जीवोंका अन्वेषण करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

लेस्साणुवादेण अत्थि किण्हलेस्सिया णीललेस्सिया काउलेस्सिया तेउलेस्सिया पम्मलेस्सिया सुक्कलेस्सिया अलेस्सिया चेदि ॥ १३६ ॥

लेश्यामार्गणाके अनुवादसे कृष्णलेश्या, नीललेश्या, कापोतलेश्या, तेजोलेश्या, पद्मलेश्या और ग्रुक्कलेश्यात्राले तथा अलेश्यात्राले जीव होते हैं॥ १३६॥

कपायसे अनुरंजित जो योगोंकी प्रवृत्ति होती है उसे लेखा कहते हैं। 'कर्मस्कन्यैः आत्मानं लिम्पित इति लेखा ' इस निरुक्तिके अनुसार जो कर्मस्कन्थोंसे आत्माको लिप्त करती है वह लेखा है, यह 'लेखा ' शब्दका निरुक्त्यर्थ है। यहां कषाय और योग इनकी जात्यन्तरखरूप मिश्र अवस्थाको लेखा कहनेके कारण इस मार्गणाको कषाय और योग मार्गणासे पृथक् समझना चाहिये। इतना विशेष है कि कषायसे अनुरंजित ही योगप्रवृत्तिको लेखा नहीं समझना चाहिये, क्योंकि, ऐसा स्त्रीकार करनेपर स्थोगिकेवलीके लेखारहित होनेका प्रसंग आता है। परन्तु ऐसा है नहीं, कारण कि आगममें स्थोगिकेवलीके योगका सद्भाव होनेसे शुक्रलेक्या निर्दिष्ट की गई है।

कषायका उदय छह प्रकारका होता है— तीव्रतम, तीव्रतर, तीव्र, मन्द्र, मन्द्रतर और मन्द्रतम । इस छह प्रकारके कषायोदयसे उत्पन्न हुई लेक्सा भी परिपाटीक्रमसे छह प्रकारकी होती है—कृष्णलेक्सा, नीळलेक्सा, कापोतलेक्सा, तेजोलेक्सा, पद्मलेक्सा और शुक्कलेक्सा । इन लेक्साओंसे संयुक्त जीवोंकी पहिचान इस प्रकारसे होती है—

- १. जो तीव्र क्रोच करनेवाला हो, बैरको न छोड़, लड़ना जिसका खभाव हो, धर्म और दयासे रहित हो, दुष्ट हो, किसीके वशमें नहीं होता हो, खच्छंद हो, काम करनेमें मन्द हो, वर्तमान कार्य करनेमें विवेक रहित हो, कलाचातुर्यसे रहित हो, पांच इन्द्रियोंके विषयोंमें लभ्पट हो, मानी हो, मायावी हो, आलसी हो, तथा डरपोक हो, ऐसे जीवको कृष्णलेश्यावाला जानना चाहिये।
- २. जो अतिशय निद्रालु हो, दूसरोंके ठमनेमें दक्ष हो, और धन-धान्यके विषयेमें तीव्र लालसा रखता हो उसे नीललेश्यावाला जानना चाहिये।
- 2. जो दूसरेके ऊपर क्रोध किया करता है, दूसरोंकी निन्दा करता है, अनेक प्रकारसे दूसरोंको दुःख देता है, उन्हें दोष लगाता है, अत्यधिक शोक और भयसे संतप्त रहता है, दूसरोंका उत्कर्ष सहन नहीं करता है, दूसरोंका तिरस्कार करता है, अपनी अनेक प्रकारसे प्रशंसा करता है, दूसरेंके ऊपर विश्वास नहीं करता है, अपने समान दूसरेको भी मानता है, स्तुति करनेवालेपर संतुष्ट हो जाता है, अपनी और दूसरेकी हानि व दृद्धिको नहीं जानता है, युद्धमें मरनेकी अभिलाषा करता है, स्तुति करनेवालेको बहुत धन देता है, तथा कार्य-अकार्यकी कुछ भी गणना नहीं करता है; उसे कापोतलेक्यावाला जानना चाहिये।
- ४. जो कार्य-अकार्य और सेन्य-असेन्यको जानता है, सब विषयमें समदर्शी रहता है, दया और दानमें तत्पर रहता है; तथा मन, वचन व कायसे कोमलपरिणामी होता है; उसे पीतलेश्याबाला जानना चाहिये।
- ५. जो त्यागी है, भद्रपरिणामी है, निरन्तर कार्य करनेमें उचुक्त रहता है, जो अनेक प्रकारके कष्टप्रद उपसर्गोंको शान्तिसे सहता है, और साधु तथा गुरु जनोंकी पूजामें रत रहता है; उसे पद्मलेक्श्यावाला जानना चाहिये।
- ६. जो पक्षपात नहीं करता है निदान नहीं बांधता है, सबके साथ समान ब्यवहार करता है, तथा इष्ट और अनिष्ट पदार्थोंके विषयमें राग और द्वेषसे रहित होता है; उसे शुक्रलेश्यावाला जानना चाहिये।

जो इन छह लेश्याओंसे रहित हो चुके हैं उन्हें लेश्यारहित (अलेश्य) जानना चाहिये। अब लेश्याओंके गुणस्थान बतलानेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

किण्हलेस्सिया णीललेस्सिया काउलेस्सिया एइंदियप्पहुडि जाव असंजदसम्मा-इद्वि ति ॥ १३७ ॥ कृष्णलेश्या, नीललेश्या और कापोतलेश्यावाले जीव एकेन्द्रियसे लेकर असंयतसम्यग्दष्टि गुणस्थान तक होते हैं ॥ १३७ ॥

अब तेजोटेश्या और पद्मलेश्याके गुणस्थान बतलानेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं-

तेउलेस्सिया पम्मलेस्सिया सण्णिमिच्छाइद्विष्पहुडि जाव अप्पमत्तसंजदा ति ॥ १३८॥

तेजोळेश्या और पद्मलेश्यावाले जीव संज्ञी मिथ्यादृष्टिसे लेकर अप्रमत्तसंयत गुणस्थान तक होते हैं ॥ १३८ ॥

अब शुक्रलेश्याके गुणस्थान बतलाते हैं---

सुक्कलेस्सिया सण्णिमिच्छाइष्ट्रिप्पहुडि जाव सजोगिकेवलि ति ॥ १३९ ॥

शुक्कलेश्यावाले जीव संज्ञी मिथ्यादृष्टिसे लेकर सयोगिकेवली गुणस्थान तक होते हैं ॥१३९॥ यहां शंका हो सकती हैं कि जो जीव कषायसे रहित हो चुके हैं उनके शुक्कलेश्या कैसे

सम्भव है ? इसका उत्तर यह है कि जिन जीवोंकी कषाय क्षीण अथवा उपशान्त हो गई है उनमें कर्म-लेपका कारणभूत चूंकि योग पाया जाता है, इस अपेक्षासे उनके शुक्रलेश्याका सद्भाव माना गया है।

अब लेश्यारहित जीवोंका निरूपण करते हैं-

तेण परमलेस्सिया ॥ १४० ॥

तेरहवें गुणस्थानके आगे सभी जीव लेश्यारहित होते हैं॥ १४०॥

इसका कारण यह है कि बहांपर बन्धके कारणभूत योग और कषाय दोनोंका ही अभाव हो चुका है।

> अब भन्यमार्गणाके द्वारा जीवोंके अस्तित्वका प्रतिपादन करनेके लिये सूत्र कहते हैं— भवियाणुवादेण अत्थि भवसिद्धिया अभवसिद्धिया ॥ १४१ ॥

भन्यमार्गणाके अनुवादसे भन्यसिद्ध और अभन्यसिद्ध जीव होते हैं ॥१४१॥

जिन जीवोंके भविष्यमें अनन्तचतुष्टयरूप सिद्धि होनेवाली है उन्हें भव्यसिद्ध ( भव्य ) कहते हैं तथा जो उस अनन्तचतुष्टयरूप सिद्धिकी योग्यतासे रहित हैं उन्हें अभव्य समझना चाहिये।

अब भव्य जीवोंके गुणस्थान कहे जाते हैं---

भवसिद्धिया एइंदियप्पहुडि जाव अजोगिकेविल ति ॥ १४२ ॥

भव्यसिद्ध जीव एकेन्द्रियसे ठेकर अयोगिकेवळी गुणस्थान तक होते हैं ॥ १४२ ॥

अब अभव्य जीवोंके गुणस्थानका निरूपण करते हैं-

अभवसिद्धिया एइंदियप्पहुडि जाव सण्णिमिच्छाइद्वि त्ति ॥ १४३ ॥

अभन्यसिद्धिक जीव एकेन्द्रियसे लेकर संज्ञी मिथ्यादृष्टि गुणस्थान तक होते हैं ॥ १४३ ॥ अब सम्यक्ष्वमार्गणाके अनुवादसे जीवोंके अस्तित्वका प्रतिपादन करनेके लिये सूत्र कहते हैं—

# समत्ताणुवादेण अत्थि सम्माइड्डी खइयसम्माइड्डी वेदगसम्माइड्डी उवसमसम्मा-इड्डी सासणसम्माइड्डी सम्मामिच्छाइड्डी मिच्छाइड्डी चेदि ॥ १४४ ॥

सम्यक्त्वमार्गणाके अनुवादसे सम्यग्दष्टि, क्षायिकसम्यग्दष्टि, वेदकसम्यग्दष्टि, उपशम-सम्यग्द्रष्टि, सासादनसम्यग्द्रष्टि, सम्यग्मिथ्याद्रष्टि और मिथ्याद्रष्टि जीव होते हैं ॥ १४४॥

जिनेन्द्र देवके द्वारा उपदिष्ट छह द्रन्य, पांच अस्तिकाय और नौ पदार्थोंका आज्ञा अथवा अविगमसे श्रद्धान करनेको सम्यक्ल कहते हैं। वह सम्यक्ल जिनके पाया जाता है उन्हें सम्यक्ष्य कहते हैं। दर्शनमोहका सर्वथा क्षय हो जानेपर जो निर्मल तस्त्रश्रद्धान होता है वह क्षायिकसम्यक्ल कहा जाता है। यह क्षायिकसम्यक्ष्य जिन जीवोंके पाया जाता है उन्हें क्षायिकसम्यक्ष्य समझना चाहिये। सम्यक्ल्योहनीय प्रकृतिके उदयसे जो चल, मलिन और अगाह श्रद्धान होता है उसे वेदकसम्यक्ष्यिन कहते हैं। वह जिन जीवोंके पाया जाता है वे वेदकसम्यक्ष्यि कहे जाते हैं। जिस प्रकार मिलिन जलमें निर्मलीके डालनेसे कीचड़ नीचे बैठ जाता है और जल खच्छ हो जाता है उसी प्रकार दर्शनमोहनीयके उपशमसे जो निर्मल तस्त्रश्रद्धान होता है वह उपशमसम्यक्ष्यक कहलात है। वह जिन जीवोंके पाया जाता है उन्हें औपशमिकसम्यक्षि जानना चाहिये। सम्यिमध्यात्व प्रकृतिके उदयसे जो सम्यक्त्र और मिथ्यात्वरूप मिला हुआ तस्त्रश्रद्धान होता है उसे सम्यिमध्यात्व तथा उससे संयुक्त जीवको सम्यिमध्यादिष्ट समझना चाहिये। उपशमसम्यक्त्रके कालमें कमसे कम एक समय और अधिकसे अधिक छह आवर्ल प्रमाण कालके शेष रहनेपर किसी एक अनन्तानुबन्धिका उदय आ जानेसे जिसका सम्यक्त्र नष्ट हो चुका है तथा जो मिथ्यात्व अवस्थाको प्राप्त नहीं हुआ है उसे सासादनसम्यक्ष्य कहा जाता है। मिथ्यात्रके उदयसे जिन जीवोंका तक्त्रश्रद्धान विपरीत हो रहा है उन्हें मिथ्यादिष्ट समझना चाहिये।

अब सामान्य सम्यग्दर्शन और क्षायिक सम्यग्दर्शनके गुणस्थानोंका निरूपण करनेके छिये सूत्र कहते हैं—

सम्मा**इट्टी खर्**यसम्मा**इट्टी असंजदसम्माइट्टिपहुडि जाव अजोगिकेशिल जि ॥** सम्यग्दष्टि और क्षायिकसम्यग्दष्टि जीव असंयतसम्यग्दिष्ट गुणस्थानसे लेकर अयोगिकेवली मुणस्थान तक होते हैं ॥ १४५॥

> अब वेदकसम्यग्दर्शनके गुणस्थानोंका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं— वेदगसम्माइड्डी असंजदसम्माइड्डिप्पहुडि जाव अप्पमत्तसंजदा ति ॥ १४६॥ वेदकसम्यग्दृष्टि जीव असंयतसम्यग्दृष्टिसे लेकर अप्रमत्तसंयत गुणस्थान तक होते हैं॥ १४६

औपशमिक सम्यन्दर्शनके गुणस्थानोंका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं उवसमसम्माइद्री असंजदसम्माइद्विप्पहुडि जाव उवसंतकसाय-वीयराग-छदुमत्था त्ति ॥ १४७ ॥

उपशमसम्यग्दृष्टि जीव असंयतसम्यग्दृष्टि गुणस्थानसे लेकर उपशान्तकषाय-वीतराग-छग्गस्थ गुणस्थान तक होते हैं ॥ १४७॥

> अब सासादनसम्यक्त्वके गुणस्थानका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं--सासणसम्माइद्री एकम्मि चेय सासणसम्माइद्विद्राणे ॥ १४८ ॥ सासादनसम्यग्दृष्टि जीव एक सासादनसम्यग्दृष्टि गुणस्थानमें ही होते हैं ॥ १४८ ॥ अब सम्यिमध्यात्वके गुणस्थानका निर्देश करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं— सम्मामिच्छाइद्वी एकाम्म चेय सम्मामिच्छाइद्विद्वाणे ॥ १४९ ॥ सम्यग्मिथ्यादृष्टि जीव एक सम्यग्मिथ्यादृष्टि गुणस्थानमें ही होते हैं ॥ १४९॥ अब मिथ्यात्य सम्बन्धी गुणस्थानका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं-मिच्छाइट्टी एइंदियप्पद्वडि जाव सण्णिमिच्छाइद्वि ति ॥ १५० ॥ मिश्यादृष्टि जीव एकेन्द्रियसे लेकर संज्ञी मिथ्यादृष्टि तक होते हैं ॥ १५० ॥ अब सम्यग्दर्शनका मार्गणाओंमें निरूपण करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं-

णेरइया अत्थि मिच्छाइडी सासणसम्माइडी सम्मामिच्छाइडी असंजदसम्माइडि त्ति॥ १५१ ॥

नारकी जीव मिथ्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि, सम्यग्मिथ्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि होते हैं॥ १५१॥

> अब सातों पृथिवियोंमें सम्यग्दर्शनका निरूपण करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं-एवं जाव सत्तम् पुढवीस् ॥ १५२ ॥

इसी प्रकार सातों पृथिवियोंमें प्रारम्भके चार गुणस्थान होते हैं ॥ १५२ ॥ अब नारिक्योंमें विशेष सम्यग्दर्शनका प्रतिपादन करनेके लिये सूत्र कहते हैं--

णेरडया असंजदसम्माइहिहाणे अत्थि खडयसम्माइही वेदगसम्माइही उवसम-सम्माइही चेदि ॥ १५३ ॥

नारकी जीव असंयतसम्यग्दष्टि गुणस्थानमें क्षायिकसम्यग्दष्टि, वेदकसम्यग्दष्टि और उपशमसम्यग्दृष्टि होते हैं ॥ १५३ ॥

अब प्रथम पृथ्वीमें सम्यग्दर्शनके भेद बतलानेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

# एवं पढमाए पुढवीए णेरइया ॥ १५४॥

इसी प्रकार प्रथम पृथ्वीमें नारकी जीव उक्त तीनों सम्यग्दर्शनोंसे युक्त होते ह ॥१५४॥ अब शेष पृथिवियोंमें सम्यग्दर्शनका निरूपण करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

विदियादि जाव सत्तमाए पुढवीए णेरइया असंजदसम्माइद्विद्वाणे खइयसम्माइद्वी णत्थि, अवसेसा अत्थि ॥ १५५ ॥

दूसरी पृथ्वीसे लेकर सातवीं पृथ्वी तक नारकी जीव असंयतसम्यग्दष्टि गुणस्थानमें क्षायिकसम्यग्दष्टि नहीं होते, शेष दो सम्यग्दर्शनोंसे युक्त होते हैं॥ १५५॥

अब तिर्यंचगतिमें विशेष प्रतिपादन करनेके लिये सूत्र कहते हैं

तिरिक्खा अत्थि मिच्छाइद्वी सासणसम्माइद्वी सम्मामिच्छाइद्वी असंजदसम्माइद्वी संजदासंजदा त्ति ॥ १५६ ॥

तिर्यंच जीव मिथ्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि, सम्यग्मिथ्यादृष्टि, असंयतसम्यग्दृष्टि और संयतासंयत होते हैं ॥ १५६॥

अब तिर्यंचोंका और भी विशेष प्रतिपादन करनेके लिये सूत्र कहते हैं--

एवं जाव सव्वदीव-समुद्देसु ॥ १५७ ॥

इसी प्रकार सम्पूर्ण द्वीप-समुद्रवर्ती तिर्यंचोंमें समझना चाहिये ॥ १५७ ॥

यद्यपि मानुषोत्तर पर्वतसे आगे तथा खयमभूरमणदीपस्थ खयंप्रभाचळसे पूर्व असंख्यात द्वीप-समुद्रोमें उत्पन्न तिर्थंचोंके संयमासंयम नहीं होता है, फिर भी वैरके सम्बन्धसे देवों अथवा दानवोंके द्वारा कर्मभूमिसे उठाकर वहां डाले गये कर्मभूमिज देशव्रती तिर्थंचोंका सद्भाव सम्भव है। इसी अपेक्षासे बहांपर तिर्थंचोंके पांचों गुणस्थान बतलाये गये हैं।

अब तिर्थंचोंमें विशेष सम्यग्दर्शनभेदोंका प्रतिपादन करनेके लिये सूत्र कहते हैं—

तिरिक्खा असंजदसम्माइष्टिद्वाणे अत्थि खइयसम्माइद्वी वेदगसम्माइद्वी उवसम-सम्माइद्वी ॥ १५८ ॥

तिर्यंच असंयतसम्यग्दष्टि गुणस्थानमें क्षायिकसम्यग्दिष्ट, वेदकसम्यग्दिष्ट और उपशम-सम्यग्दिष्ट भी होते हैं ॥ १५८॥

अब तिर्यंचोंके पांचवें गुणस्थानमें विशेष प्रतिपादन करनेके लिये सूत्र कहते हैं—

तिरिक्खा संजदासंजदहाणे खड्यसम्माइद्वी णितथ, अवसेसा अत्थि ॥ १५९ ॥ तिर्यंच संयतासंयत गुणस्थानमें क्षायिकसम्यग्दिष्ट नहीं होते हैं, शेष दो सम्यग्दर्शनोंसे युक्त होते हैं ॥ १५९ ॥ इसका कारण यह है कि क्षायिकसम्यग्दृष्टि जीव मरकर तिर्वचोंमें उत्पन्न नहीं होते हैं। यद्यपि पूर्वबद्धायुष्क जीव तिर्वचोंमें उत्पन्न होते हैं, परन्तु वे भोगभूमिमें ही उत्पन्न होते हैं, न कि कर्मभूमिमें। और भोगभूमिमें उत्पन्न हुए जीवोंके देशसंयमकी उत्पत्ति सम्भव नहीं है। यही कारण है जो क्षायिकसम्यग्दृष्टि तिर्वचोंके पांचवां गुणस्थान नहीं वत्राया गया है।

अब तिर्यंचिवशेपोंमें सम्यक्तका प्रतिपादन करनेके छिये उत्तरसूत्र कहते हैं-

#### एवं पंचिदियतिरिक्खा पंचिदिय-तिरिक्खपञ्जता ॥ १६० ॥

इसी प्रकार पंचेन्द्रिय तिर्थंच और पंचेन्द्रिय तिर्थंच पर्याप्तोंमें भी सम्यग्दर्शनका क्रम समझना चाहिये॥ १६०॥

अब योनिमती तिर्यंचोंमें विशेष प्रतिपादनार्थ उत्तरसूत्र कहते हैं-

### पंचिदियतिरिक्खजोणिणीसु असंजदसम्माइहि-संजदासंजदहाणे खइयसम्माइही णित्य, अवसेसा अत्थि ॥ १६१ ॥

योनिमती पंचेन्द्रिय तिर्थंचोंमें असंयतसम्यग्दृष्टि और संयतासंयत गुणस्थानमें क्षायिक-सम्यग्दृष्टि नहीं होते, रोष दो सम्यग्दर्शनोंसे युक्त होते हैं ॥ १६१ ॥

इसका कारण यह है कि योनिमती तिर्यंचोंमें न तो क्षायिकसम्यग्दष्टि जीवोंकी उत्पत्तिकी सम्भावना है और न उनमें दर्शनमोहनीयकी क्षपणाकी भी सम्भावना है। इसीलिये उनके उक्त दोनों गुणस्थानोंमें क्षायिकसम्यक्तवका अभाव बतलाया गया है।

अब मनुष्योंमें विशेष प्रतिपादनार्थ उत्तरसूत्र कहते हैं--

### मणुस्सा अत्थि मिच्छाइड्डी सासणसम्माइड्डी सम्मामिच्छाइड्डी असंजदसम्माइड्डी संजदासंजदा संजदा ति ॥१६२॥

मनुष्य मिथ्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि, सम्यग्मिथ्यादृष्टि, असंयतसम्यग्दृष्टि, संयतासंयत और संयत होते हैं ॥ १६२॥

#### एवमड्ढाइजदीव-सम्रुद्देसु ॥ १६३ ॥

इस प्रकार अटाई द्वीप और दो समुद्रोंमें जानना चाहिये ॥ १६३ ॥

यहां प्रश्न उपस्थित होता है कि अढ़ाई द्वीप-समुद्रोंके बाहिर भी बैरके वश होकर किन्हीं देवों आदिके द्वारा है जाकर डाले जानेपर वहां संयतासंयत और संयत मनुष्योंकी सम्भावना क्यों नहीं है ? इसका उत्तर यह है कि मानुषोत्तर पर्वतके आगे देवोंकी प्रेरणासे भी मनुष्योंके पहुंचनेकी सम्भावना नहीं है ।

अब मनुष्योंमें सम्यग्दर्शनभेदोंका प्रतिपादन करनेके लिये सूत्र कहते हैं—

मणुसा असंजदसम्माइट्टी-संजदासंजद-संजदट्टाणे अस्थि खद्दयसम्माइट्टी वेदय-

Jain Education International

### सम्माइङी उवसमसम्माइङ्की ॥ १६४ ॥

मनुष्य असंयतसम्यग्दष्टि, संयतासंयत और संयत गुणस्थानोंमें श्वायिकसम्यग्दष्टि, वेदक-सम्यग्दष्टि और उपरामसम्यग्दष्टि होते हैं ॥ १६४ ॥

अत्र मनुष्य पर्याप्त और मनुष्यनियोंमें सम्यग्दर्शनभेदोंका प्रतिपादन करनेके लिये सूत्र कहते हैं—

#### एवं मणुसपज्जत्त-मणुसिणीसु ॥ १६५ ॥

इसी प्रकार मनुष्य पर्याप्त और मनुष्यनियोंमें जानना चाहिये॥ १६५॥ अब देवगतिमें सम्यग्दर्शनका प्रतिपादन करनेके लिये सूत्र कहते हैं—

### देवा अत्थि मिच्छाइट्टी सासणसम्माइट्टी सम्मामिच्छाइट्टी असंजदसम्माइट्टि त्ति ॥ १६६ ॥

देव मिध्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि, सम्यग्मिथ्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि होते हैं ॥१६६

#### एवं जाव उवरिमउवरिमगेवेळविमाणवासियदेवा त्ति ॥ १६७॥

इसी प्रकार उपरिमउपरिम प्रैवेयकविमानवासी देवों तक जानना चाहिये ॥ १६७ ॥

अत्र देवोंमें सम्यग्दर्शनभेदोंका प्रतिपादन करनेके लिये आगे चार सूत्र कहे जाते हैं—

# देवा असंजदसम्माइद्विद्वाणे अत्थि खइयसम्माइद्वी वेदयसम्माइद्वी उवसम-सम्माइद्वि ति ॥ १६८ ॥

देव असंयतसम्यग्दष्टि गुणस्थानमें क्षायिकसम्यग्दष्टि, वेदकसम्यग्दष्टि और उपरामसम्यग्दष्टि होते हैं ॥ १६८ ॥

भवणवासिय-वाणवेंतर-जोइसियदेवा देवीओ च सोधम्मीसाणककप्पवासिय-देवीओ च असंजदसम्माइड्डिद्वाणे खइयसम्माइड्डी णितथ, अवसेसा अत्थि अवसेसियाओ अत्थि ॥ १६९ ॥

भवनवासी, वानव्यन्तर और ज्योतिषी देव व उनकी देवियां तथा सौधर्म और ईशान कत्यवासिनी देवियां ये सब असंयतसम्यग्दछि गुणस्थानमें क्षायिकसम्यग्दछि नहीं होते हैं; शेष दो सम्यग्दर्शनोंसे युक्त होते हैं॥ १६९॥

इसका कारण यह है कि इन सब देव-देवियोंमें दर्शनमोहनीयके क्षपणकी सम्भावना नहीं है तथा जिन जीवोंने पूर्व पर्यायमें उस दर्शनमोहनीयकी क्षपणा कर टी है उनकी उपर्युक्त देव-देवयाम उत्पत्तिकी सम्भावना भी नहीं है।

सोधम्मीसाणप्पहुिं जाव उत्ररिमउवरिमगेवेञ्जविमाणवासियदेवा असंजद-सम्माइहिट्ठाणे अत्थि खड्यसम्माइट्ठी वेदयसम्माइट्ठी उवसमसम्माइट्ठी ॥ १७० ॥ सौधर्म और ऐशान कल्पसे लेकर उपरिमउपरिम ग्रैवेयकविमानवासी देवों तक असंयत-सम्यग्दष्टि गुणस्थानमें क्षायिकसम्यग्दष्टि, वेदकसम्यग्दष्टि और उपशमसम्यग्दष्टि होते हैं॥ १७०॥

इसका कारण यह है कि उक्त देवोंमें तीनों ही प्रकारके सम्यग्दष्टि जीवोंके उत्पन्न होनेकी सम्भावना है तथा वहांपर उत्पन्न होनेके पश्चात् वेदक और औपशमिक इन दो सम्यग्दर्शनोंका ग्रहण भी सम्भव है। इसीळिये उक्त देवोंमें तीनों सम्यग्दर्शनोंका सद्भाव निर्दिष्ट किया गया है।

अणुदिस-अणुत्तरविजय-वइजयंत-जयंतावराजिद-सञ्बद्धसिद्धिविमाणवासियदेवा असंजदसम्माइडिडाणे अत्थि खड्यसम्माइडी बेदगसम्माइडी उवसमसम्माइडी ॥ १७१॥

नौ अनुदिशोंमें तथा विजय, वैजयन्त, जयन्त, अपराजित और सर्वार्थसिद्धि इन पांच अनुत्तरविमानोंमें रहनेवाळे देव असंयतसम्यग्दष्टि गुणस्थानमें क्षायिकसम्यग्दष्टि, वेदकसम्यग्दष्टि और उपशमसम्यग्दिष्ट होते हैं ॥ १७१॥

अब संज्ञीमार्गणाके द्वारा जीवोंका प्रतिपादन करनेके लिये सूत्र कहते हैं—
सण्णियाणुवादेण अत्थि सण्णी असण्णी ॥ १७२ ॥
संज्ञीमार्गणाके अनुवादसे संज्ञी और असंज्ञी जीव होते हैं ॥ १७२ ॥
अब संज्ञी जीवोंमें सम्भव गुणस्थानोंका प्रतिपादन करनेके लिये सूत्र कहते हैं—
सण्णी मिच्छाइंद्विप्पहुंद्धि जाव खीणकसाय-वीयराय-छदुमत्था ति ॥ १७३ ॥
संज्ञी जीव मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे लेकर क्षीणकषाय-वीतराग-छद्मस्थ गुणस्थान तक होते
हैं ॥ १७३ ॥

यहां प्रश्न उपस्थित होता है कि मनसिंहत होनेके कारण सयोगकेवली भी तो संज्ञी हैं, फिर यहां सूत्रमें उनका प्रहण क्यों नहीं किया ? इसका उत्तर यह है कि आवरणकर्मसे रिहत हो जानेके कारण केविलयोंके मनके अवलम्बनसे बाह्य अर्थका प्रहण नहीं होता है। इसीलिये सूत्रमें उनका ग्रहण नहीं किया गया है।

अब असंज्ञी जीवोंके गुणस्थान बतलानेके लिये सूत्र कहते हैं—

असण्णी एइंदियप्पहुंडि जाव असण्णिपंचिंदिया ति ॥ १७४ ॥

असंज्ञी जीव एकेन्द्रियसे लेकर असंज्ञी पंचेन्द्रिय तक होते हैं ॥ १७४ ॥

ताल्पर्य यह है कि उनके एक मिथ्यादृष्टि गुणस्थान ही होता है, अन्य किसी भी
गुणस्थानकी सम्भावना उनके नहीं है ।

अब आहारमार्गणाके द्वारा जीवोंका प्रतिपादन करनेके छिये सूत्र कहते हैं— आहाराणुवादेण अत्थि आहारा अणाहारा ॥ १७५॥ आहारमार्गणाके अनुवादसे आहारक और अनाहारक जीव होते हैं ॥ १७५॥ अब आहारमार्गणामें सम्भव गुणस्थानोंका प्रतिपादन करनेके लिये सूत्र कहते हैं— आहारा एइंदियप्पहुडि जाव सजोगिकेवलि ति ॥ १७६॥

आहारक जीव एकेन्द्रियसे लेकर सयोगिकवली गुणस्थान तक होते हैं ॥ १७६॥ यहांपर आहार शब्दसे कवलाहार, लेपाहार, ऊष्माहार मानसिक आहार और कर्माहारको छोड़कर नोकर्म आहारका प्रहण करना चाहिये, क्योंकि, इसके सिवाय अन्य आहारोंकी सम्भावना यहां नहीं है।

अब अनाहारकोंके सम्भव गुणस्थान बतळानेके लिये सूत्र कहते हैं

अणाहारा चदुसु डाणेसु विग्गहगइसमावण्णाणं केवलीणं वा समुग्धादगदाणं अजोगिकेवली सिद्धा चेदि ॥ १७७॥

विग्रहमतिको प्राप्त मिथ्यात्व, सासादन और अविरतसम्यग्दछ तथा समुद्रातमत सयोगिकेवळी इन चार गुणस्थानोंमें तथा अयोगिकेवळी और सिद्ध जीव अनाहारक होते हैं॥ १७७॥ ये जीव चूंकि शरीरके योग्य पुद्धलोंका ग्रहण नहीं करते हैं, इसळिये अनाहारक कहलाते हैं॥ १७७॥

।। सछारूपणा समाप्त हुई ॥ १ ॥

# २. दव्वपमाणाणुगमो

अब उक्त चौरह गुणस्थानोंमें जीवोंकी संख्याका प्रतिपादन करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

# दव्यपमाणाणुगमेण दुविहो णिदेसो ओघेण आदेसेण य ॥ १ ॥

द्रव्यप्रमाणानुगमकी अपेक्षासे निर्देश दो प्रकारका है- ओघनिर्देश और आदेश-निर्देश ॥ १॥

जो पर्यायोंको प्राप्त होता है, प्राप्त होगा और प्राप्त हुआ है उसे द्रव्य कहते हैं। अथया जिसके द्वारा पर्यायें प्राप्त की जांती हैं, प्राप्त की जांवेगीं, और प्राप्त की गई थीं उसे द्रव्य कहते हैं। यह द्रव्य दो प्रकारका है— जीवद्रव्य और अजीवद्रव्य। जो पांच प्रकारके वर्ण, पांच प्रकारके रस, दो प्रकारके गन्ध और आठ प्रकारके स्पर्शसे रहित; सूक्ष्म और असंख्यातप्रदेशी है तथा जिसका कोई आकार इन्द्रियगोचर नहीं है वह जीव है। यह जीवका साधारण लक्षण है, क्योंकि यह दूसरे धर्मादि अमूर्त द्रव्योमें भी पाया जाता है। ऊर्ध्वगतिस्वभाव, भोक्तृत्व और स्व-परप्रकाशकत्व यह उक्त जीवका असाधारण लक्षण है; क्योंकि, यह लक्षण जीव द्रव्यको छोड़कर दूसरे किसी भी द्रव्यमें नहीं पाया जाता है।

जिसमें चेतना गुण नहीं पाया जाता है उसे अजीव कहते हैं । वह पांच प्रकारका है— धर्म, अवर्म, आकाश, पुद्रल और काल । सामान्यतया अजीवके रूपी और अरूपी ऐसे दो भेद हैं । उनमें रूप, रस, गन्ध और स्पर्शसे युक्त जो पुद्रल है वह रूपी अजीवद्रव्य है । वह रूपी अजीवद्रव्य पृथिवी, जल व छाया आदिके भेदसे छह प्रकारका है । अरूपी अजीवद्रव्य चार प्रकारका है— धर्मद्रव्य, अधर्मद्रव्य, आकाशद्रव्य और कालद्रव्य । उनमें जो जीव और पुद्रलोंके गमनागमनमें कारण होता है वह धर्मद्रव्य है । ये दोनों द्रव्य अमूर्तिक और असंख्यातप्रदेशी होकर लोकके बराबर हैं । जो सर्वव्यापक होकर अन्य द्रव्योंको स्थान देनेवाला है वह आकाशद्रव्य कहा जाता है । जो अपने और दूसरे द्रव्योंके परिणमनका कारण व एकप्रदेशी है वह कालद्रव्य कहलाता है । लोकाकाशके जितने प्रदेश हैं उत्तने ही कालाणु हैं । आकाशके दो भेद हैं— लोकाकाश और अलोकाकाश । जहां अन्य पांच द्रव्य रहते हैं उसे लोकाकाश कहते हैं । और जहां वे पांचों द्रव्य नहीं पाये जाते हैं उसे अलोकाकाश कहते हैं । इन द्रव्योंमें यहां केवल जीव द्रव्यकी ही विवक्षा है, शेष पांच द्रव्योंकी विवक्षा नहीं है ।

जिसके द्वारा पदार्थ मापे जाते हैं या गिने जाते हैं वह प्रमाण कहा जाता है। द्रव्यका जो प्रमाण है उसका नाम द्रव्यप्रमाण है। वस्तुके अनुरूप ज्ञानको अनुगम कहते हैं। अथवा, केवली और श्रुतकेवलियोंके द्वारा परंपरासे आये हुए अनुरूप ज्ञानको अनुगम कहते हैं। द्रव्यगत प्रमाणके अनुगमको अथवा द्रव्य और प्रमाणके अनुगमको द्रव्यप्रमाणानुगम कहते हैं।

इस द्रव्यप्रमाणानुगमकी अपेक्षा निर्देश दो प्रकारका है— ओघनिर्देश और आदेशनिर्देश।
गत्यादि मार्गणाभेदोंसे रहित केवल चौदह गुणस्थानोंकी अपेक्षा जीवोंके प्रमाणका निरूपण करना
ओघनिर्देश है। तथा गति आदि मार्गणाओंके भेदोंसे भेदको प्राप्त हुए उन्हीं चौदह गुणस्थानोंका
प्ररूपण करना आदेशनिर्देश है। अब प्रथमतः ओघनिर्देशकी अपेक्षा प्ररूपणा करनेके लिये
आचार्य आगेका सूत्र कहते हैं—

#### ओघेण मिच्छाइडी दव्यपमाणेण केवडिया? अणंता ॥ २ ॥

सामान्यसे मिथ्यादृष्टि जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? अनन्त हैं ॥ २ ॥

सूत्रमें दिये गये 'अणंता ' इस पदके द्वारा मिथ्यादृष्टि जीवोंका प्रमाण अनन्त कहा गया है । एक एक अंक घटाते जानेपर जो संख्या कभी समाप्त नहीं होती है वह अनन्त कहीं जाती है । अथवा, जो संख्या एक मात्र केवलज्ञानकी विषय है उसे अनन्त समझना चाहिये । उस अनन्तके नामानन्त, स्थापनानन्त, द्रव्यानन्त, शाश्वतानन्त, गणनानन्त, अप्रदेशानन्त, एकानन्त, उभयानन्त, विस्तारानन्त, सर्यानन्त, और भावानन्त; ये ग्यारह भेद हैं । इनमेंसे यहां गणनानन्तकी विवक्षा है । यह गणनानन्त तीन प्रकारका है— परीतानन्त, युक्तानन्त और अनन्तानन्त । इन तीन गणनानन्तोंमेंसे यहां अनन्तानन्तरूप तीसरा भेद अपेक्षित है । इस अनन्तकी अपेक्षा मिथ्यादृष्टि जीव अनन्तानन्त हैं, यह सूत्रका अभिप्राय है । यहां शंका हो सकती है कि सूत्रमें प्रयुक्त 'अणंता' इस सामान्य निर्देशसे अनन्तानन्तका बोध कैसे हो सकता है ? इसका उत्तर यह है कि "मिथ्यादृष्टि जीव कालकी अपेक्षा अनन्तानन्त अवसर्पिणियों और उत्सर्पिणियोंके द्वारा अपहृत अर्थात् समाप्त नहीं होते हैं " इस आगेके (३) ज्ञापक सूत्रसे जाना जाता है कि मिथ्यादृष्टि जीव अनन्तानन्त हैं । यह अनन्तानन्त भी तीन प्रकारका है— जघन्य अनन्तानन्त, उत्कृष्ट अनन्तानन्त और मध्यम अनन्तानन्त देखा जाता है वहां मध्यम अनन्तानन्तको प्रहृण करना चाहिये, क्योंकि 'जहां जहां अनन्तानन्त देखा जाता है वहां वहां अज्ञान्यानुत्कृष्ट (मध्यम) अनन्तानन्तका ही प्रहृण होता है 'ऐसा परिकर्ममें कहा गया है ।

आगे कालकी अपेक्षा मिथ्यादृष्टि जीवोंके प्रमाणका निरूपण करनेके लिये सूत्र कहते हैं—

### अणंताणंताहि ओसप्पिणि-उस्सप्पिणीहि ण अवहिरंति कालेण ॥ ३ ॥

कालकी अपेक्षा मिथ्यादृष्टि जीव अनन्तानन्त अवसर्पिणियों और उत्सर्पिणियोंके द्वारा अपहृत नहीं होते ॥ ३ ॥

यद्यपि कालप्रमाणकी अपेक्षा क्षेत्रप्रमाणकी प्ररूपणा पहिले करना चाहिये थी, परंतु उसकी जो यहां पहिले प्ररूपणा नहीं की गई है इसका कारण यह है कि क्षेत्रप्रमाण त्रिशेष वर्णनीय है और कालप्रमाण अञ्चर्णनीय है। इसलिये पूर्वमें क्षेत्रप्रमाणकी यहां प्ररूपणा न करके कालप्रमाणकी

प्ररूपणा की गई है। उपर्युक्त सूत्रका अभिप्राय यह है कि एक ओर अनन्तानन्त अवसार्पणी और उत्सिपिणियोंके समयोंकी राशिको तथा दूसरी ओर समस्त मिथ्यादृष्टि जीवोंकी राशिको स्थापित करके उन समयोंमेंसे एक समयको तथा मिथ्यादृष्टियोंकी राशिमेंसे एक मिथ्यादृष्टि जीवको कम करना चाहिये। इस प्रकार उत्तरोत्तर करते जानेपर कालके समस्त समय तो समाप्त हो जाते हैं, किन्तु मिथ्यादृष्टि जीवराशि समाप्त नहीं होती है। ताल्पर्य यह है कि जितने अतीत कालके समय हैं उनकी अपेक्षा भी मिथ्यादृष्टि जीव अधिक हैं।

#### खेत्रेण अणंताणंता लोगा ॥ ४ ॥

क्षेत्रकी अपेक्षा मिथ्यादृष्टि जीव अनन्तानन्त लोक प्रमाण हैं ॥ ४ ॥

लोकमें जिस प्रकार प्रस्थ (एक प्रकारका माप) आदिके द्वारा गेहूं व चावल आदि मापे जाते हैं उसी प्रकार बुद्धिसे लोकके द्वारा मिथ्यादृष्टि जीवराशिको मापनेपर वह अनन्त लोकोंके बरावर होती है। अभिप्राय यहं है कि लोकके एक एक प्रदेशपर एक एक मिथ्यादृष्टि जीवको रखनेपर एक लोक होता है। इस प्रकारसे उत्तरोत्तर मापनेपर वह मिथ्यादृष्टि जीवराशि अनन्त लोकोंके बरावर होती है। लोकसे अभिप्राय यहां जगश्रेणीक घनका है। यह जगश्रेणी सात राजु-प्रमाण आकाशके प्रदेशोंकी लंबाईके बरावर है। तिर्यग्लोक (मध्यलोक) का जितना मध्यम विस्तार है उतना प्रमाण यहां राजुका समझना चाहिये।

अब भावप्रमाणकी अपेक्षा मिथ्यादृष्टि जीवोंके प्रमाणका निरूपण करते हैं-

#### तिण्हं पि अधिगमी भावपमाणं ॥ ५ ॥

पूर्वोक्त तीनों प्रमाणोंका ज्ञान ही भावप्रमाण है ॥ ५॥

अभिप्राय यह है कि मतिज्ञानादिरूप पांचों ज्ञानोंमेंसे प्रत्येक ज्ञान द्रव्य, क्षेत्र और कालके भेदसे तीन तीन प्रकारका है। उन तीनोंमेंसे द्रव्योंके अस्तित्व विषयक ज्ञानको द्रव्यभावप्रमाण, क्षेत्रविशिष्ट द्रव्यके ज्ञानको क्षेत्रभावप्रमाण और कालविशिष्ट द्रव्यके ज्ञानको कालभावप्रमाण समझना चाह्यि।

अब सासादनसे टेकर संयतासंयत गुणस्थान तकके जीवोंके द्रव्यप्रमाणका निरूपण - करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

# सासणसम्माइहिप्पहुिं जाव संजदासंजदा ति द्व्यपमाणेण केविंखया ? पिंठदोवमस्स असंखेलिद्भागो । एदेहि पिंठदोवममविहिरिज्जिद अंतोम्रहुत्तेण ॥ ६॥

सासादनसभ्यग्दिष्टि गुणस्थानसे लेकर संयतासंयत गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? वे पल्योपमके असंख्यातेवें भाग मात्र हैं। उनके द्वारा अन्तर्मुहूर्तसे पल्योपम अपहृत होता है।। ६॥

अभिप्राय यह है कि पत्योपममें अन्तर्भुहूर्तका भाग देनेपर जो लब्ध हो उतना सासादन

आदि उपर्युक्त चार गुणस्थानवर्ती जीवोंमेंसे प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीवोंका प्रमाण होता है।

उदाहरणके रूपमें कल्पना कीजिये कि सासादनसम्यग्दृष्टि आदि चार गुणस्थानवर्ती जीवराशिका प्रमाण ठानेके लिये पत्योपमका प्रमाण ६५५३६ और अवहारकालका प्रमाण ३२ है। इस प्रकार उस अवहारकालस्वरूप ३२ का पत्योपमप्रमाणस्वरूप ६५५३६ में भाग देनेपर सासादन-सम्यग्दृष्टि आदि उन चार जीवराशियोंका प्रमाण २०४८ आता है जो पत्योपमके असंख्यातवें भागमात्र है। यह अंकसंदृष्टिकी अपेक्षा एक उदाहरण दिया गया है। यथार्थ प्ररूपणा भी इसी प्रकार जान लेना चाहिये। इस उदाहरणमें यद्यपि उन चारों जीवराशियोंका प्रमाण समान (२०४८) दिखता है फिर भी अवहारकालभूत अन्तर्मुहूर्तके अनेक भेद होनेसे उन जीवराशियोंमें अर्थसंदृष्टिकी अपेक्षा हीनाधिकता समझना चाहिये। कारण यह कि उक्त सासादनसम्यग्दृष्टि आदि जीवराशियोंका प्रमाण बतलानेके लिये जो भागहरका प्रमाण अन्तर्मुहूर्त कहा है वह अन्तर्मुहूर्त अनेक प्रकारका है। यथा—

एक परमाणु मन्दर्गतिसे जितने कालमें दूसरे परमाणुको स्पर्श करता है उसका नाम समय है । असंख्यात समयोंकी एक आवली होती है । संख्यात आविल्योंके समूहको एक उच्ल्वास कहते हैं । सात उच्ल्वासोंका एक स्तोक होता है । सात स्तोकोंका एक लव होता है । साढ़े अड़तीस लवोंकी एक नाली होती है । दो नालियोंका एक मुहूर्त होता है । आवलीके ऊपर एक समय, दो समय व तीन समय आदिके कमसे एक समय कम इस मुहूर्त प्रमाण काल तक उत्तरीत्तर बृद्धिको प्राप्त होनेवाले सब ही कालभेद अन्तर्महूर्तके अन्तर्गत होते हैं । इस प्रकार अवहारभूत अन्तर्मृहूर्तके अनेक भेदरूप होनेसे सासादनसम्यग्दृष्टि सम्बन्धी अवहारकालका प्रमाण १६, असंयतसम्यग्दृष्टि सम्बन्धी अवहारकालका प्रमाण १६, असंयतसम्यग्दृष्टि सम्बन्धी अवहारकालका प्रमाण १६, असंयतसम्यग्दृष्टि सम्बन्धी अवहारकालका प्रमाण १६, सम्यग्निक प्रमाणभूत ६५५३६ में भाग देनेपर सासादनसम्यग्दृष्टि जीवराशिका प्रमाण २०४८, सम्यग्निथ्यादृष्टि जीवराशिका प्रमाण १०३६, असंयतसम्यग्दृष्टि सम्बन्धी जीवराशिका प्रमाण १६३८४ और संयतासंयत जीवराशिका प्रमाण ४०६६, असंयतसम्यग्दृष्टि सम्बन्धी जीवराशिका प्रमाण १६३८४ और संयतासंयत जीवराशिका प्रमाण ४१२ आता है ।

अत्र प्रमत्तसंयतोंके द्रव्यप्रमाणका निरूपण करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—-पमत्तसंजदा द्व्यपमाणेण केविषया ? कोडिप्यत्तं॥ ७॥

प्रमत्तसंयत जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? कोटिपृथक्त प्रमाण हैं ॥ ७ ॥

पृथक्त्वसे यहां तीन (३) संख्यासे ऊपर और नौ (९) संख्यासे नीचेकी संख्याको प्रहण करना चाहिये। परमगुरुके उपदेशानुसार यह प्रमत्तसंयत जीवोंका प्रमाण पांच करोड़ तेरानवे लाख अञ्चानवे हजार दो सौ छह ५९३९८२०६ है।

अब अप्रमत्तसंयतोंके द्रव्यप्रमाणका निरूपण करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—-

#### अप्यमत्तसंजदा दव्यपमाणेण केविडया ? संखेडजा ॥ ८ ॥

अप्रमत्तसंयत जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ! संख्यात हैं ॥ ८ ॥

यद्यपि सूत्रमें आया हुआ ' संखेज्जा ' पद संख्याके जितने भी विकल्प हैं उन सबमें समान रूपसे पाया जाता है तो भी यहांपर उससे कोटिपृथक्त्वसे नीचेकी ही संख्या प्रहण करनी चाहिये। कारण यह कि यहांपर पूर्वोक्त अर्थ इष्ट न होकर यदि कोटिपृथक्त्वरूप अर्थ ही इष्ट होता तो पूर्व सूत्रसे पृथक् इस सूत्रकी कोई आवश्यकता नहीं थी। दूसरे " प्रमत्तसंयतके कालसे अप्रमत्तसंयतका काल संख्यातगुणा हीन है " इस सूत्रसे भी जाना जाता है कि यहांपर कोटिपृथक्त्वरूप अर्थ इष्ट नहीं है।

अब चारों उपशामकोंका द्रव्यप्रमाण बतलानेके लिये दो उत्तरसूत्र प्राप्त होते हैं—-

# चदुण्हमुवसामगा दन्त्रपमाणेण केत्रिखा १ पवसेण एको वा दो वा तिण्णि वा उक्तरसेण चउवण्णं ॥ ९ ॥

चारों गुणस्थानोंके उपशामक जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने होते हैं ? प्रवेशकी अपेक्षा एक, अथवा दो, अथवा तीन; इस प्रकार उत्कृष्टरूपसे चौवन होते हैं ॥ ९ ॥

उपशमश्रेणीके प्रत्येक गुणस्थानमें एक समयमें चारित्रमोहनीयका उपशम करता हुआ जघन्यसे एक जीव प्रवेश करता है और उत्कृष्टरूपसे चौवन जीव प्रवेश करते हैं। यह सामान्य कथन है। विशेषकी अपेक्षा आठ समय अधिक वर्षपृथक्त्वके भीतर उपशमश्रेणीक योग्य आठ समय होते हैं। उनमेंसे प्रथम समयमें एक जीवको आदि ठेकर उत्कृष्टरूपसे सोठह जीव उपशमश्रेणीपर चढ़ते हैं। दूसरे समयमें एक जीवको आदि ठेकर उत्कृष्टरूपसे चौबीस जीव उपशमश्रेणीपर चढ़ते हैं। तीसरे समयमें एक जीवको आदि ठेकर उत्कृष्टरूपसे तीस जीव उपशमश्रेणीपर चढ़ते हैं। चौथे समयमें एक जीवको आदि ठेकर उत्कृष्टरूपसे छत्तीस जीव उपशमश्रेणीपर चढ़ते हैं। पांचवें समयमें एक जीवको आदि ठेकर उत्कृष्टरूपसे छत्तीस जीव उपशमश्रेणीपर चढ़ते हैं। एठे समयमें एक जीवको आदि ठेकर उत्कृष्टरूपसे ब्याठीस जीव उपशमश्रेणीपर चढ़ते हैं। सतवें और आठवें इन दो समयमें एक जीवको आदि ठेकर उत्कृष्टरूपसे अड़ताठीस जीव उपशमश्रेणीपर चढ़ते हैं। सातवें और आठवें इन दो समयमें प्रत्येक समयमें एक जीवको आदि ठेकर उत्कृष्टरूपसे अड़ताठीस जीव उपशमश्रेणीपर चढ़ते हैं। सातवें और आठवें इन दो समयमें प्रत्येक समयमें एक जीवको आदि ठेकर उत्कृष्टरूपसे चौवन जीव उपशमश्रेणीपर चढ़ते हैं।

अब इन्हीं उपशामक जीवोंकी संख्याकी प्ररूपणा कालकी अपेक्षासे की जाती है----

#### अद्धं पडुच्च संखेज्जा ॥ १० ॥

कालकी अपेक्षा उपरामश्रेणीमें संचित हुए सभी जीव संख्यात होते हैं ॥ १०॥

पूर्वोक्त आठ समयोंके भीतर उपशमश्रेणीके प्रत्येक गुणस्थानमें उत्कृष्टरूपसे संचित हुए सम्पूर्ण जीवोंको एकत्रित करनेपर उनका प्रमाण तीन सौ चार ( १६+२४+३०+३६+४२+४८+ ५४+५४=३०४ ) होता है।

अब चारों क्षपकोंके तथा अयोगिकेवलीके द्रव्यप्रमाणका निरूपण करनेके लिये दो उत्तरसूत्र प्राप्त होते हैं—

# चउण्हं खवा अजोगिकेवली दव्वपमाणेण केवडिया १ पवेसेण एको वा दो वा तिण्णि वा उकस्सेण अङोत्तरसदं ॥ ११ ॥

चारों गुणस्थानोंके क्षपक और अयोगिकेवली जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने होते हैं ! प्रवेशकी अपेक्षा एक, अथवा दो, अथवा तीन; इस प्रकार उत्कृष्टरूपसे एक सौ आठ होते हैं ॥११॥

आठ समय अधिक छह महिनोंके भीतर क्षपकश्रेणीके योग्य आठ समय होते हैं। उन समयोंके त्रिशेष कथनकी विवक्षा न करके सामान्यरूपसे प्ररूपणा करनेपर जधन्यसे एक जीव क्षपक गुणस्थानको प्राप्त होता है तथा उत्कृष्टरूपसे एक सौ आठ जीव क्षपक गुणस्थानको प्राप्त होते हैं, ऐसा निर्दिष्ट किया गया है। विशेषका आश्रय छेकर प्ररूपणा करनेपर प्रथम समयमें एक जीवको आदि छेकर उत्कृष्टरूपसे बत्तीस जीव क्षपकश्रेणीपर चढ़ते हैं। दूसरे समयमें एक जीवको आदि छेकर उत्कृष्टरूपसे अड़ताछीस जीव क्षपकश्रेणीपर चढ़ते हैं। तीसरे समयमें एक जीवको आदि छेकर उत्कृष्टरूपसे साठ जीव क्षपकश्रेणीपर चढ़ते हैं। चौधे समयमें एक जीवको आदि छेकर उत्कृष्टरूपसे बहत्तर जीव क्षपकश्रेणीपर चढ़ते हैं। पांचवें समयमें एक जीवको आदि छेकर उत्कृष्टरूपसे बहत्तर जीव क्षपकश्रेणीपर चढ़ते हैं। पांचवें समयमें एक जीवको आदि छेकर उत्कृष्टरूपसे चौरासी जीव क्षपकश्रेणीपर चढ़ते हैं। छठे समयमें एक जीवको आदि छेकर उत्कृष्टरूपसे छ्यानवें जीव क्षपकश्रेणीपर चढ़ते हैं। सातवें और आठवें समयोंमें प्रत्येक समयमें एक जीवको आदि छेकर उत्कृष्टरूपसे छ्यानवें जीव क्षपकश्रेणीपर चढ़ते हैं। सातवें और आठवें समयोंमेंसे प्रत्येक समयमें एक जीवको आदि छेकर उत्कृष्टरूपसे छ्यानवें जीव क्षपकश्रेणीपर चढ़ते हैं। सातवें और आठवें समयोंमेंसे प्रत्येक समयमें एक जीवको आदि छेकर उत्कृष्टरूपसे एक सौ आठ जीव क्षपकश्रेणीपर चढते हैं।

अब उन्होंका प्रमाण कालकी अपेक्षा कहा जाता है—-

#### अद्धं पड़च संखेज्जा ॥ १२ ॥

कालकी अपेक्षा संचित हुए क्षपक जीव संख्यात होते हैं ॥ १२॥

पूर्वोक्त आठ समयोंमें संचित हुए सम्पूर्ण जीवोंको एकत्रित करनेपर वे उत्कृष्टरूपसे छह सौ आठ ( ३२+४८+६०+७२+८४+९६+१०८+१०८=६०८ ) होते हैं ।

अब तेरहवें गुणस्थानवर्ती जीवोंके द्रव्यप्रमाणका निरूपण करते हैं-

# सजोगिकेवली दन्वपमाणेण केविडिया ? पवेसणेण एको वा दो वा तिण्णि वा उकस्सेण अडत्तरसयं ॥ १३ ॥

सयोगिकेवळी जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने होते हैं ! प्रवेशकी अपेक्षा एक, अथवा दो, अथवा तीन; इस प्रकार उत्कृष्टरूपसे एक सौ आठ होते हैं ॥ १३ ॥

अब इन्हींका संचयकी अपेक्षा प्रमाण कहा जाता है-

अद्धं पडुच सदसहस्सपुधत्तं ॥ १४ ॥

कालकी अपेक्षा सम्पूर्ण सयोगी जिन लक्षपृथक्व प्रमाण होते हैं ॥ १४ ॥

उक्त सयोगी जिनोंका प्रमाण कालका आश्रय करके लक्षपृथक्त कहा गया है। एक मान्यताके अनुसार उनका प्रमाण ८९८५०२ और दूसरी मान्यताके अनुसार ५२९६४८ है।

चौदह गुणस्थानोंकी अपेक्षा द्रव्यप्रमाणकी प्ररूपणा करके अब मार्गणाओंकी अपेक्षा नरकगतिमें द्रव्यप्रमाणकी प्ररूपणा की जाती है—-

# आदेसेण गदियाणुनादेण णिरयगईए णेरइएसु मिच्छाइही दव्नपमाणेण केन्नडिया ? असंखेज्जा ॥ १५ ॥

आदेशकी अपेक्षा गतिमार्गणाके अनुवादसे नरकगतिगत नारिकयोंमें मिथ्यादृष्टि जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? असंख्यात हैं ॥ १५॥

नाम, स्थापना, द्रव्य, शाश्वत, गणना, अप्रदेशिक, एक, उभय, विस्तार, सर्व और भावके भेदसे वह असंख्यात ग्यारह प्रकारका है। उनमेंसे यहां गणना-असंख्यातको प्रहण करना चाहिये। यह गणना-असंख्यात भी तीन प्रकारका है— परीतासंख्यात, युक्तासंख्यात और असंख्यातासंख्यात। इनमेंसे प्रत्येक भी उत्कृष्ट, मध्यम और जघन्यके भेदसे तीन तीन प्रकारका है। प्रकृतमें मध्यम असंख्यातासंख्यातको प्रहण करना चाहिये। कारण यह कि " जहां जहां असंख्यातासंख्यात देखा जाता है वहां वहां अजघन्यानुत्कृष्ट (मध्यम) असंख्यातासंख्यातका ही प्रहण होता है " ऐसा परिकर्मसूत्रमें कहा गया है। इससे यह अभिप्राय हुआ कि नरकगतिमें नारकी मिथ्यादिष्ट जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा मध्यम असंख्यातासंख्यात प्रमाण हैं।

अब कालकी अपेक्षा उपर्युक्त नारकी मिथ्यादृष्टि जीवोंके प्रमाणकी प्ररूपणा की जाती है—
असंखेजजासंखेजजाहि ओसप्पिण-उसप्पिणीहि अवहिरंति कालेण ॥ १६ ॥

कालकी अपेक्षा नारक मिथ्याद्यष्टि जीव असंस्थातासंस्थात अवसर्पिणियों और उत्सर्पिणियों-के द्वारा अपहृत हो जाते हैं ॥ १६ ॥

असंख्यातासंख्यात अवसर्पिणियों और उत्सर्पिणियोंके समयोंको शलाकारूपसे एक ओर स्थापित करके और दूसरी ओर नारक मिथ्यादृष्टि जीवराशिको स्थापित करके शलाका राशिमेंसे एक समय कम करना चाहिये और नारक मिथ्यादृष्टि जीवराशिमेंसे एक जीवको कम करना चाहिये। इस प्रकार शलाकाराशि और नारक मिथ्यादृष्टि जीवराशिमेंसे पुनः पुनः एक एक कम करनेपर शलाकाराशि और नारक मिथ्यादृष्टि जीवराशि दोनों राशियां एक साथ समाप्त होती हैं। अथवा, अवसर्पिणी और उत्सर्पिणी ये दोनों मिलकर एक कल्पकाल होता है। उस कल्पकालका नारक मिथ्यादृष्टि जीवराशिमें भाग देनेपर जो लब्ध हो उत्तन कल्पकाल नारक मिथ्यादृष्टि जीवराशिकी गणनामें पाये जाते हैं।

अब उन्होंके प्रमाणकी प्ररूपणा क्षेत्रकी अपेक्षासे की जाती है-

# खेत्तेण असंखेदजाओ सेढीओ जगपदरस्स असंखेदजदिभागमेत्ताओ । तासि सेढीणं विक्खंभस्ची अंगुलवग्गमूलं विदियवग्गमूलगुणिदेण ॥ १७॥

क्षेत्रकी अपेक्षा सामान्य नारक मिथ्यादृष्टि जीवराशि जगप्रतरके असंख्यातवें भाग मात्र असंख्यात जगश्रेगी प्रमाण है। उन जगश्रेणियोंकी विष्कम्भसूची सूच्यंगुलके प्रथम वर्गमूलको उसीके द्वितीय वर्गमूलसे गुणित करनेपर जो लब्ध हो उतनी है। १७॥

अब नारक सासादनसम्यग्दिष्टि आदि जीवोंका प्रमाण बतलानेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

#### सासणसम्माइहिष्पहुडि जात्र असंजदसम्माइहि ति दव्वपमाणेण केबडिया ? ओषं॥ १८॥

सासादनसम्यग्दिष्टि गुणस्थानसे ठेकर असंयतसम्यग्दिष्टि गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थान-वर्ती नारकी जीत्र द्रव्यव्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? वे ओघ अर्थात् गुणस्थानप्ररूपणाके समान पत्योपमके असंख्यातवें भाग मात्र हैं ॥ १८॥

> अब प्रथम पृथिवीस्थ नारकी जीवोंका प्रमाण बतलानेके लिये आगेका सूत्र कहते हैं— एवं पढमाए पुढवीए णेरइया ॥ १९॥

उक्त सामान्य नारिकयोंके द्रव्यप्रमाणके समान पहली पृथिवीके नारिकयोंका द्रव्यप्रमाण जानना चाहिये॥ १९॥

अब आगे द्वितीयादि शेष पृथिवियोंके नारकी जीवोंका प्रमाण कहा जाता है-

#### विदियादि जाव सत्तमाए पुढवीए णेरइएसु मिच्छाइडी दव्त्रपमाणेण केवडिया? असंखेज्जा ॥ २० ॥

दूसरी पृथिवीसे लेकर सातवीं पृथिवी तक नारिकयोंमें मिथ्यादृष्टि जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ! असंख्यात हैं ॥ २०॥

अब उक्त नारिक्रयोंका कालकी अपेक्षासे प्रमाण बतलाया जाता है--

#### असंखेज्जासंखेज्जाहि ओसप्पिणि-उस्सप्पणीहि अवहिरंति कालेण ॥ २१ ॥

कालप्रमाणकी अपेक्षा दूसरी पृथिवीसे लेकर सातवी पृथिवी तक प्रत्येक पृथिवीके नारक मिथ्यादृष्टि जीव असंख्यातासंख्यात अवसर्पिणियों और उत्सर्पिणियोंके द्वारा अपहल होते हैं॥ २१॥

इस सूत्रका अभिप्राय सामान्य नारक मिथ्यादृष्टि जीवोंके द्रव्यप्रमाणकी प्ररूपणा करनेवाले सूत्रके समान समझना चाहिये।

अब द्रव्य और काल इन दोनों ही प्रमाणोंसे सूक्ष्म क्षेत्रप्रमाणकी प्ररूपणा करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

# खेत्तेण संढीए असंखेडजदिभागो । तिस्से संढीए आयामो असंखेडजाओ जोयण-कोडीओ पढमादियाणं संढिवग्गमूलाणं संखेडजाणं अण्णोण्णब्भासेण ॥ २२ ॥

क्षेत्रकी अपेक्षा द्वितीयादि छहों पृथित्रियोंमें प्रत्येक पृथिवीके नारक मिथ्यादृष्टि जीव जगश्रेणीके असंख्यातवें भाग प्रमाण हैं। उस जगश्रेणीके असंख्यातवें भागकी जो श्रेणी है उसका आयाम असंख्यात कोटि योजन है, जिस असंख्यात कोटि योजनका प्रमाण जगश्रेणीके संख्यात प्रथमादि वर्गमूळोंके परस्पर गुणा करनेसे जितना प्रमाण उत्पन्न हो उतना है।। २२।।

अत्र द्वितीयादि शेष पृथिवियोंके सासादनादि गुणस्थानवर्ती जीवोंके द्रव्यप्रमाणका निरूपण करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

#### सासणसम्माइडिप्पहुंडि जाव असंजदसम्माइडि ति ओघ ॥ २३ ॥

सासादनसम्यग्द्रिष्ट गुणस्थानसे ठेकर असंयतसम्यग्द्रिष्टि गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थान-वर्ती उक्त द्वितीयादि छह पृथिवियोंमेंसे प्रत्येक पृथिवीके नारकी जीव सामान्य प्ररूपणाके समानं पत्योपमके असंख्यातवें भाग हैं॥ २३॥

अब तिर्यंचगतिमें तिर्यंच मिथ्यादृष्टि आदि जीवोंकी प्ररूपणा करनेके लिये आगेका सूत्र कहते हैं:--

तिरिक्खगईए तिरिक्खेसु मिच्छाइडिप्पहुडि जाव संजदासंजदा ति ओघं ॥२४॥ तिर्यंचगतिकी अपेक्षा तिर्यंचोंमें मिध्यादृष्टिसे ठेकर संयतासंयत गुणस्थान तक तिर्यंच सामान्य प्ररूपणाके समान हैं ॥ २४॥

अत्र पंचेन्द्रिय तिर्यंच मिथ्यादृष्टियोंके द्रव्यप्रमाणका निरूपण करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

> पंचिदिय-तिरिक्खिमिच्छाइड़ी द्व्यपमाणेण केविषया ? असंखेजा ॥ २५ ॥ पंचिन्द्रिय तिर्थंच मिथ्यादृष्टि जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? असंख्यात हैं ॥ २५॥ अब कालकी अपेक्षा उन्हींके प्रमाणका निरूपण करते हैं—

# असंखेजासंखेजाहि ओसप्पिण-उस्सप्पिणीहि अवहिरंति कालेण ॥ २६ ॥

कालकी अपेक्षा पंचेन्द्रिय तिर्यंच मिथ्यादृष्टि जीव असंख्यातासंख्यात अवसर्पिणियों और उत्सर्पिणियोंके द्वारा अपहृत होते हैं ॥ २६॥

अभिप्राय यह है कि जितने असंख्यातासंख्यात अवसर्पिणियों और उत्सर्पिणियोंके समय हैं उनकी अपेक्षा पंचेन्द्रिय तिर्थंच मिथ्यादृष्टि जीव अधिक हैं।

> अब क्षेत्रकी अपेक्षा पंचेन्द्रिय तिर्यंच मिथ्यादृष्टि जीवोंके प्रमाणका निरूपण करते हैं— खेत्तेण पंचिंदिय-तिरिक्ख-मिच्छाइडीहि पदरमवहिरदि देवअबहारकालादी

#### असंखेज्जगुणहीणकालेण ॥ २७ ॥

क्षेत्रकी अपेक्षा पंचेन्द्रिय मिथ्यादृष्टि तिर्यंचोंके द्वारा देवोंके अवहारकालसे असंख्यातगुणे होन कालके द्वारा जगप्रतर अपदृत होता है ॥ २७॥

दो सौ छप्पन सूच्यंगुलोंके वर्गको आवलींके असंख्यातवें भागसे भाजित करनेपर षंचेन्द्रिय तिर्यंच मिथ्यादृष्टियोंका अवहारकाल होता है। इस अवहारकालका जगप्रतरमें भाग देनेपर पंचेन्द्रिय तिर्यंच मिथ्यादृष्टियोंका द्रव्यप्रमाण प्राप्त होता है। अब क्षेत्रकी अपेक्षा पंचेन्द्रिय तिर्यंच सासादनसम्यग्दृष्टि आदि जीवोंके प्रमाणकी प्ररूपणा करते हैं—

#### सासणम्माइहिष्पहुडि जाव संजदासंजदा ति तिरिक्खोधं ॥ २८ ॥

सासादनसम्यग्दृष्टि गुणस्थानसे लेकर संयतासंयत गुणस्थान तक पंचेन्द्रिय तिर्वंच प्रत्येक गुणस्थानमें सामान्य तिर्वंचोंके समान पल्योपमके असंख्यातवें भाग हैं ॥ २८॥

अब पंचेन्द्रिय तिर्यंच पर्याप्त मिथ्यादृष्टि जीवोंके द्रव्यप्रमाणका निरूपण करते हैं—
पंचिंदिय-तिरिक्खपज्जत्त-मिच्छाइद्वी द्व्यपमाणेण केविडिया ? असंखेज्जा ॥२९
पंचेन्द्रिय तिर्यंच पर्याप्त मिथ्यादृष्टि जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? असंख्यात हैं॥
अब कालकी अपेक्षा उपर्युक्त जीवोंके प्रमाणका निरूपण करते हैं—

# असंखेज्जासंखेज्जाहि ओसप्पिणि-उस्सप्पिणीहि अवहिरंति कालेण ॥ ३० ॥

कालकी अपेक्षा पंचेन्द्रिय तिर्यंच पर्याप्त मिथ्यादृष्टि जीव असंख्यातासंख्यात अवसर्पिणियों और उत्सर्पिणियोंके द्वारा अपहृत होते हैं॥ ३०॥

अब क्षेत्रकी अपेक्षा उन्हीं जीवोंके प्रमाणका वर्णन करते हैं-

# खेत्तेण पंचिदिय-तिरिक्खपज्जत्त-मिच्छाइडीहि पदरमवहिरदि देवअवहार-कालादो संखेजजगुणहीणेण कालेण ॥ ३१॥

क्षेत्रकी अपेक्षा पंचेन्द्रिय तिर्थंच पर्याप्त मिध्यादृष्टियों द्वारा देवअवहारकालसे संख्यातगुणे हीन कालके द्वारा जगप्रतर अपहृत होता है ॥ ३१ ॥

अब क्षेत्रकी अपेक्षा पंचेन्द्रिय तिर्यंच पर्याप्त सासादनसम्यग्दिष्ट आदि जीवोंके प्रमाणकी प्ररूपणा की जाती है—

#### सासणसम्माइडिप्पहुडि जाव संजदासंजदा ति ओधं ॥ ३२ ॥

सासादनसम्यग्दृष्टि गुणस्थानसे ठेकर संयतासंयत गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती पंचेन्द्रिय तिथैच पर्याप्त जीव ओघप्ररूपणाके समान पत्योपमके असंख्यातवें भाग हैं ॥ ३२ ॥

अब आगे तीन सूत्रोंके द्वारा पंचेन्द्रिय तिर्यंच योनिमती जीवोंका द्रव्य, काल और क्षेत्रकी अपेक्षा प्रमाण बतलाते हैं— पंचिदिय-तिरिक्ख-जोणिणीसु मिच्छाइही द्व्यपमाणेण कविया १ असंखेज्जा ॥
पंचिन्द्रिय तिर्यंच योनिमितयोंमें मिथ्यादृष्टि जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं १
असंख्यात हैं ॥ ३३ ॥

असंखेज्जासंखेज्जाहि ओसप्पिणि-उस्सप्पिणीहि अवहिरंति कालेण ॥ ३४ ॥ कालकी अपेक्षा पंचेन्द्रिय तिर्यंच योनिमती मिथ्यादृष्टि जीव असंख्यातासंख्यात अवसर्पि-णियों और उत्सर्पिणियोंके द्वारा अपहल होते हैं ॥ ३४ ॥

खेत्तेण पंचिंदिय-तिरिक्ख-जोणिण-मिच्छाइडीहि पदरमवहिरदि देवअवहार-कालादो संखेज्जगुणेण कालेण ॥ ३५ ॥

क्षेत्रकी अपेक्षा पंचेन्द्रिय तिर्यंच योनिमती मिथ्यादृष्टियोंके द्वारा देवोंके अवहारकालकी अपेक्षा संख्यातगुणे अवहारकालसे जगप्रतर अपहृत होता है ॥ ३५ ॥

अब पंचेन्द्रिय तिर्थंच योनिमती सासादनसम्यग्दृष्टि आदि जीवोंके प्रमाणकी प्ररूपणा की जाती है—

#### सासणसम्माइहिष्पहुाडि जाव संजदासंजदा ति ओघं ॥ ३६ ॥

सासादनसम्यग्दृष्टि गुणस्थानसे लेकर संयतासंयत गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानमें पंचेन्द्रिय तिर्यंच योनिमती जीव सामान्य तिर्यंच जीवोंके समान पत्योपमके असंख्यातवें भाग हैं॥

आगे तीन सूत्रोंमें पंचेन्द्रिय तिर्यंच अपर्याप्तकोंके प्रमाणका द्रव्य, काल और क्षेत्रकी अपेक्षा निरूपण करते हैं—

पंचिदिय-तिरिक्ख-अपन्जत्ता द्व्यपमाणेण केविडया १ असंखेन्जा ॥ ३७॥
पंचेद्रिय तिर्यंच अपर्याप्त नीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं १ असंख्यात हैं ॥३७॥
असंखेन्जासंखेन्जाहि ओसप्पिणि-उस्सप्पिणीहि अवहिरंति कालेण ॥ ३८॥
कालकी अपेक्षा उक्त पंचेन्द्रिय तिर्यंच अपर्याप्त नीव असंख्यातासंख्यात अवसर्पिणियों
और उत्सर्पिणियोंके द्वारा अपहत होते हैं ॥ ३८॥

खेत्तेण पंचिदिय-तिरिक्ख-अपज्जत्तेहि पदरमवहिरदि देवअवहारकालादो असंखेज्जगुणहीणेण कालेण ॥ ३९ ॥

क्षेत्रकी अपेक्षा उक्त पंचेन्द्रिय तिर्यंच अपर्याप्तोंके द्वारा देवोंके अवहारकालसे असंख्यातगुणे हीन अवहारकालसे जगप्रतर अपहृत होता है ॥ ३९ ॥

आगे तीन सूत्रों द्वारा द्रव्य, काल और क्षेत्रकी अपेक्षा मिथ्यादृष्टि मनुष्योंके प्रमाणका निरूपण करते हैं--

मणुसगईए मणुस्सेसु मिच्छाइडी दव्त्रपमाणेण केत्रडिया ? असंखेन्जा ॥ ४० ॥

मनुष्यगतिप्रतिपत्र मनुष्योंमें मिथ्यादृष्टि जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ! असंख्यात हैं॥ असंखेजजासंखेजजाहि ओसप्पिणि-उस्सप्पिणीहि अवहिरंति कालेण॥ ४१॥

कालकी अपेक्षा मनुष्य मिथ्यादृष्टि जीव असंख्यातासंख्यात अवसर्पिणियों और उत्सर्पिणियोंके द्वारा अपद्धत होते हैं ॥ ४१ ॥

खेतेण सेढीए असंखेजिदिमगो । तिस्से सेढीए आयामो असंखेजिजीयणकोडीओ । मणुसमिच्छाइडीहि रूवा पक्षित्तपहि सेढी अवहिरदि अंगुलवग्गमूलं तदियवग्गमूल-गुणिदेण ॥ ४२ ॥

क्षेत्रकी अपेक्षा मनुष्य मिथ्यादृष्टि जीवराशि जगश्रेणीके असंख्यातवें भाग प्रमाण है। उस श्रेणीका आयाम असंख्यात करोड़ योजन है। सूच्यंगुळके प्रथम वर्गमूळको उसीके तृतीय वर्गमूळसे गुणित करनेपर जो लब्ध आवे उसे शळाकारूपसे स्थापित करके रूपाधिक अर्थात् एकाधिक तेरह गुणस्थानवर्ती जीवराशिसे अधिक मनुष्य मिथ्यादृष्टि राशिके द्वारा जगश्रेणी अपहृत होती है। १२॥ १

अब रोष गुणस्थानवर्ती मनुष्योंके प्रमाणका निरूपण करनेके छिये आगेके दो सूत्र प्राप्त होते हैं—

सासणसम्माइिष्टिपहुडि जाव संजदासंजदा ति द्व्यपमाणेण केवडिया ? संखेडजा ॥ सासादनसम्यग्दिष्ट गुणस्थानसे ठेकर संयतासंयत गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती मनुष्य द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ! संख्यात हैं ॥ ४३॥

सासादनसम्यग्दृष्टिसे प्रारम्भ करके संयतासंयत गुणस्थान तक इन चार गुणस्थानोंमें प्रत्येक गुणस्थानवर्ती मनुष्यराशि संख्यात ही होती है, यह इस सूत्रका अभिप्राय है। सासादनसम्यग्दृष्टि आदि चार गुणस्थानोमेंसे प्रत्येक गुणस्थानवर्ती मनुष्यराशि संख्यात है, ऐसा सामान्यरूपसे कथन करनेपर भी उनका प्रमाण विशेषरूपसे इस प्रकार हैं। सासादनसम्यग्दृष्टि मनुष्य बावन करोड़ (५२००००००) हैं, सम्यग्मिथ्यादृष्टि मनुष्य सासादनसम्यग्दृष्टि मनुष्योंके प्रमाणसे दूने हैं, असंयतसम्यग्दृष्टि सात सौ करोड़ हैं, तथा संयतासंयत तेरह करोड़ हैं। कितने ही आचार्य सासादनसम्यग्दृष्टि मनुष्योंका प्रमाण पचास करोड़ तथा सम्यग्मिश्यादृष्टि मनुष्योंका प्रमाण उससे दूना बतलाते हैं।

# प्रमत्तसंबदप्पहुडि जाव अजोगिकेवित चि ओवं ॥ ४४ ॥

प्रमत्तसंयत गुनस्थानसे लेकर अयोगिकेवली गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती मनुष्य सामान्य प्ररूपणाके समान संख्यात हैं॥ ४४॥

चूंकि प्रमत्तसंयतादि गुणस्थान मनुष्यगतिको छोड़कर अन्य किसी भी गतिमें सम्भव नहीं हैं, अतएव मनुष्योंमें प्रमत्तसंयतादि जीवोंके प्रमाणकी प्ररूपणा सामान्य प्ररूपणाके ही समान समझना चाहिये। अब आगे मनुष्यविशेषोंमें गुणस्थानोंके आश्रयसे द्रव्यप्रमाणकी प्ररूपणा की जाती है— मणुसपद्यत्तेसु मिच्छाइड्डी द्व्यपमाणेण केवडिया ? कोडाकोडाकोडीए उविर कोडाकोडाकोडीए हेट्टरो छण्हं वम्माणस्विरि सत्तण्हं वम्माणं हेट्टरो ॥ ४५॥

मनुष्य पर्याप्तोंमें मिथ्यादृष्टि मनुष्य द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? वे कोड़ाकोड़ाकोड़िके ऊपर और कोड़ाकोड़ाकोड़िके नीचे छह वर्गीके ऊपर और सात वर्गीके नीचे अर्थात् छठे और सातवें वर्गके बीचकी संख्या प्रमाण हैं ॥ ४५ ॥

सासणसम्माइद्विष्पहुडि जाव संजदासंजदा ति दव्यपमाणेण केवडिया ? संखेज्जा ॥ ४६॥

सासादनसभ्यग्दृष्टि गुणस्थानसे लेकर संयतासंयत गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती पर्याप्त मनुष्य द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ! संख्यात हैं ॥ ४६ ॥

#### पमत्तसंजदप्पहुडि जाव अजोगिकेविल ति ओधं ।। ४७ ॥

प्रमत्तसंयत गुणस्थानसे ठेकर अयोगिकेवली गुणस्थान तक प्रस्थेक गुणस्थानवर्ती पर्याप्त मनुष्य सामान्यप्ररूपणाके समान संख्यात हैं ॥ ४७ ॥

अब मनुष्यनियोंमें द्रव्यप्रमाणका निरूपण करते हैं-

मणुसिणीसु मिच्छाइद्वी द्वयपमाणेण केविडया ? कोडाकोडाकोडीए उविर कोडाकोडाकोडाकोडीए हेद्वदो छण्हं बग्गाणसुविर सत्तण्हं बग्गाणं हेद्वदो ॥ ४८ ॥

मनुष्यनियोंमें मिथ्यादृष्टि जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? कोड़ाकोड़ाकोड़िके ऊपर और कोड़ाकोड़ाकोड़िके नीचे छठे वर्गके ऊपर और सातवें वर्गके नीचे मध्यकी संख्या प्रमाण हैं ॥ ४८ ॥

मणुसिणीसु सासणसम्माइद्विष्पहुडि जाव अजोगिकेविल ति द्व्यपमाणेण केवडिया १ संखेजजा ॥ ४९ ॥

मनुष्यनियोंमें सासादनसम्यग्दष्टि गुणस्थानसे लेकर अयोगिकेवली गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? संख्यात हैं ॥ ४९ ॥

अब लब्ध्यपर्याप्त मनुष्योंके प्रमाणका निरूपण करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

मणुसअपन्जत्ता दव्वपमाणेण केविडया ? असंखेजा ॥ ५० ॥

लब्ध्यपर्याप्त मनुष्य द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? असंख्यात हैं ॥ ५० ॥

अपर्याप्त मनुष्यराशि असंख्यातरूप है, यह यहां सामान्यरूपसे निर्देश किया गया है। विशेषरूपसे उस असंख्यातका प्ररूपण करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

असंखेज्जासंखेजजाहि ओसप्पिणि-उस्सप्पिणीहि अवहिरंति कालेण ॥ ५१ ॥

कालकी अपेक्षा लब्ध्यपर्याप्त मनुष्य असंख्यातासंख्यात अवसर्पिणियों और उत्सर्पिणियोंके द्वारा अपहत होते हैं ॥ ५१॥

खेतेण सेढीए असंखेज्जिदिभागो । तिस्से सेढीए आयामो असंखेज्जाओ जोयण-कोडीओ । मणुस-अपज्जत्तेहि रूपा पिक्खत्तेहि सेढिमवहिरदि अंगुलवम्गमूलं तदिय-वम्ममूलगुणिदेण ॥ ५२ ॥

क्षेत्रकी अपेक्षा लब्ध्यपर्याप्त मनुष्य जगश्रेणीके असंख्यातवें भाग प्रमाण हैं। उस जगश्रेणीके असंख्यातवें भागरूप श्रेणीका आयाम असंख्यात करोड़ योजन है। सूच्यंगुलके तृतीय वर्गमूलसे गुणित प्रथम वर्गमूलको शलाकारूपसे स्थापित करके रूपाधिक (एक अधिक) लब्ध्यपर्याप्तक मनुष्योंके द्वारा जगश्रेणी अपहृत होती है। ५२॥

सूच्यंगुलके प्रथम और तृतीय वर्गमूलको परस्पर गुणित करनेसे जो राशि आवे उससे जगश्रेणीको माजित करके लब्ध राशिमेंसे एक कम कर देनेपर सामान्य मनुष्यराशिका प्रमाण आता है। इसमेंसे पर्याप्त मनुष्यराशिका प्रमाण घटा देनेपर शेष लब्ध्यपर्याप्त मनुष्यराशिका प्रमाण होता है।

अत्र देवगतिमें जीवोंकी संख्या बतलाते हुए सर्वप्रथम मिथ्यादृष्टि देवोंके प्रमाणका निरूपण करते हैं—

देवगईए देवेसु मिच्छाइट्टी दव्वपमाणेण केविडया ? असंखेडजा ॥ ५३ ॥

देत्रगतिप्रतिपत्न देवोंमें मिथ्यादृष्टि जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ! असंख्यात हैं ॥ एक एक अंकके घटाते जानेपर जो राशि समाप्त हो जाती है उसे असंख्यात तथा जो इस प्रकारसे समाप्त नहीं होती है उसे अनन्त कहते हैं । अथवा जो संख्या पांचों इन्द्रियोंकी विषयभूत होती है उसे संख्यात, उसके आगेकी जो संख्या अवधिज्ञानकी विषयभूत है उसे अनन्त असंख्यात, तथा इससे आगेकी जो संख्या एक मात्र केवलज्ञानकी विषयभूत है उसे अनन्त समझना चाहिये।

असंखेज्जासंखेज्जाहि ओसप्पिणि-उम्सप्पिणीहि अवहिरंति कालेण ॥ ५४ ॥

कालकी अपेक्षा मिध्यादृष्टि देव असंख्यातासंख्यात अवसर्पिणियों और उत्सर्पिणियोंके द्वारा अपहृत होते हैं॥ ५४॥

खेत्रेण पदरस्स बेळप्पण्णंगुलसयवग्गपडिभागेण॥ ५५ ॥

क्षेत्रकी अपेक्षा जगप्रतरके दो सौ छप्पन अंगुलोंके वर्गरूप प्रतिभागसे देव मिथ्यादृष्टि राशिका प्रमाण प्राप्त होता है ॥ ५५ ॥

अभिप्राय यह है कि दो सौ छप्पन सूच्यंगुलके वर्गरूप भागहारसे जगप्रतरको भाजित करनेपर जो लब्ध हो उतना क्षेत्रकी अपेक्षा देवराशिका प्रमाण जानना चाहिये।

सासणसम्माइहि सम्मामिच्छाइहि असंजदसम्माइहीणं ओघं ॥ ५६ ॥

सासादनसम्यग्दष्टि, सम्यग्मिथ्याद्दष्टि और असंयतसम्यग्दिष्ट सामान्य देवोंका द्रव्यप्रमाण ओधप्ररूपणाके समान पत्योपमके असंख्यातवें भाग है ॥ ५६ ॥

भवणवासियदेवेसु मिच्छाइही दव्यपमाणेण केविडया ? असंखेज्जा ॥ ५७॥
भवनवासी देवोंमें मिथ्यादृष्टि जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ! असंख्यात हैं ॥५७॥
असंखेजजासंखेजजाहि ओसप्पिण-उस्साप्पिणीहि अवहिरंति कालेण ॥ ५८॥
कालकी अपेक्षा भवनवासी मिथ्यादृष्टि देव असंख्यातासंख्यात अवसर्पिणियों और उत्सर्पिणियों द्वारा अपहत होते हैं ॥ ५८॥

खेत्रेण असंखेजजाओ सेढीओ पदरस्स असंखेजजिदभागो । तेसि सेढीणं विक्खंभद्धई अंगुलं अंगुलवग्गमूलगुणिदेण ॥ ५९ ॥

क्षेत्रकी अपेक्षा भवनवासी मिथ्यादृष्टि देव असंख्यात जगश्रेणी प्रमाण हैं जो जगप्रतरके असंख्यातवें भाग प्रमाण हैं। उन असंख्यात जगश्रेणियोंकी विष्कम्भसूची सूच्यंगुलको सूच्यंगुलके प्रथम वर्गमूलसे गुणित करनेपर जो लब्ब हो उतनी है। ५९॥

सासणसम्माइडि-सम्मामिच्छाइडि-असंजदसम्माइडिपरूवणा ओघं ॥ ६० ॥ सासादनसम्यग्दछि, सम्यग्मिथ्यादिष्ठि और असंयतसम्यग्दिष्ठि भवनवासी देवोंकी प्ररूपणा सामान्य प्ररूपणाके समान है ॥ ६० ॥

> वाणवेंतरदेवेसु मिच्छाइडी दव्वपमाणेण केविडया ? असंखेज्जा ॥ ६१ ॥ वानव्यन्तर देवोंमें मिथ्यादृष्टि जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ! असंख्यात हैं ॥६१॥ असंखेजजासंखेजजाहि ओसप्पिणि-उस्सप्पिणीहि अवहिरंति कालेण ॥ ६२ ॥

काळकी अपेक्षा वानव्यन्तर देव असंख्यातासंख्यात अवसर्पिणियों और उत्सर्पिणियोंके द्वारा अपद्भत होते हैं ॥ ६२ ॥

#### खेतेण पदरस्स संखेजजजोयणसद्वग्गपडिभाएण ॥ ६३ ॥

क्षेत्रकी अपेक्षा जगप्रतरके संख्यात सौ योजनोंके वर्गरूप प्रतिभागसे वानव्यन्तर मिथ्यादृष्टि राशि आती है ॥ ६३ ॥

अभिप्राय यह है कि संख्यात सौ योजनोंके वर्गरूप भागहारका जगप्रतरमें भाग देनेपर जो लब्ब आवे उत्तने वानव्यन्तर मिथ्यादृष्टि देव हैं।

# सासगतम्माइडी सम्मामिच्छाइडी असंजदसम्माइडी ओघं ॥ ६४ ॥

सासादनसम्यग्दृष्टि, सम्यग्मिश्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि वानव्यन्तर देव सामान्य प्ररूपणाके समान पत्थोपमके असंख्यातवें भाग हैं ॥ ६४ ॥

जोइसियदेवा देवगईणं भंगो ॥ ६५ ॥

जितनी देवगतिप्रतिपन्न सामान्य देवोंकी संख्या कही गई है उतने ज्योतिषी देव हैं ॥६५॥ सूत्रामें ' जोइसियदेवा ' इस प्रकार मिथ्यादृष्टि आदि गुणस्थानोंकी विशेषतासे रहित जो सामान्य ज्योतिषी देवोंका प्रहण किया गया है उससे मिथ्यादृष्टि आदि चारों गुणस्थानवर्ती ज्योतिषी देवोंकी संख्याकी प्ररूपणा सामान्य देवगति सम्बन्धी संख्याप्ररूपणाके समान है, ऐसा समझना चाहिये। यहांपर जो ज्योतिषी देवोंकी संख्या सामान्य देवोंके समान बतलायी गई है वह सामान्यसे बतलायी है। विशेषकी अपेक्षा दो सौ छप्पन अंगुलोंके वर्गका जगप्रतरमें भाग देनेपर जो लब्ध हो उतना प्रमाण ज्योतिषी देवोंका है और उनसे कुछ ही अधिक (संख्यातगुणी) सामान्य देवराशि है, इतना विशेष समझना चाहिये।

सोहम्मीसाणकप्पवासियदेवेसु मिच्छाइट्ठी दव्यपमाणेण केविडया ? असंखेडजा ॥ सौधर्म और ऐशान कल्पवासी देवोंमें मिथ्यादृष्टि जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? असंख्यात हैं ॥ ६६ ॥

असंखेज्जासंखेज्जाहि ओसप्पिणि-उस्सप्पिणीहि अवहिरंति कालेण ॥ ६७ ॥ कालकी अपेक्षा सौधर्म और ऐशान कल्पवासी मिथ्यादृष्टि देव असंख्यातासंख्यात अवसर्पिणियों और उत्सर्पिणियोंके द्वारा अपहृत होते हैं ॥ ६७ ॥

खेरोण असंखेज्जाओ सेढीओ पदरस्त असंखेज्जिदिभागो ! तासिं सेढीणं विक्खंभद्धई अंगुलविदियवग्गमूलं तिदयवग्गमूलगुणिदेण ॥ ६८ ॥

क्षेत्रकी अपेक्षा सौधर्म और ऐशान कल्पवासी मिथ्यादृष्टि देव असंख्यात जगश्रेणी प्रमाण हैं । उन असंख्यात जगश्रेणियोंका प्रमाण जगप्रतरके असंख्यातवें भाग है तथा उनकी विष्कम्भसूची सूच्यंगुलके द्वितीय वर्गमूलको उसके तृतीय वर्गमूलसे गुणित करनेपर जो प्राप्त हो उतनी है ॥६८॥

सासणसम्माइद्वी सम्मामिच्छाइट्टी असंजदसम्माइद्वी ओघं ॥ ६९ ॥

सौधर्म-ऐशान कल्पत्रासी सासादनसम्यग्दष्टि, सम्यग्मिथ्यादिष्टि और असंयतसम्यग्दिष्टि देव सामान्य प्ररूपणाके समान पल्योपमके असंख्यातेवे भाग हैं॥ ६९॥

सणक्कुमारप्पदुडि जात्र सदार-सहस्सारकप्पत्रासियदेवेसु जहा सत्तमाए पुढवीए णेरइयाणं भंगो ॥ ७० ॥

जिस प्रकार सातवीं पृथिवीमें नारिकयोंके द्रव्यप्रमाणकी प्ररूपणा की गई है उसी प्रकार सनत्कुमारसे लेकर शतार और सहस्रार तक कल्पवासी देवोंमें मिथ्यादृष्टि देवोंकी प्ररूपणा है ॥७०॥

आणद-पाणद जाव णवगेवेज्जविमाणवासियदेवेसु मिच्छाइड्डिप्पहुडि जाव असंजदसम्माइड्डि त्ति दव्वपमाणेण केवडिया १ पितदोवमस्स असंखेजजदिभागो । एदेहि पितदोवममवहिरदि अंतोम्रहुत्तेण ॥ ७१॥ आनत और प्राणतसे लेकर नौ ग्रैवेयक तक विमानवासी देवोंमें मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे लेकर असंयतसम्यग्दृष्टि गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती उक्त देव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं! पल्योपमके असंख्यातवें भाग हैं। उपर्युक्त जीवराशियोंके द्वारा अन्तर्मुहूर्तसे पल्योपम अपहृत होता है। ७१।।

अणुद्दिस जात्र अत्रराइद्विमाणवासियदेवेसु असंजदसम्माइही द्व्वपमाणेण केविडया ? पिलदोवमस्य असंखेज्जदिभागो । एदेहि पिलदोवममवहिरदि अंतोसुहुत्तेण ॥

अनुदिश विमानोंसे लेकर अपराजित विमान तक इन विमानोंमें रहनेवाले असंयत-सम्यग्दृष्टि देव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? पल्योपमके असंख्यातवें भाग हैं । इन जीवराशियोंके द्वारा अन्तर्भुहूर्तसे पल्योपम अपहृत होता है ॥ ७२ ॥

सञ्बद्धसिद्धि विमाणवासियदेवा दञ्यपमाणेण केविडया ? संखेज्जा ॥ ७३ ॥ सर्वार्थसिद्धि विमानवासी देव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? संख्यात हैं ॥ ७३ ॥ सर्वार्थसिद्धि विमानवासी देव मनुष्यनियोंके प्रमाणसे तिगुणे हैं, इतना यहां विशेष समझना चाहिये ।

अब इन्द्रियमार्गणाके अनुवादसे एकेन्द्रिय जीवोंकी संख्याका प्रतिपादन करते हैं— इंदियाणुवादेण एइंदिया बादरा सुहुमा पज्जत्ता अपज्जत्ता दव्वपमाणेण केविडिया ? अर्णता !। ७४ ॥

इन्द्रियमार्गणांके अनुवादसे एकेन्द्रिय, एकेन्द्रिय पर्याप्त, एकेन्द्रिय अपर्याप्त, बादर एकेन्द्रिय, बादर एकेन्द्रिय पर्याप्त, बादर एकेन्द्रिय अपर्याप्त, सूक्ष्म एकेन्द्रिय पर्याप्त और सूक्ष्म एकेन्द्रिय अपर्याप्त जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? अनन्त हैं ॥ ७४ ॥

अणंताणंताहि ओसप्पिणि-उस्सप्पिणीहि प अवहिरंति कालेण ॥ ७५ ॥

कालप्रमाणकी अपेक्षा पूर्वोक्त एकेन्द्रिय आदि नौ जीवराशियां अनन्तानन्त अवसर्पिणियों और उत्सर्पिणियोंके द्वारा अपहल नहीं होती हैं ॥ ७५ ॥

अतीत कालको अवसर्पिणी और उत्सर्पिणीके प्रमाणसे करनेपर अनन्त अवसर्पिणी और उत्सर्पिणी प्रमाण अतीत काल होता है। इस प्रकारके उस अतीत कालके द्वारा ये नौ राशियां अपहृत नहीं होती हैं। अर्थात् अतीत कालके समयोंकी जितनी संख्या है, उससे भी बहुत अधिक सूत्रोक्त बादर एकेन्द्रियादि जीयोंका प्रमाण है।

खेत्रेण अणंताणंता होगा ॥ ७६ ॥

क्षेत्रप्रमाणकी अपेक्षासे पूर्वोक्त एकेन्द्रियादि नौ जीवराशियां अनन्तानन्त लोक प्रमाण है ॥ बेइंदिय-तीइंदिय-चउरिंदिया तस्सेव पज्जत्ता अपज्जता दव्वपमाणेण

#### केवडिया ? असंखेज्जा ॥ ७७ ॥

द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय जीव तथा उन्हींके पर्याप्त और अपर्याप्त जीव द्रव्य-प्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? असंख्यात हैं ॥ ७७ ॥

#### असंखेज्जाहि ओसप्पिणि-उस्सप्पिणीहि अवहिरंति कालेण ॥ ७८ ॥

कालकी अपेक्षा द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय जीव तथा उन्हींके पर्याप्त और अपर्याप्त जीव असंख्यात अवसर्पिणियों और उत्सर्पिणियोंके द्वारा अपहृत होते हैं ॥ ७८॥

खेत्तेण वेइंदिय-तीइंदिय-चउरिंदिय तस्सेव पज्जत्त-अपज्जत्तेहि पदरमविहरिंद अंगुलस्स असंखेज्जदिभागवग्गपिंडभाएण अंगुलस्स संखेज्जदिभागवग्गपिंडभाएण अंगुल्लस्स असंखेज्जदिभागवग्गपिंडभाएण ॥ ७९ ॥

क्षेत्रकी अपेक्षा द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय जीवोंके द्वारा सून्यंगुळके असंख्यातवें भागके वर्गरूप प्रतिभागसे जगप्रतर अपहृत होता है। तथा उन्हींके पर्याप्त और अपर्याप्त जीवोंके द्वारा क्रमशः सून्यंगुळके संख्यातवें भागके वर्गरूप प्रतिभागसे और सून्यंगुळके असंख्यातवें भागके वर्गरूप प्रतिभागसे जगप्रतर अपहृत होता है॥ ७९॥

पंचिदिय-पंचिदियपज्जत्तएसु मिच्छाइद्वी दव्यपमाणेण केविडिया ? असंखेज्जा ॥
पंचेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय पर्याप्तक जीवोंमें मिथ्यादृष्टि द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ?
असंख्यात हैं ? ॥ ८० ॥

असंखेज्जासंखेज्जाहि ओसप्पिणि-उस्सप्पिणीहि अवहिरंति कालेण ॥ ८१ ॥

कालकी अपेक्षा पंचेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय पर्याप्त जीव असंख्यातासंख्यात अवसर्पिणियों और उत्सर्पिणियोंके द्वारा अपहल होते हैं ॥ ८१ ॥

खेत्तेण पंचिदिय-पंचिदियपज्जत्त । मिच्छाइद्वीहि पदरमबहिरदि अंगुलस्स असंखेज्जदिभागवग्गपिडभाएण अंगुलस्स संखेज्जदिभागवग्गपिडभाएण अंगुलस्स संखेज्जदिभागवग्गपिडभाएण ॥ ८२ ॥

क्षेत्रकी अपेक्षा पंचेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय पर्याप्तक मिथ्यादृष्टियोंके द्वारा सूच्यंगुलके असंस्थात्वें भागके वर्गरूप प्रतिभागसे और सूच्यंगुलके संस्थातवें भागके वर्गरूप प्रतिभागसे जगद्रतर अपद्वत होता है ॥ ८२ ॥

#### सासणसम्माइड्डिप्पहुडि जाव अजोगिकेविल ति ओषं ॥ ८३ ॥

सासादनसम्यग्दृष्टि गुणस्थानसे ठेकर अयोगिकेवली गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती पंचेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय पर्याप्त जीव सामान्य प्ररूपणाके समान पत्योपमके असंख्यातवें भाग हैं॥

अब लब्ब्यपर्याप्त पंचेन्द्रिय जीवोंके प्रमाणका निरूपण करते हैं---

पंचिंदियअपज्जत्ता दव्यपमाणेण केविडया ? असंखेज्जा ॥ ८४ ॥

पंचेन्द्रिय अपर्याप्त जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? असंख्यात हैं ॥ ८४ ॥ असंखेज्जासंखेज्जाहि ओसप्पिणि-उस्सप्पिणीहि अवहिरंति कालेण ॥ ८५ ॥ कालकी अपेक्षा पंचेन्द्रिय अपर्याप्त जीव असंख्यातासंख्यात अवसर्पिणियों और उत्सपिणियों द्वारा अपहत होते हैं ॥ ८५ ॥

खेत्रेण पंचिदियअपन्तत्तएहि पदरमबहिरदि अंगुलस्स असंखेज्जदिभागवण्ग-पडिभाएण ॥ ८६ ॥

क्षेत्रकी अपेक्षा पंचेन्द्रिय अपर्याप्त जीवोंके द्वारा सूच्यंगुलके असंख्यातवें भागके वर्गरूप प्रतिभागसे जगप्रतर अपहृत होता है ॥ ८६॥

कायाणुनादेण पुढविकाइया आउकाइया तेउकाइया वाउकाइया बादरपुढविकाइया बादरआउकाइया वादरतेउकाइया बादरवाउकाइया बादरवणप्फइकाइया पत्तेयसरीरा तस्सेव अयज्जना सुहुमपुढविकाइया सुहुमआउकाइया सुहुमतेउकाइया सुहुमबाउकाइया तस्सेव पज्जनायज्जना दव्वपमाणेण केवडिया ? असंखेज्ज्ञा लोगा ॥ ८७ ॥

कायानुश्वद्रसे पृथ्वीकायिक, अप्कायिक, तेजकायिक, वायुकायिक जीव तथा बादर पृथ्वी-कायिक, बादर अप्कायिक, वादर तेजकायिक, बादर वायुकायिक, बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येक-शरीर जीव, तथा इन्हीं पांच बादर सम्बन्धी अपर्याप्त जीव, सूक्ष्म पृथ्वीकायिक, सूक्ष्म अप्कायिक, सूक्ष्म तेजकायिक, सूक्ष्म वायुकायिक जीव, तथा इन्हीं चार सूक्ष्म सम्बन्धी पर्याप्त और अपर्याप्त जीव; ये प्रत्येक द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ! असंस्थात ठोक प्रमाण हैं ॥ ८७ ॥

अब बादर पर्याप्तोंकी संख्याका प्ररूपण करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

बादर पुढविकाइय-बादरआउकाइय-बादरवणप्फइकाइयपत्तेयसरीरपज्जत्ता दृष्य-यमाणेण केवडिया ? असंखेज्जा ॥ ८८॥

बाइर पृथ्वीकायिक, बादर अप्कायिक और बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीर पर्याप्त जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ! असंख्यात हैं ॥ ८८ ॥

असंखेज्जासंखेज्जाहि ओसप्पिणि-उस्सप्पिणीहि अवहिरंति कालेण् ॥ ८९ ॥

कालकी अपेक्षा बादर पृथ्वीकायिक, बादर अप्कायिक और बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीर पर्याप्त जीव असंख्यातासंख्यात अवसर्पिणियों और उत्सर्पिणियोंके द्वारा अपहृत होते हैं॥

स्वेत्तेण बादरपुढविकाइय-बादरआउकाइय-बादरवणप्फड्काइय-पत्तेयसरीरपज्जत्त-एहि पदरमवहिरदि अंगुलस्य असंखेज्जदिभागवग्गपहिभागेण ॥ ९० ॥

क्षेत्रको अपेक्षा बादर पृथ्वीकायिक, बादर अप्कायिक और बादर वनस्पतिकायिक प्रस्थेक-शरीर पर्याप्तक जीवोंके द्वारा सूच्यंगुळके असंख्यातवें भागके वर्गरूप प्रतिभागसे जगप्रतर अपहल होता है ॥ ९० ॥

### बादरतेउपज्जत्ता दव्यपमाणेण केविडिया ? असंखेज्जा। असंखेज्जावित्यवग्गो आविलियघणस्स अंतो ॥ ९१ ॥

बादर तेजकायिक पर्याप्त जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? असंख्यात हैं । यह असंख्यातरूप प्रमाण असंख्यात आविवयोंके वर्गरूप है जो आवळीके घनके भीतर आता है ॥९१॥

बादरवाउकाइयपज्जता दव्यपमाणेण केवडिया ? असंखेज्जा ॥ ९२ ॥ बादर वायुकायिक पर्याप्त जीव दव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? असंख्यात हैं ॥९२॥ असंखेज्जासंखेज्जाहि ओसिपिणि-उस्सिपिणीहि अवहिरंति कालेण ॥ ९३ ॥ कालकी अपेक्षा बादर वायुकायिक पर्याप्त जीव असंख्यातासंख्यात अवसर्पिणियों और जत्मिपिणयोंके द्वारा अपद्वत होते हैं ॥ ९३ ॥

#### खेत्रेण असंखेज्जाणि जगपदराणि लोगस्स संखेज्जदिभागो ॥ ९४ ॥

क्षेत्रकी अपेक्षा बादर वायुकायिक पर्याप्त जीव असंख्यात जगप्रतर प्रमाण हैं। वह असंख्यात जगप्रतर प्रमाण लोकके संख्यातवें भाग हैं॥ ९४॥

अभिप्राय यह है कि संख्यातसे घनलोकके भाजित करनेपर बादर वायुकायिक पर्याप्त जीवोंका द्रव्य आता है।

#### वणण्फद्काइया णिगोदजीवा बादरा सुहमा पज्जत्तापज्जता दव्वपमाणेण केवडिया १ अणंता ॥ ९५ ॥

वनस्पतिकायिक जीव, निगोद जीव, वनस्पतिकायिक बादर जीव, वनस्पतिकायिक सूक्ष्म जीव, वनस्पतिकायिक बादर पर्याप्त जीव, वनस्पतिकायिक बादर अपर्याप्त जीव, वनस्पतिकायिक सूक्ष्म पर्याप्त जीव, वनस्पतिकायिक सूक्ष्म अपर्याप्त जीव, विगोद सूक्ष्म जीव, निगोद बादर पर्याप्त जीव, निगोद बादर अपर्याप्त जीव, निगोद सूक्ष्म जीव, निगोद बादर पर्याप्त जीव, निगोद बादर अपर्याप्त जीव, निगोद सूक्ष्म अपर्याप्त जीव, विगोद सूक्ष्म अपर्याप्त जीव; ये प्रलेक द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? अनन्त हैं ॥ ९५ ॥

# अणंताणंताहि ओसप्पिणि-उस्सिप्पिणीहि ण अवहिरंति कालेण ॥ ९६ ॥

कालकी अपेक्षा पूर्वोक्त चौदह जीवराशियां अनन्तानन्त अवसर्पिणियों और उत्सर्पिणियोंके द्वारा अपहत नहीं होती हैं ॥ ९६ ॥

#### खेतेण अणंताणंता लोगा ॥ ९७ ॥

वे चौदह जीवराशियां क्षेत्रकी अपेक्षा अनन्तानन्त छोक प्रमाण हैं ॥ ९७ ॥
तसकाइय-तसकाइयपज्जत्तएसु मिच्छाइट्टी दव्यपमाणेण केविडया? असंखेजजा॥
त्रसकायिक और त्रसकायिक पर्याप्तोंमें मिथ्यादृष्टि जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने

हैं ? असंख्यात हैं ॥ ९८ ॥

#### असंखेज्जासंखेज्जाहि ओसप्पिणि-उस्सप्पिणीहि अवहिरंति कालेण ॥ ९९ ॥

कालकी अपेक्षा त्रसकायिक और त्रसकायिक पर्याप्त मिथ्यादृष्टि जीव असंख्यातासंख्यात अवसर्पिणियों और उत्सर्पिणियोंके द्वारा अपहृत होते हैं॥ ९९॥

# स्रेतेण तसकाइय-तसकाइयपज्जत्तएसु मिच्छाइद्वीहि पदरमवहिरदि अंगुलस्स असंखेज्जदिभागवग्गपडिभागेण अंगुलस्स संखेज्जदिभागवग्गपडिभाएण ॥ १०० ॥

क्षेत्रकी अपेक्षा त्रसकायिकोंमें मिथ्यादृष्टि जीवोंके द्वारा सूच्यंगुलके असंख्यातवें भागके वर्गरूप प्रतिभागसे, और त्रसकायिक पर्याप्तोंमें मिथ्यादृष्टि जीवोंके द्वारा सूच्यंगुलके संख्यातवें भागके वर्गरूप प्रतिभागसे जगप्रतर अपहत होता है ॥ १००॥

#### सासणसम्माइद्विष्पहुडि जाव अजोगिकेविल त्ति ओघं ॥ १०१ ॥

सासादनसभ्यग्द्दि गुणस्थानसे ठेकर अयोगिकेवटी गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती त्रसकायिक और त्रसकायिक पर्याप्त जीव सामान्य प्ररूपणांके समान है ॥ १०१॥

#### तसकाइयअपज्जत्ता पंचिंदियअपज्जत्ताण भंगो ॥ १०२ ॥

त्रसकायिक लब्ब्यपर्याप्त जीवोंका प्रमाण पंचेन्द्रिय लब्ब्यपर्याप्तकोंके प्रमाणके समान है।। अब योगमार्गणाकी अपेक्षा जीवोंकी संख्याका निरूपण करते हैं—

# जोगाणुवादेण पंचमणजोगि-तिण्णिवचिजोगीसु मिच्छाइद्वी दव्वपमाणेण केवडिया ? देवाणं संखज्जदिभागो ॥

योगमार्गणाके अनुवादसे पांचों मनोयोगियों और तीन वचनयोगियोंमें मिंथ्यादृष्टि जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? देवोंके संख्यातवें भाग हैं॥ १०३॥

#### सासणसम्मादिद्विष्पहुडि जाव संजदासंजदा ति ओधं ॥ १०४ ॥

सासादनसम्यग्दृष्टि गुणस्थानसे ठेकर संयतासंयत गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती पूर्वोक्त आठ योगवाले जीवोंका प्रमाण सामान्य प्ररूपणाके समान पत्योपमके असंख्यातवें भाग है ॥

यमत्तसंजदप्पहुडि जाव सजोगिकेविल ति दव्वपमाणेण केविडया ? संखेजजा !! प्रमत्तसंयत गुणस्थानसे लेकर सयोगिकेविली गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानमें पूर्वोक्त आठ जीवराशियां द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितनी हैं ? संख्यात हैं !! १०५॥

#### विज्ञोगि-असच्चमोसविज्ञोगीसु मिच्छाइडी दव्यपमाणेण केविडिया ? असंखेज्जा ॥ १०६ ॥

वचनयोगियों और असत्यमृषा अर्थात् अनुभय वचनयोगियोंमें मिय्यादिष्ट जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? असंख्यात हैं ॥ १०६ ॥ असंखेज्जासंखेज्जाहि ओसप्पिणि-उस्सप्पिणीहि अवहिरंति कालेण ॥ १०७ ॥

कालको अपेक्षा वचनयोगी और अनुभयवचनयोगी मिथ्यादृष्टि जीव असंख्यातासंख्यात अवसर्पिणियों और उत्सर्पिणियोंके द्वारा अपहल होते हैं ॥ १०७ ॥

खेत्तेण विचजोगि-असच्चमोसविचजोगीसु मिच्छाइद्वीहि पदरमवहिरदि अंगुलस्स संखेजजदिभागवम्मपिडभागेण ॥ १०८ ॥

क्षेत्रकी अपेक्षा वचनयोगियों और अनुभयवचनयोगियोंमें मिथ्यादृष्टि जीवोंके द्वारा अंगुलके संख्यात्रवें भागके वर्गरूप प्रतिभागसे जगप्रतर अपहत होता है ॥ १०८ ॥

#### सेसाणं मणजोगिभंगो ॥ १०९॥

सासादनसम्यग्दृष्टि आदि रोष गुणस्थानवर्ती वचनयोगी और अनुभयवचनयोगी सासादन-सम्यग्दृष्टि आदि जीव मनोयोगिराशिके समान हैं ॥ १०९ ॥

# कायजोगि-ओरालियकायजोगीसु मिच्छाइट्ठी मूलोवं ॥ ११० ॥

काययोगियों और औदारिककाययोगियोंमें मिथ्यादृष्टि जीव सामान्य प्ररूपणाके समान हैं॥ अभिप्राय यह है कि ये दोनों ही राशियां अनन्त हैं। कालकी अपेक्षा काययोगी और औदारिककाययोगी मिथ्यादृष्टि जीव अनन्तानन्त अवसर्पिणियों और उत्सर्पिणियोंके द्वारा अपहृत

नहीं होते हैं । क्षेत्रकी अपेक्षा वे अनन्तानन्त लोकप्रमाण हैं ।

सासणसम्माइ**हिप्पहुडि जाव सजोगिकेविल त्ति जहा मणजोगिभंगो ॥१११॥** सासादनसम्यग्दिष्ट गुणस्थानसे लेकर सयोगिकेवली गुणस्थान तक काययोगी और औदारिककाययोगी मिथ्यादिष्ट जीव मनोयोगियोंके समान हैं ॥ १११॥

#### ओरालियमिस्सकायजोगीसु मिच्छाइद्वी मुलोधं ॥ ११२ ॥

औदारिकमिश्रकाययोगियोंमें मिथ्यादृष्टि जीव मूल ओधप्ररूपणाके समान हैं॥ ११२॥ सासणसम्माइद्वी ओधं॥ ११३॥

औदारिकमिश्रकाययोगी सासादनसम्यग्दृष्टि जीव सामान्य प्ररूपणाके समान हैं ॥११३॥ असंजदसम्माइट्ठी सजोगिकेवली द्व्यपमाणेण केविदया ? संखेज्जा ॥ ११४ ॥ असंयतसन्यग्दृष्टि और सयोगिकेवली औदारिकमिश्रकाययोगी जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? संख्यात हैं ॥ ११४ ॥

वेउव्वियकायजोगीसु मिच्छाइट्ठी दव्वपमाणेण केवडिया १ देवाणं संखेज्जदि-भागूणो ॥ ११५ ॥

वैिक्रियिककाययोगियोंमें मिथ्यादृष्टि जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? देवोंके संख्यातवें भागसे कम हैं ॥ ११५॥

सासणसम्माइद्वी सम्मामिच्छाइद्वी असंजदसम्माइद्वी द्व्यपमाणेण केविडिया ? ओघं ॥ ११६ ॥

सासादनसम्यग्दष्टि, सम्यग्मिथ्यादष्टि और असंयतसम्यग्दिष्टि वैक्रियककाययोगी जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ! ओघप्ररूपणाके समान हैं ॥ ११६॥

वेउव्वियमिस्सकायजोगीसु मिच्छाइट्टी द्व्यपमाणेण केवडिया? देवाणं संखेज्जदिभागो॥११७॥

वैक्रियिकमिश्रकाययोगियोंमें मिथ्यादृष्टि जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? देवोंके संख्यातवें भाग हैं ॥ ११७॥

सासणसम्माइद्वी असंजदसम्माइद्वी दव्यपमाणेण केविदया ? ओघं ॥ ११८ ॥ सासादनसम्यग्दिष्ट और असंयतसम्यग्दिष्ट वैक्रियिकमिश्रकाययोगी जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? ओघ प्ररूपणांक समान हैं ॥ ११८ ॥

आहारकायजोगीशु पमत्तसंजदा दव्यपमाणेण केविडिया ? चदुवणां ।। ११९ ।। आहारकाययोगियोंमें प्रमत्तसंयत जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? चौवन हैं ।। प्रमत्तसंयत गुणस्थानको छोड़कर दूसरे गुणस्थानोंमें आहारशरीर नहीं पाया जाता है, इसका ज्ञान करानेके छिये सूत्रमें प्रमत्तसंयत पदका ग्रहण किया गया है ।

आहारिमस्सकायजोगीसु पमत्तसंजदा द्व्यपमाणेण केविडिया ? संखेजजा ॥ आहारिमश्रकाययोगियोंमें प्रमत्तसंयत जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? संख्यात हैं ॥ १२०॥

कम्मइयकायजोगीसु मिच्छाइडी द्व्यपमाणेण केविडया १ मूलोघं ॥ १२१ ॥ कार्मणकाययोगियोंमें मिथ्यादिष्ट जीव द्व्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं । अोघ प्ररूपणाके समान हैं ॥ १२१ ॥

सासणसम्माइडी असंजदसम्माइड्डी दव्यपमाणेण केविडिया ? ओयं ॥ १२२ ॥ सासादनसम्यग्दिष्टि और असंयतसम्यग्दिष्टि कार्मणकाययोगी जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं : सामान्य प्ररूपणांक समान पत्योपमके असंख्यातवें भाग हैं ॥ १२२ ॥

सजोगिकेवली दन्वपमाणेण केविडया ? संखेज्जा ॥ १२३ ॥ कार्मणकाययोगी सजोगिकेवली जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? संख्यात हैं ॥ अब वेदमार्गणाकी अपेक्षा जीवोंकी संख्याका निरूपण करते हैं—— वेदाणुवादेण इत्थिवेदएसु मिच्छाइद्वी दच्वपमाणेण केविडया ? देवीहि सादिरेयं ॥ वेदमार्गणाके अनुवादसे स्वीवेदियोंमें मिथ्यादिष्ट जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ?

देवियोंसे कुछ अधिक हैं ॥ १२४ ॥

सासणसम्माइद्विष्पद्वृद्धि जाव संजदासंजदा ति ओधं ॥ १२५ ॥

सासादनसम्यग्दष्टि गुणस्थानसे लेकर संयतासंयत गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानमें स्त्रीवेदी जीव ओघप्ररूपणांके समान पल्योपमके असंख्यातवें भाग हैं॥ १२५॥

पमत्तसंजदप्पहुडि जाव अणियद्धि-बादरसांपराइय-पविद्व-उवसमा खवा दव्व-पमाणेण केवडिया ? संखेजजा ॥ १२६ ॥

प्रमत्तसंयत गुणस्थानसे लेकर अनिवृत्ति-बादर-सांपराय-प्रविष्ट उपशमक और क्षपक गुणस्थान तक स्रीवेदी जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? संख्यात हैं ॥ १२६॥

पुरिसवेदएसु मिच्छाइट्ठी द्व्यपमाणेण केविडया ? देवेहि सादिरेयं ॥ १२७ ॥ पुरुषवेदियों में मिथ्यादृष्टि जीव द्व्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? देवोंसे कुछ अधिक हैं ॥

सासणसम्माइहिष्पहुडि जाव अणियद्वि-बादरसांपराइय-पविद्व-उवसमा खवा दव्यपमाणेण केवडिया ? ओघं ॥ १२८ ॥

सासादनसम्यग्दृष्टि गुणस्थानसे ठेकर अनिवृत्ति-बादर-सांपराय-प्रविष्ट उपशमक और क्षपक जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? ओघ प्ररूपणाके समान हैं ॥ १२८॥

णवुंसयवेदेसु मिच्छाइद्विष्पहुढि जाव संजदासंजदा ति ओधं ॥ १२९ ॥

नपुंसकवेदी जीवोंमें मिथ्यादृष्टिसे लेकर संयतासंयत गुणस्थान तक प्रलेक गुणस्थानवर्ती जीव ओघ प्ररूपणाके समान हैं॥ १२९॥

पमत्तसंजद्ष्पहुढि जाव अणियद्धि बादरसांपराइय-पविद्व-उवसमा खवा दन्त्र-पमाणेण केविडिया ? संखेडजा ॥ १३० ॥

प्रमत्तसंयत गुणस्थानसे हेक्त अनिवृत्ति-बादरसांपरायिक-प्रविष्ट उपशमक और क्षपक गुणस्थान तकके जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ! संख्यात हैं ॥ १३०॥

अपगद्वेदएसु तिण्हं उत्रसामगा दव्वपमाणेण केवडिया १ पवेसेण एको वा दो वा तिण्णि वा उक्कस्सेण चडवण्णं ॥ १३१ ॥

अपगतवेदी जीवोंमें तीन गुणस्थानके उपशामक जीव द्रव्यप्रमाणकी अपक्षा कितने हैं ? प्रवेशकी अपेक्षा एक, अथवा दो, अथवा तीन, अथवा उत्कृष्टरूपसे चौवन हैं ॥ १३१ ॥

अद्धं पहुच संखेज्जा ॥ १३२ ॥

काळकी अपेक्षा उपर्युक्त तीन गुणस्थानवतीं अपगतवेदी उपशामक जीव संख्यात हैं ॥
तिण्णि खवा अजोगिकेवली ओघं ॥ १३३॥

अपगतवेदियोंमें तीन गुणस्थानवर्ती क्षपक और अयोगिकेवली जीव ओधप्ररूपणाके

#### समान हैं॥ १३३॥

#### सजोगिकेवली ओवं ॥ १३४ ॥

अपगतवेदियोंमें सयोगिकेवली जीव ओघ प्ररूपणाके समान हैं ॥ १३४ ॥ अब कषायमार्गणाकी अपेक्षा जीवोंकी संख्याका प्ररूपण करते हैं—

कसायाणुवादेण कोधकसाइ-माणकसाइ-मायकसाइ-लोभकसाइसु मिच्छाइट्टि-प्पहुडि जाव संजदासंजदा ति औधं॥ १३५॥

कपायमार्गणाके अनुवादसे क्रोधकषायी, मानकषायी, मायाकषायी और टोभकषायी जीवोंमें मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे टेकर संयतासंयत गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानमें जीवोंका द्रव्य-प्रमाण सामान्य प्ररूपणाके समान हैं ॥ १३५ ॥

पमत्तसंजदप्पहुडि जाव आणिय**ट्टि त्ति दव्त्रपमाणेण केवडिया १ संखे**ज्जा ॥ प्रमत्तसंयत गुणस्थानसे लेकर अनिवृत्तिकरण गुणस्थान तक चारों कषायवाले जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? संख्यात हैं ॥ १३६ ॥

चारों कषायोंके कालको जोड़ करके और उसकी चार प्रतिराशियां करके अपने अपने कालसे अपवर्तित करके जो संख्या लब्ध हो उससे इच्छित राशिके भाजित करनेपर अपनी अपनी राशि होती है। तदनुसार इन गुणस्थानोंमें मानकषायी जीवराशि सबसे कम है। कोधकषायी जीवराशि मानकपायी जीवराशिसे विशेष अधिक है। मायाकषायी जीवराशिसे विशेष अधिक है। ग्रीमकषायी जीवराशिसे विशेष अधिक है।

णवरि लोभकसाईसु सुहुमसांपराइय-सुद्धि-संजदा उवसमा खवा मूलोघं ॥१३७॥ इतना विशेष है कि लोभकषायी जीवोंमें सूक्ष्मसांपरायिक-शुद्धिसंयत उपशमक और क्षपक जीवोंकी प्ररूपणा सामान्य प्ररूपणांके समान है ॥ १३७॥

इसका कारण यह है कि क्षपक और उपशमक सृक्ष्मसांपरायिक जीत्रोंमें सूक्ष्म लोभ क्षायको छोडकर अन्य कोई क्षपाय नहीं पाई जाती है।

# अकसाईसु उवसंतकसाय-वीयरागछदुमत्था ओघं ॥ १३८ ॥

कषायरहित जीत्रोंमें उपशान्तकपाय-वीतराग-छद्मस्थ जीत्रोंके द्रव्यप्रमाणकी प्ररूपणा सामान्य प्ररूपणाके समान है ॥ १३८॥ •

यहां भावकपायके अभावकी अपेक्षा उपज्ञान्तकपाय जीवोंको अकपायी कहा है, द्रव्य कषायके अभावकी अपेक्षासे नहीं; क्योंकि, उदय, उदीरणा, अपकर्षण, उत्कर्षण और परप्रकृति-संक्रमण आदिसे रहित द्रव्यकर्म यहां पाया जाता है।

खीणकसाय-त्रीदराग-छदुमत्था अजोगिकेवली ओर्घ ॥ १३९ ॥

क्षीणकषाय-बीतराग-छद्मस्य और अयोगिकेवली जीवोंकी द्रव्यप्ररूपणा सामान्य प्ररूपणाके समान है ॥ १३९ ॥

#### सजोगिकेवली ओधं ॥ १४० ॥

सयोगिकेवली जीवोंके द्रव्यप्रमाणकी प्ररूपणा सामान्य प्ररूपणाके समान है ॥ १४० ॥ अब ज्ञानमार्गणाकी अपेक्षा जीवोंकी संख्याका निरूपण करते हैं—

### णाणाणुवादेण मदिअण्णाणि-सुदअण्णाणीसु मिच्छाइड्डी सासणसम्माइड्डी दन्वपमाणेण केविडया १ ओघं ॥ १४१ ॥

ज्ञानमार्गणाके अनुवादसे मल्यज्ञानी और श्रुताज्ञानी जीवोंमें मिथ्यादृष्टि और सासादन-सम्यग्दृष्टि जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? ओघ प्ररूपणाके समान हैं ॥ १४१ ॥

विभंगणाणीसु भिच्छाइद्वी द्व्यपमाणेण केविदया १ देवेहि सादिरेयं ॥१४२॥ विभंगज्ञानियोंमें मिथ्यादृष्टि जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं १ देवोंसे कुछ अधिक हैं॥ सासणसम्माइद्वी ओषं ॥ १४३॥

विभंगज्ञानी सासादनसम्यग्दष्टि जीव ओघ प्ररूपणाके समान पत्योपमके असंख्यातवें भागप्रमाण हैं ॥ १४३ ॥

# आभिणिबोहियणाणि-सुद्गाणि-ओहिणाणीसु असंजदसम्माइद्विप्पहुडि जाव खीणकसाय-वीद्राग-छदुमत्था त्ति ओघं ॥ १४४ ॥

आभिनिबोधिकज्ञानी, श्रुतज्ञानी और अवधिज्ञानी जीवोंमें असंयतसम्यग्दष्टि गुणस्थानसे लेकर क्षीणकषाय-वीतराग-छद्मस्थ गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीव ओघ प्ररूपणाके समान हैं॥

# णवरि विसेसो ओहिणाणीसु पमत्तसंजदप्पहुडि जावं खीणकसाय-वीयराय-छदुमत्था त्ति दव्यपमाणेण केवडिया ? संखेज्जा ॥ १४५ ॥

इतना विशेष है कि अवधिज्ञानियोंमें प्रमत्तसंयत गुणस्थानसे लेकर क्षीणकषाय-वीतराग-छग्नस्थ गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीव द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं ! संख्यात हैं ॥ १४५॥

#### मणपञ्जवणाणीसु पमत्तसंजप्पहुडि जाव खीणकसाय-वीयराग-छदुमत्था ति दव्वपमाणेण केविडिया ? संखेञा ॥ १४६॥

मनःपर्ययज्ञानियोंमें प्रमत्तसंयत गुणस्थानसे ठेकर क्षीणकषाय-वीतराग-छद्मस्य गुणस्थान तक प्रस्थेक गुणस्थानवर्ती जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ! संख्यात हैं ॥ १४६॥

#### केवलणाणीसु सजोगिकेवली अजोगिकेवली ओवं ॥ १४७ ॥

केत्रलज्ञानियोंमें सयोगिकेवली और अयोगिकेवली जीवोंकी द्रव्यप्ररूपणा सामान्य प्ररूपणाके समान है॥ १४७॥ अब संयममार्गणाकी अपेक्षा जीवोंकी संख्याका निरूपण करते हैं-

# संजमाणुवादेण संजदेसु पमत्तसंजदप्पहुडि जाव अजोगिकेविल ति ओघं॥

संयममार्गणाके अनुत्रादसे संयत जीवोंमें प्रमत्तसंयत गुणस्थानसे लेकर अयोगिकेवली गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीवोंकी द्रव्यप्ररूपणा सामान्य प्ररूपणाके समान है ॥१४८॥

प्रमत्तसंयत गुणस्थानसे लेकर ऊपरके सभी गुणस्थानवर्ती जीव संयत ही होते हैं, इसलिये यहां सामान्यसे ओध प्ररूपणा कही गई है।

सामाइय-छेदोवद्वावण-सुद्धि-संजदेसु पमत्तसंजदप्पहुडि जाव अणियद्धि-बादर-सांपराइय-पविद्व-उवसमा खवा ति ओघं ॥ १४९ ॥

सामायिक और छेदोपस्थापना छुद्धिसंयत जीवोमें प्रमत्तसंयत गुणस्थानसे लेकर अनिवृत्ति-बादर-साम्परायिक-प्रविष्ट उपशमक और क्षपक गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीव ओध-प्ररूपणाके समान संख्यात हैं ॥ १४९॥

परिहारसुद्धिसंजदेसु पमत्तापमत्तसंजदा दन्वपमाणेण केवडिया ? संखेज्जा ॥

परिहारिवशुद्धि-संयतोंमें प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ! संख्यात हैं ॥ १५०॥

सुहुमसांपराइय-सुद्धिसंजदेसु सुहुमसांपराइय-सुद्धिसंजदा उवसमा खना दन्न-पमाणेण केवडिया ? ओघं ॥ १५१ ॥

सूक्ष्मसाम्परायिक-शुद्धिसंयत जीवोंमें सूक्ष्मसाम्परायिक-शुद्धिसंयत उपशमक और क्षपक जीव द्रव्यव्रमाणसे कितने हैं ? ओघ प्ररूपणाके समान हैं ॥ १५१ ॥

जहाक खाद विहारसुद्धिसंजदेसु चउट्टाणं ओघं ॥ १५२ ॥

यथाख्यातविहार-शुद्धिसंयतोंमें ग्यारहवें, बारहवें, तेरहवें और चौदहवें गुणस्थानवर्ती जीवोंकी द्रव्यप्ररूपणा सामान्य प्ररूपणाके समान हैं ॥ १५२ ॥

संजदासंजदा दव्यपमाणेण केवडिया ? ओघं ॥ १५३ ॥

संयतासंयत जीत्र द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? ओघप्ररूपणाके समान पल्योपमके असंख्यातवें भाग प्रमाण हैं ॥ १५३ ॥

असंजदेसु मिच्छाइद्विष्पहुडि जाव असंजदसम्माइद्वि त्ति दव्वपमाणेण केत्रडिया १ ओघ ॥ १५४ ॥

असंयतोंमें मिध्यादृष्टि गुणस्थानसे लेकर असंयतसम्यग्दृष्टि गुणस्थान तक जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? सामान्य प्ररूपणाके समान हैं ॥ १५४॥

अब दर्शनमार्गणाकी अपेक्षा जीवोंकी संख्याका निरूपण करते हैं--

दंसणाणुवादेण चक्खुदंसणीसु मिच्छाइट्टी दन्वपमाणण केविडिया? असंखेज्जा ॥ दर्शनमार्गणाके अनुवादसे चक्षुदर्शनी जीवोंमें मिथ्यादृष्टि जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? असंख्यात हैं ॥ १५५ ॥

असंखेजजासंखेजजाहि ओसप्पिणि-उस्सप्पिणीहि अवहिरंति कालेण ॥ १५६॥ कालकी अपेक्षा चक्षुदर्शनी मिथ्यादृष्टि जीव असंख्यातासंख्यात अवसर्पिणियों और उत्सर्पिणियोंके द्वारा अपहत होते हैं॥ १५६॥

खेत्रेण चक्खुदंसणीसु मिच्छाइट्टीहि पदरमवहिरदि अंगुलस्स संखेज्जदि-भागवग्गपडिभाएण ॥ १५७ ॥

े क्षेत्रकी अपेक्षा चक्षुदर्शनियोंमें मिथ्यादृष्टि जीवोंके द्वारा सूच्यंगुळके संख्यातवें भागके वर्गरूप प्रतिभागसे जगप्रतर अपहृत होता है ॥ १५७॥

सासणसम्माइद्विष्पहुढि जाव खीणकसाय-वीदराग छदुमतथा ति ओघं ॥१५८॥ सासादनसम्यग्दष्टि गुणस्थानसे लेकर क्षीणकषाय-वीतराग-छदास्थ गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती चक्षुदर्शनी जीव ओवप्ररूपणाके समान हैं ॥ १५८॥

अचक्खुदंसणीसु मिच्छाइद्विष्पहुडि जाव खीणकसाय-वीदराग-छदुमत्था ति ओवं ॥ १५९ ॥

अचक्षुदर्शनियोंमें मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे लेकर क्षीणकषाय-वीतराग-छद्मस्थ गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीव ओघ प्ररूपणाके समान हैं ॥ १५९ ॥

इसका कारण यह है कि सब ही छन्नस्थ जीवोंके अचक्षुदर्शनावरणका क्षयोपशम पाया जाता है। इसलिये उनका प्रमाण ओघप्ररूपणाके समान कहा गया है।

ओहिदंसणी ओहिणाणिभंगो ॥ १६० ॥

अवधिदर्शनी जीवोंकी द्रव्यप्ररूपणा अवधिज्ञानियोंके समान है ॥ १६० ॥

केवलदंसणी केवलणाणिभंगो ॥ १६१ ॥

केवलदर्शनी जीवोंकी द्रव्यप्ररूपणा केवलज्ञानियोंके समान है ॥ १६१ ॥

चूंकि केवल्ज्ञानसे रहित केवल्दर्शन पाया नहीं जाता है, अतएव इन दोनोंका प्रमाण समान है।

अब छेरया मार्गणाकी अपेक्षा जीवोंकी संख्याका निरूपण करते हैं -

लेस्साणुवादेण किण्हलेस्सिय-णीललेस्सिय-काउलस्सिएसु मिच्छाइद्विष्पहुडि जाव असंजदसम्माइद्वि ति ओवं ॥ १६२ ॥

लेश्यामार्गणाके अनुवादसे कृष्णलेश्यावाले, नीललेश्यावाले और कापोतलेश्यावाले

जीवोंमें मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे लेकर असंयतसम्यग्दृष्टि गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीव ओघप्ररूपणाके समान हैं ॥ १६२ ॥

तेउलेस्सिएसु मिच्छाइट्ठी द्व्यपमाणेण केविडया ? जोइसियदेवेहि सादिरेयं ॥ तेजोलेश्यावाले जीवोंमें मिथ्यादृष्टि जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? ज्योतिषी देवोंसे कुछ अधिक हैं ॥ १६३ ॥

#### सासणसम्माइद्विष्पद्वृद्धि जाव संजदासंजदा ति ओघं ॥ १६४ ॥

सासादनसम्यग्दृष्टि गुणस्थानसे लेकर संयतासंयत गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती तेजोलेक्यासे युक्त जीव ओघ प्ररूपणाके समान पत्योपमके असंख्यातवें भाग हैं॥ १६४॥

#### पमत्त-अप्पमत्तसंजदा दव्यपमाणेण केवडिया ? संखेज्जा ॥ १६५ ॥

तेजोलेश्यावाले जीवोंमें प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? संख्यात हैं ॥ १६५ ॥

पम्मलेसिएसु मिच्छाइद्वी दव्वपमाणेण केविडया ? सण्णिपंचिदियतिरिक्ख-जोणिणीणं संखेजजिदमागो ॥ १६६ ॥

पद्मालेश्यावाले जीवोंमें मिथ्यादृष्टि जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? संज्ञी पंचेन्द्रिय तिर्यंच योनिमती जीवोंके संख्यातवें भाग प्रमाण हैं ॥ १६६ ॥

#### सासगसम्माइद्विप्पहुढि जाव संजदासंजदा ति ओघं ॥ १६७ ॥

पद्मलेश्यावाले जीवोंमें सासादनसम्यग्दिष्ट गुणस्थानसे लेकर संयतासंयत गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीवोंकी द्रव्यप्ररूपणा सामान्य प्ररूपणाके समान है ॥ १६७ ॥

#### पमत्त-अप्पमत्तसंजदा द्व्यपमाणेण केविडया ? संखेज्जा ॥ १६८ ॥

प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत पद्मलेश्यात्राले जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? संख्यात हैं ॥ १६८ ॥

मुक्कलेस्सिएसु मिच्छाइद्विष्पहुडि जाव संजदासंजदा ति द्व्वपमाणेण केवडिया? पिलदोवमस्स असंखेजजदिभागो । एदेहि पिलदोवममवहिरदि अंतोम्रहुत्तेण ॥ १६९ ॥

शुक्रलेश्यावाले जीवोंमें मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे लेकर संयतासंयत गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? पत्योपमके असंख्यातवें भाग प्रमाण हैं । इन जीवोंके द्वारा अन्तर्मुहूर्त कालसे पत्योपम अपदृत होता है ॥ १६९ ॥

पमत्त-अप्पमत्तसंजदा दव्वपमाणेण केविडया ? संखेजजा ॥ १७० ॥

प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत शुक्कलेश्यावाले जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ! संख्यात हैं ॥ १७०॥

#### अपुन्वकरणप्पहुडि जाव सजोगिकेवलि त्ति ओघं ॥ १७१ ॥

अपूर्वकरण गुणस्थानसे लेकर सयोगिकेवली गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती गुक्रलेश्यावाले जीवोंकी द्रव्यप्ररूपणा सामान्य प्ररूपणाके समान है।। १७१॥

चूंकि अपूर्वकरण आदि गुणस्थानोंमें शुक्कलेश्याको छोड़कर दूसरी कोई लेश्या नहीं पाई जाती है, अतएव अपूर्वकरण आदि गुणस्थानोंमें ओघप्रमाण ही शुक्कलेश्यावालोंका प्रमाण है। अयोगिकेवली जीव लेश्यारहित हैं, क्योंकि, उनमें कर्मलेपका कारणभूत योग और कार्पों नहीं पायी जाती हैं।

अब भव्यमार्गणाकी अपेक्षा जीवोंकी संख्याका निरूपण करते हैं---

# भवियाणुवादेण भवसिद्धिएसु मिच्छाइड्डिप्पहुडि जाव अजोगिकेविल ति ओघं॥

भन्यमार्गणाके अनुवादसे भन्यसिद्धिकोंमें मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे लेकर अयोगिकेवली गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीवोंकी द्रन्यप्ररूपणा सामान्य प्ररूपणाके समान है ॥१७२॥

#### अभवसिद्धिया दव्वपमाणेण केविडया ? अणंता ॥ १७३ ॥

अभव्यसिद्धिक जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? अनन्त हैं ॥ १७३ ॥ अब सम्यक्तवमार्गणाकी अपेक्षा जीवोंकी संख्याका निरूपण करते हैं---

#### सम्मत्ताणुवादेण सम्माइद्वीसु असंजदसम्माइद्विष्पहुडि जाव अजीगिकेविल चि ओवं ॥ १७४ ॥

सम्यक्त्वमार्गणाके अनुवादसे सम्यग्दृष्टियोंमें असंयतसम्यग्दृष्टि गुणस्थानसे लेकर अयोगि-केवली गुणस्थान तकके जीवोंकी द्रव्यप्ररूपणा सामान्य प्ररूपणाके समान है ॥ १७४॥

#### खइयसम्माइद्वीसु असंजदसम्माइद्वी ओघं ॥ १७५ ॥

क्षायिकसम्यग्दृष्टियोंमें असंयतसम्यग्दृष्टि जीवोंकी द्रव्यव्ररूपणा सामान्य प्ररूपणाके समान है ॥ १७५ ॥

#### संजदासंजदप्पहुडि जाव उवसंतकसाय-वीयराग-छदुमत्था दव्वपमाणेण केवडिया १ संखेजजा ॥ १७६ ॥

संयतासंयत गुणस्थानसे लेकर उपशान्तकषाय-वीतराग-छद्मस्थ गुणस्थान तक क्षायिक-सम्यग्दष्टि जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ! संख्यात हैं ॥ १७६॥

#### चउण्हं खवा अजोगिकेवली ओघं ॥ १७७ ॥

चारों क्षपक और अयोगिकेवली जीव ओघप्ररूपणाके समान हैं ॥ १७७॥ सजोगिकेवली ओघं ॥ १७८॥

सयोगिकेवळी जीवोंकी द्रव्यप्ररूपणा सामान्य प्ररूपणाके समान हैं॥ १७८॥

# वेदगसम्माइद्वीसु असंजदसम्माइद्विष्पहुडि जाव अष्पमत्तसंजदा ति ओघं ॥

बेदकसम्यग्दष्टियोंमें असंयतसम्यग्दष्टि गुणस्थानसे छेकर अग्रमत्तसंयत गुणस्थान तकके जीवोंकी द्रव्यप्ररूपणा सामान्य प्ररूपणाके समान है ॥ १७९॥

उवसमसम्माइद्वीसु असंजदसम्माइद्वी संजदासंजदा ओघं ॥ १८० ॥

उपशमसम्यग्दृष्टियोंमें असंयतसम्यग्दृष्टि और संयतासंयत जीवोंकी द्रव्यप्ररूपणा सामान्य प्ररूपणाके समान है ॥ १८० ॥

पमत्तसंजदप्पहुडि जाव उवसंतकसाय-वीदराग-छदुमत्था ति दव्वपमाणेण केवडिया १ संखेडजा ॥ १८१ ॥

प्रमत्तसंयत गुणस्थानसे लेकर उपशान्त-कषाय-बीतराग-छद्मस्थ गुणस्थान तक उपशम-सम्यन्द्रष्टि जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ! संख्यात हैं ॥ १८१ ॥

सासणसम्माइड्डी ओघं ॥ १८२ ॥

सासादनसम्यग्दछ जीवोंकी द्रव्यप्ररूपणा सामान्य प्ररूपणाके समान है ॥ १८२ ॥ सम्मामिच्छाइद्वी ओघं ॥ १८३ ॥

सम्यग्मिच्यादृष्टि जीवोंकी द्रव्यप्रमाणप्ररूपणा ओघ प्ररूपणाके समान है ॥ १८३ ॥ मिच्छाइट्टी ओघं ॥ १८४ ॥

मिथ्यादृष्टि जीवोंकी द्रव्यप्रमाणप्ररूपणा सामान्यं प्ररूपणाके समान है ॥ १८४ ॥ अब संज्ञीमार्गणाकी अपेक्षा जीवोंकी संख्याका निरूपण करते हैं—

सण्णियाणुवादेण सण्णीसु मिच्छाइट्टी द्व्वपमाणेण केविषया १ देवेहि सादिरेयं।। संज्ञीमार्गणाके अनुवादसे संज्ञियोंमें मिथ्यादृष्टि जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं १ देवोंसे कुछ अधिक हैं ॥ १८५॥

सब देव मिथ्यादृष्टि संज्ञी ही हैं, और चूंकि रोष तीन गतियोंके संज्ञी मिथ्यादृष्टि जीव उन देवोंके संख्यात्वें भाग ही हैं; अतएव यहां संज्ञी मिथ्यादृष्टि जीवोंका प्रमाण देवोंसे कुछ अधिक निर्दिष्ट किया गया है।

सासणसम्माइ**हिप्पहुं जाव खीणकसाय-वीदराग-छदुमत्था ति ओघं ॥१८६॥** सासादनसम्यग्दिष्ट गुणस्थानसे लेकर क्षीणकषाय-वीतराग-छद्मस्थ गुणस्थानं तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती संज्ञी जीवोंकी द्रव्यप्ररूपणा सामान्य प्ररूपणाके समान है ॥ १८६॥

असण्णी दच्वपमाणेण केविडिया ? अणंता ॥ १८७ ॥ असंज्ञी जीव द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ! अनन्त हैं ॥ १८७ ॥ अणंताणंताहि ओसप्पिणि-उस्सप्पिणीहि ण अविहरंति कालेण ॥ १८८ ॥

कालकी अपेक्षा असंज्ञी मिथ्यादृष्टि जीव अनन्तानन्त अवसर्पिणियों और उत्सर्पिणियोंके द्वारा अपदृत नहीं होते हैं ॥ १८८॥

खेरोण अणंताणंता लोगा ॥ १८९ ॥

क्षेत्रकी अपेक्षा असंज्ञी मिथ्यादृष्टि जीव अनन्तानन्त लोक प्रमाण हैं ॥ १८९ ॥ अब आहारमार्गणाकी अपेक्षा जीवोंकी संख्याका निरूपण करते हैं——

आहाराणुवादेण आहारएसु मिच्छाइट्टिप्पहुडि जाव सजोगिकेविल ति ओघं ॥ आहारमार्गणाके अनुवादसे आहारकोंमें मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे लेकर सयोगिकेवली गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीवोंकी द्रव्यप्रमाणप्ररूपणा ओघके समान है ॥ १९०॥

अणाहारएसु कम्मइयकायजोगिभंगो ॥ १९१ ॥

अनाहारक जीवोंमें द्रव्यप्रमाणकी प्ररूपणा कार्मणकाययोगियोंके द्रव्यप्रमाणके समान है ॥ १९१ ॥

अजोगिकेवली औषं ॥ १९२ ॥

अनाहारक अयोगिकेवली जीवोंकी द्रव्यप्रमाणप्ररूपणा सामान्य प्ररूपणाके समान है ॥

॥ द्रव्यप्रमाणासुगम समाप्त हुआ ॥ २ ॥

# ३. खेत्ताणुगमो

# खेत्राणुगमेण दुविही णिदेसी ओघेण आदेसेण य ॥ १ ॥

क्षेत्रानुगमकी अपेक्षा निर्देश दो प्रकारका है— ओघनिर्देश और आदेशनिर्देश ॥ १ ॥

जिन चौदह जीवसमासींका सद्यरूपणा नामक अनुयोगद्वारसे अस्तित्व जान लिया गया है तथा द्रव्यप्रमाणानुगमसे जिनकी संख्याका प्रमाण ज्ञात हो चुका है उन चौदह जीवसमासोंके क्षेत्रसम्बन्धी प्रमाणका परिज्ञान करानेके लिये प्रकृत क्षेत्रानुगम अनुयोगद्वार प्राप्त हुआ है। अथवा जीव अनन्तानन्त हैं और लोकाकाश असंख्यात प्रदेशरूप है, ऐसी अवस्थामें उस लोकाकाशमें समस्त जीवराशि कैसे अवस्थित है, इस शंकाके निवारणार्थ यह क्षेत्रानुगम अनुयोगद्वार प्राप्त हुआ है। यहां प्रारम्भमें क्षेत्रका निक्षेप किया जाता है— वह निक्षेप नाम, स्थापना, द्रव्य और भावके भेदसे चार प्रकारका है। अन्य कारणोंकी अपेक्षा न करके केवल अपने आपमें प्रवृत्त हुए 'क्षेत्र' इस शब्दका नाम नामक्षेत्र है। तदाकार या अतदाकार द्रव्यमें 'यह क्षेत्र है' ऐसी जो कल्पना की जाती है उसे स्थापनाक्षेत्र कहते हैं।

द्रव्यक्षेत्र दो प्रकारका है— आगमद्रव्यक्षेत्र और नोआगमद्रव्यक्षेत्र । उनमें जो क्षेत्रप्रामृतका जानकार है, परन्तु वर्तमानमें तद्विषयक उपयोगसे रहित है उसे आगमद्रव्यक्षेत्र कहा जाता है। नोआगमद्रव्यक्षेत्र तीन प्रकारका है— ज्ञायकशरीर, भावी और तद्व्यतिरिक्त । इनमेंसे ज्ञायकशरीर तीन प्रकारका है— भावी ज्ञायकशरीर, वर्तमान ज्ञायकशरीर और अतीत ज्ञायकशरीर । इनमेंसे अतीत ज्ञायकशरीर भी च्युत, च्यावित और त्यक्तके भेदसे तीन प्रकारका है। जो आगामी कालमें क्षेत्र-विषयक शास्त्रको जानेगा उसे भावी नोआगमद्रव्यक्षेत्र कहते हैं। ज्ञायकशरीर और भावीसे भिन्न जो तद्व्यतिरिक्त नोआगमद्रव्यक्षेत्र है वह कर्मद्रव्यक्षेत्र और नोकर्मद्रव्यक्षेत्रके भेदसे दो प्रकारका है। उनमेंसे ज्ञानावरणादि आठ प्रकारके कर्मद्रव्यक्षेत्र और नोकर्मद्रव्यक्षेत्रके भेदसे दो प्रकारका है। उनमेंसे ज्ञानवरणादि आठ प्रकारके कर्मद्रव्यक्षेत्र और नोकर्मद्रव्यक्षेत्रके भेदसे दो प्रकारका है। नोकर्मद्रव्यक्षेत्र औपचारिक और पारमार्थिकके भेदसे दो प्रकारका है। उनमेंसे लोकमें प्रसिद्ध शक्तिक्षेत्र एवं गोधूम (गेहूं) आदि औपचारिक तद्व्यितिरिक्त नोआगम-नोकर्मद्रव्यक्षेत्र कहलाता है। आकाशद्रव्य परमार्थ तद्व्यतिरिक्त नोआगम-नोकर्मद्रव्यक्षेत्र है।

भावक्षेत्र आगमभावक्षेत्र और नोआगमभावक्षेत्रके भेदसे दो प्रकारका है। जो जीव क्षेत्र-विषयक प्रामृतको जानता है और वर्तमान कालमें तिद्वषयक उपयोगसे भी सिहत है वह आगमभावक्षेत्र कहा जाता है। जो क्षेत्रविषयक शास्त्रके उपयोगके विना अन्य पदि्षमें उपयुक्त हो उस जीवको नोआगमभावक्षेत्र कहते हैं। प्रकृतमें यहां तद्व्यतिरिक्त नोआगमद्रव्यक्षेत्रभूत आकाशसे प्रयोजन है। वह आकाश अनादि-अनन्त है जो दो प्रकारका है— लोकाकाश और अलोकाकाश। जिसमें जीवादि द्रव्य अवलोकन किये जाते हैं— पाये जाते हैं— उसे लोकाकाश कहते हैं। इसके विपरीत जहां जीवादि द्रव्य नहीं पाये जाते हैं उसे अलोकाकाश कहते हैं। अथवा, देशके भेदसे क्षेत्र तीन प्रकारका है— मंदराचलकी चूलिकासे ऊपरका क्षेत्र ऊर्ध्यलोक है। मंदराचलके मूलसे नीचेका क्षेत्र अधोलोक है। तथा मंदर पर्वतकी ऊंचाई प्रमाण क्षेत्र मध्यलोक है। मध्यलोकके दो भाग हैं— मनुष्यलोक और तिर्यग्लोक। मानुषोत्तर पर्यन्त अलाईद्वीपवर्ती क्षेत्रको मनुष्यलोक और उससे आगेके शेष मध्यलोकको तिर्यग्लोक कहते हैं। प्रकृतमें इनके द्वारा ही जीवोंके वर्तमान निवासरूप क्षेत्रका विचार किया जावेगा।

जिस प्रकारसे द्रव्य अवस्थित हैं उस प्रकारसे उनको जानना अनुगम कहलाता है। क्षेत्रके अनुगमको क्षेत्रानुगम कहते हैं। क्षेत्रानुगमकी अपेक्षा निर्देश दो प्रकारका है— ओघनिर्देश और आदेशनिर्देश। उनमें ओघनिर्देशके निरूपणके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं—

#### ओघेण मिच्छाइडी केवडिखेत्ते ? सव्वलोगे ॥ २ ॥

ओघ अर्थात् सामान्य निर्देशकी अपेक्षा मिथ्यादृष्टि जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? सर्व लोकमें रहते हैं ॥ २ ॥

राजुसे सातगुणी जगश्रेणी होती है। इस जगश्रेणीके वर्गको जगग्रतर और उसके घनको घनलोक कहते हैं। यह लोक नीचे वेत्रासन (वेतके मूढा) के समान, मध्यमें झछरीके समान और ऊपर मृदंगके समान आकारवाला है। लोककी ऊचाई चौदह राजु है। उसका विस्तार चार प्रकारका है— अधोलोकके अन्तमें सात राजु, मध्यलोकके पास एक राजु, ब्रह्मलोकके पास पांच राजु और ऊर्ध्वलोकके अन्तमें एक राजु।

क्षेत्रप्रमाणकी प्ररूपणामें जीवोंकी तीन अवस्थाओंको ग्रहण किया गया है— खस्थानगत, समुद्धातगत और उपपादगत। इनमें खस्थानगत अवस्था भी दो प्रकारकी होती है— स्वस्थान-स्वस्थानगत और विहारवरखस्थानगत। अपने उत्पन्न होनेके प्राप्त व नगरादिमें उठने, बैठने एवं चळने आदिके न्यापारयुक्त अवस्थाका नाम खस्थानस्वस्थान है। अपने उत्पन्न होनेके ग्राम-नगरादिको छोड़कर अन्यत्र सोने, चळने और घूमने आदिको विहारवत्स्वस्थान कहते हैं।

वेदना आदि कारणिनशेषसे मूलशरीरको नहीं छोडकर आत्माके कुछ प्रदेशोंके शरीरसे बाहिर निकलनेका नाम समुद्धात है। वह सात प्रकारका है— वेदनासमुद्धात, कषायसमुद्धात, वैक्रियिकसमुद्धात, मारणान्तिकसमुद्धात, तैजससमुद्धात, आहारकसमुद्धात और केविलसमुद्धात। शरीरमें पीड़ा होनेके कारण आत्मप्रदेशोंके बाहिर निकलनेको वेदनासमुद्धात कहते हैं। कोध और भय आदिके निमित्तसे जीवप्रदेशोंके शरीरसे तिगुणे प्रमाणमें बाहिर निकलनेको कषायसमुद्धात कहते हैं। वैक्रियिकशरीरके थारक देव और नारिकयोंका अपने स्वाभाविक आकारको छोड़कर अन्य

आकारके धारण करनेको वैकिथिकसमुद्धात कहते हैं। मरनेके पूर्व आत्मप्रदेशोंका ऋजुगितसे अथवा विम्रहगितसे शरीरके बाहिर निकलकर जहां उत्पन्न होना है उस क्षेत्र तक जाकर अन्तर्मुहूर्त काल तक रहना, इसे मारणान्तिकसमुद्धात कहते हैं। वेदनासमुद्धात और कथायसमुद्धातसे इसमें यह विशेषता है कि यह तो केवल बद्धायुष्क जीवोंके ही होता है, परन्तु उक्त दोनों समुद्धात बद्धायुष्कोंके होते हैं और अबद्धायुष्कोंके भी होते हैं, तथा मारणान्तिकसमुद्धात जहांपर उत्पन्न होना है उसी दिशाके अभिमुख होता है, परन्तु वेदनासमुद्धात और कथायसमुद्धातके लिये ऐसा कुछ नियम नहीं है। तैजसशरीरके विसर्थणका नाम तैजससमुद्धात है। यह दो प्रकारका होता है—निःस्सरणात्मक और अनिःस्सरणात्मक। इनमें जो निःस्सरणात्मक तैजससमुद्धात है वह भी दो प्रकारका है— प्रशस्त तैजस और अप्रशस्त तैजस। किसी महान् तपस्वी साधुके हृदयमें दुर्भिक्षादिसे पीड़ित जनपदादिको देखकर अनुकम्पा वश उनके उद्धारार्थ दाहिने कंथेसे जो तैजस पुतला निकलता है उसे प्रशस्त तैजससमुद्धात कहते हैं और तपस्वींक किसीपर रुष्ट हो जानेपर नौ योजन चौड़ और बारह योजन लम्बे क्षेत्रको भस्म करनेवाला वायें कन्धेसे जो तैजस पुतला निकलता है उसे अप्रशस्त तैजससमुद्धात कहते हैं। शरीरके भीतर जो तेज और चमक होती है उसे अनिःसरणात्मक तैजससमुद्धात कहते हैं। यहांपर उसकी विवक्षा नहीं है।

• प्रमत्त गुणस्थानवर्ती महामुनिके हृदयमें सूक्ष्म तत्त्रके विषयमें शंका उत्पन्न होनेपर तथा उनके निवासक्षेत्रमें केवळी या श्रुतकेवळीके उपस्थित न होनेपर उस शंकाके समाधानार्थ मस्तकसे एक हाथका जो धवळवर्ण पुतळा निकळता है उसका नाम आहारकसमुद्धात है। वह केवळीके पादमूळका स्पर्श करके वापिस साधुके शरीरमें प्रविष्ट होकर मुनिकी शंकाका समाधान कर देता है। आयु कर्मके अल्प तथा शेष तीन अधातिया कर्मोंके अधिक स्थितिसे संयुक्त होनेपर उनके समीकरणार्थ केवळी भगवान्के दण्ड, कपाट, प्रतर और छोकपूरण रूपसे जो शरीरके बाहिर आत्मप्रदेश फैळते हैं उसे केवळिसमुद्धात कहते हैं।

पूर्व शरीरको छोड़कर नवीन शरीरके धारण करनेके छिये जो उत्तर भवके प्रथम समयमें प्रवृत्ति होती है उसका नाम उपपाद है। इन दस अवस्थाओंके द्वारा जीव जितने आकाशके क्षेत्रको व्याप्त करता है उसी क्षेत्रका प्रकृत क्षेत्रानुगममें गुणस्थान और मार्गणाओंकी अपेक्षासे वर्णन किया गया है। यथा—स्वस्थान-स्वस्थान, वेदना, कषाय व मारणान्तिक समुद्धात और उपपादकी अपेक्षा मिथ्यादृष्टि जीव सर्व छोकमें रहते हैं।

सासणसम्माइद्विप्पहुडि जाव अजोगिकेविल त्ति कवाडिखेत्ते? लोगस्स असंखेळिदि-भाए ॥ ३ ॥

सासादनसम्यग्दष्टि गुणस्थानसे ठेकर अयोगिकेवळी गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? ठोकके असंख्यातवें भाग प्रमाण क्षेत्रमें रहते हैं ॥ ३ ॥

यद्यपि व्यवस्थावाची 'प्रभृति' शब्दके द्वारा सभी गुणस्थानोंका प्रहण सम्भव है, तो भी यहांपर सयोगिकेवली गुणस्थानका प्रहण नहीं करना चाहिये; क्योंकि, आगे इसका अपवादसूत्र कहा जानेवाळा है। स्वस्थान-स्वस्थान, विहारवत्स्वस्थान, वेदनासमुद्धात, कषायसमुद्धात और वैकियिकसमुद्धातरूपसे परिणत हुए सासादनसम्यग्दष्टि, सम्यग्मिथ्यादष्टि, और असंयतसम्यग्दिष्ट जीव सामान्य लोकके असंख्यातवें भाग प्रमाण क्षेत्रमें, ऊर्ध्वलोक आदि तीन लोकोंके असंख्यातवें भाग प्रमाण क्षेत्रमें और मनुष्यलोकसे असंख्यातगुणित क्षेत्रमें रहते हैं। इसी प्रकार मारणान्तिकसमुद्धात और उपपादगत सासादनसम्यग्दष्टि तथा असंयतसम्यग्दिष्ट जीवोंका क्षेत्र जानना चाहिये । इतना विशेष है कि उक्त जीवोंकी राशिका जो प्रमाण है उसका असंख्यातवां भाग ही मारणान्तिक-समृद्धातगत और उपपादगत रहता है। इसी प्रकार संयतासंयतोंका भी क्षेत्र जानना चाहिये। इतना विशेष है कि उनके उपपाद नहीं होता है। प्रमत्तसंयतादि ऊपरके सर्व संयत जीव सामान्य लोक आदि चार लोकोंके असंख्यातवें भागमें और मनुष्यलोकके संख्यातवें भागमें रहते हैं। किन्तु भारणान्तिक-समुद्धातगत संयत जीव मनुष्यलोकसे असंख्यातगुणित क्षेत्रमें रहते हैं। यहां यह बात ध्यानमें रखना चाहिये कि प्रमत्तसंयतके आहारक और तैजस समुद्धात भी होता है। आहारकसमुद्धातगत प्रमत्त-संयतोंका क्षेत्र तो ऊपर कहे अनुसार ही है । किन्तु तैजससमुद्धातका क्षेत्र नौ योजन प्रमाण विष्करम और बारह योजन प्रमाण आयामवाले क्षेत्रको सूच्यंगुलके संख्यातवें भाग प्रमाण बाहस्यसे गुणित करनेपर एक जीवगत तैजसमुद्धातका क्षेत्र होता है। इसे इसके योग्य संख्यातसे गुणित करनेपर तैजससमुद्धातके सर्व क्षेत्रका प्रमाण आता है।

# सजोगिकेवली केवडिखेत्ते ? लोगस्स असंखजदिभागे असंखेजेसु वा भागेसु सन्वलोगे वा ॥ ४॥

सयोगिकेवली जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? लोकके असंख्यातवें भाग प्रमाण क्षेत्रमें, अथवा लोकके असंख्यात बहुभाग प्रमाण क्षेत्रमें, अथवा सर्व लोकमें रहते हैं ॥ ४ ॥

दण्डसमुद्धातगत केवली सामान्य लोक आदि चारों लोकोंके असंख्यातवें भाग तथा अदाई द्वीप सम्बन्धी क्षेत्रसे असंख्यातगुणे क्षेत्रमें रहते हैं। कपाटसमुद्धातगत केवली सामान्यलोक, अधोलोक और ऊर्घ्यलोक इन तीन लोकोंके असंख्यातवें भाग; तिर्यग्लोकके संख्यातवें भाग तथा अदाई द्वीपसे असंख्यातगुणे क्षेत्रमें रहते हैं। प्रतरसमुद्धातगत केवली लोकके असंख्यात बहुभाग प्रमाण क्षेत्रमें रहते हैं। इसका कारण यह है कि लोकके असंख्यातवें भाग मात्र जो वातवलयरुद्ध क्षेत्र है उसको छोड़कर शेष बहुभाग प्रमाण सब ही क्षेत्रमें प्रतरसमुद्धातगत केवली रहते हैं। लोकपूरणसमुद्धातगत केवली समस्त लोकमें रहते हैं।

इस प्रकार ओघकी अपेक्षा क्षेत्रकी प्ररूपणा करके अब आगे आदेशकी अपेक्षा उक्त क्षेत्रकी प्ररूपणा की जाती है-—

### आदेसेण गदियाणुवादेण णिरयगदीए भेरइएसु मिच्छाइड्डिप्पहुडि जाव असंजदसम्माइडि ति केबडिखेत्ते १ लोगस्स असंखेजिदिभागे ॥ ५ ॥

आदेशकी अपेक्षा गतिके अनुवादसे नरकगतिमें नारिकयोंमें मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे लेकर असंयतसम्यग्दृष्टि गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? लोकके असंख्यातवें भाग प्रमाण क्षेत्रमें रहते हैं ॥ ५ ॥

#### एवं सत्तसु पुढवीसु णेरइया ॥ ६ ॥

इसी प्रकार सातों पृथिवियोंमें नारकी जीव लोकके असंख्यातवें भाग प्रमाण क्षेत्रमें रहते हैं ||

#### तिरिक्खगदीए तिरिक्खेसु मिन्छाइडी केवडिखेत्ते ? सन्वलीए ॥ ७ ॥

तिर्यंचगतिमें तिर्यंचोंमें मिश्यादृष्टि जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ! सर्व ठोकमें रहते हैं ॥ ७ ॥

सासणसम्माइद्विष्पहुडि जाव संजदासंजदा ति केवडिखेत्ते ? लोगस्स असंखेज्जदि-भागे ॥ ८ ॥

सासादनसम्यग्दृष्टि गुणस्थानसे लेकर संयतासंयत गुणस्थान तकके तिर्यंच जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ! लोकके असंख्यातवें भाग प्रमाण क्षेत्रमें रहते हैं ॥ ८ ॥

# पंचिदियतिरिक्ख-पंचिदियतिरिक्खपञ्जत्त-पंचिदियतिरिक्खजोणिणीसु मिच्छा-इष्टिप्पहुढि जाव संजदासंजदा केवडिखेत्ते ? लोगस्स असंखेज्जदिभागे ॥ ९ ॥

पंचेन्द्रिय तिर्यंच, पंचेन्द्रिय तिर्यंच पर्याप्त और पंचेन्द्रिय तिर्यंच योनिमती जीवोंमें मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे छेकर संयतासंयत गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती तिर्यंच कितने क्षेत्रमें रहते हैं ! लोकके असंख्यातवें भाग प्रमाण क्षेत्रमें रहते हैं !। ९ ॥

#### पंचिदियतिरिक्खअपञ्जता केत्रडिखेत्ते ? लोगस्स असंखेञ्जदिभागे ॥ १० ॥

पंचेन्द्रिय तिर्थंच अपर्याप्त जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? लोकके असंख्यातवें भाग प्रमाण क्षेत्रमें रहते हैं ॥ १०॥

### मणुसगदीए मणुस-मणुसपज्जत्त-मणुसिणीसु मिच्छाइद्विप्पहुडि जाव अजोगि-केवली केवडिखेत्ते १ लोगस्स असंखेजदिभागे ॥ ११ ॥

मनुष्यगतिमें मनुष्य, मनुष्य पर्याप्त और मनुष्यनियोंमें मिध्यादृष्टि गुणस्थानसे लेकर अयोगिकेवली गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ! लोकके असंख्यातवें भाग प्रमाण क्षेत्रमें रहते हैं ॥ ११ ॥

#### सजोगिकेवली केवडिखेत्ते ? ओघं ॥ १२ ॥

सयोगिकेवली कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? वे ओघप्ररूपणाके समान लोकके असंख्यातवें भागमें, लोकके असंख्यात बहुभागमें अथवा समस्त लोकमें रहते हैं ॥ १२॥

# मणुसअपञ्जता केवडिखेते ? लोगस्स असंखेजदिभागे ॥ १३ ॥

लञ्ध्यपर्याप्त मनुष्य कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? लोकके असंख्यातवें भाग प्रमाण क्षेत्रमें रहते हैं ॥ १३॥

# देवगदीए देवेसु मिच्छादिद्विष्पहुडि जाव असंजदसम्मादिद्वि त्ति केवडिखेत्ते ? . लोगस्स असंखेजजदिभागे ॥ १४॥

देवगतिमें देवोंमें मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे लेकर असंयतसम्यग्दृष्टि गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती देव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ! लोकके असंख्यातवें भाग प्रमाण क्षेत्रमें रहते हैं ॥ १४॥

# एवं भवणवासियप्पहुडि जाव उवरिम-उवरिमगेवज्जविमाणवासियदेवा ति ॥ १५

इसी प्रकार भवनवासी देवोंसे छेकर उपरिम-उपरिम ग्रैवेयकविमानवासी देवों तकका क्षेत्र जानना चाहिये ॥ १५॥

#### अणुदिसादिजाव सन्बद्धिसिद्धिविमाणवासियदेवा असंजदसम्मादिद्धी केवडिखेत्ते ? लोगस्स असंखेडजदिभागे ॥ १६ ॥

नौ अनुदिशोंसे लेकर सर्वाधिसिद्धि विमान तकके असंयतसम्यग्दृष्टि देव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? लोकके असंख्यातवें भाग प्रमाण क्षेत्रमें रहते हैं ॥ १६॥

अब इन्द्रियमार्गणाकी अपेक्षा जीवोंके क्षेत्रका निरूपण करते हैं-

### इंदियाणुवादेण एइंदिया बादरा सुहुमा पज्जत्ता अपज्जता केवडिखेते ? सन्वलोगे ॥ १७॥

इन्द्रियमार्गणाके अनुवादसे एकेन्द्रिय जीव, बादर एकेन्द्रिय जीव, सूक्ष्म एकेन्द्रिय जीव, बादर एकेन्द्रिय पर्याप्त जीव, बादर एकेन्द्रिय अपर्याप्त जीव, सूक्ष्म एकेन्द्रिय पर्याप्त जीव और सूक्ष्म एकेन्द्रिय अपर्याप्त जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ! सर्व ठोकमें रहते हैं !! १७ !!

### बीइंदिय-तीइंदिय-चउरिंदिया तस्सेव पज्जत्ता अपज्जता य केवडिखेत्ते ? लोगस्स असंखेजजदिभागे ॥ १८॥

द्रोन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय जीव और उन्हींके पर्याप्त तथा अपर्याप्त जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? लोकके असंख्यातवें भाग प्रमाण क्षेत्रमें रहते हैं ॥ १८॥

#### पंचिदिय-पंचिदियपज्जत्तएसु मिच्छाइष्टिप्पहुडि जाव अजोगिकेविल ति केविड-खेते ? लोगस्स असंखेजजिदमागे ॥ १९॥

पंचेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय पर्यात जीवोंमें मिध्यादृष्टि गुणस्थानसे लेकर अयोगिकेवली गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ! लोकके असंख्यातवें भाग प्रमाण क्षेत्रमें रहते हैं ॥ १९ ॥

सजोगिकेवली ओघं ॥ २०॥

संयोगिकेवित्योंका क्षेत्र सामान्य प्ररूपणांक समान है ॥ २०॥

पंचिदिय-अपन्तर्ता केवडिखेरो ? लोगस्स असंखेजदिभागे ॥ २१ ॥

पंचेन्द्रिय लब्ब्यपर्याप्तक जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? लोकके असंख्यातवें भाग प्रमाण क्षेत्रमें रहते हैं ॥ २१ ॥

अब कायमार्गणाकी अपेक्षा क्षेत्रका निरूपण करते हैं-

कायाणुवादेण पुढविकाइया आउकाइया तेउकाइया वाउकाइया वादरपुढविकाइया बादरआउकाइया बादरतेउकाइया बादरवाउकाइया बादरवणप्फिदिकाइयपत्तेयसरीरा तस्सेव अपज्जता सुहुमपुढविकाइया सुहुमआउकाइया सुहुमतेउकाइया सुहुमवाउकाइया तस्सेव पज्जता अपज्जता य केविडिखेत्ते ? सन्वलोगे ॥ २२ ॥

कायमार्गणाके अनुवादसे पृथिवीकायिक, अष्कायिक, तेजकायिक व वायुकायिक जीव तथा बादर पृथिवीकायिक, बादर अष्कायिक, बादर तेजकायिक, बादर वायुकायिक और बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीर जीव तथा इन्हीं पांच बादरकाय सम्बन्धी अपर्याप्त जीव, सूक्ष्म पृथिवी-कायिक, सूक्ष्म अप्कायिक, सूक्ष्म तेजकायिक, सूक्ष्म वायुकायिक और इन्हीं सूक्ष्मोंके पर्याप्त और अपर्याप्त जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ! सर्व लोकमें रहते हैं ॥ २२ ॥

बादरषुढविकाइया बादरआउकाइया बादरतेउकाइया बादरवणण्कदिकाइयपत्तेय-सरीरा पज्जत्ता केवडिखेत्ते ? लोगस्स असंखेज्जदिभागे ॥ २३ ॥

बादर पृथिवीकायिक पर्याप्त जीव, बादर अष्कायिक पर्याप्त जीव, बादर तेजकायिक पर्याप्त जीव और बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीर पर्याप्त जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? लोकके असंख्यातवें भाग प्रमाण क्षेत्रमें रहते हैं ॥ २३ ॥

बादरवाउकाइयपञ्जत्ता केवडिखेत्ते १ लोगस्स संखेज्जिद्भागे ।। २४ ।।
बादर वायुकायिक पर्यात जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं १ लोकके संख्यातवें भागमें रहते हैं ।।
वणष्किदिकाइयणिगोदजीवा बादरा सुहुमा पञ्जत्तापञ्जत्ता केवडिखेत्ते १
सन्बलोगे ॥ २५ ॥

वनस्पतिकायिक जीव, निगोद जीव, वनस्पतिकायिक बादर जीव, वनस्पतिकायिक सूक्ष्म जीव, वनस्पतिकायिक बादर पर्याप्त जीव, वनस्पतिकायिक बादर अपर्याप्त जीव, वनस्पतिकायिक सूक्ष्म पर्याप्त जीव, वनस्पतिकायिक सूक्ष्म अपर्याप्त जीव, निगोद बादर पर्याप्त जीव, निगोद बादर अपर्याप्त जीव, निगोद सूक्ष्म पर्याप्त जीव और निगोद सूक्ष्म अपर्याप्त जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ! सर्व लोकमें रहते हैं ॥ २५ ॥

#### तसकाइय-तसकाइयपज्जत्तएसु मिच्छाइड्डिप्पहुडि जाव अजोगिकेविल त्ति केवडिखेत्ते १ लोगस्स असंखेज्जदिभागे ॥ २६ ॥

त्रसकायिक और त्रसकायिक पर्याप्त जीवोंमें मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे लेकर अयोगिकेवली गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ २६॥

#### सजोगिकेवली ओवं ॥ २७॥

सयोगिकेवळीका क्षेत्र ओवनिरूपित सयोगिकेवळीके क्षेत्रके समान है ॥ २७ ॥

#### तसकाइयअपञ्जता पंचिदिय-अपञ्जताणं भंगो ॥ २८ ॥

त्रसकायिक उच्च्यपर्याप्त जीवोंका क्षेत्र पंचेन्द्रिय उच्च्यपर्याप्तकोंके क्षेत्रके समान है ॥ २८॥ अब योगमार्गणाकी अपेक्षा क्षेत्रका निरूपण करते हैं—

# जोगाणुवादेण पंचमणजोगि-पंचविचोगीसु मिच्छादिद्विष्पहुडि जाव सजोगि-केवली केवडिखेत्ते ? लोगस्स असंखेज्जदिभागे ॥ २९ ॥

योगमार्गणाके अनुवादसे पांचों मनोयोगी और पांचों वचनयोगियोंमें मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे लेकर सयोगिकेवली गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ २९ ॥

#### कायजोगीसु मिच्छाइट्टी ओघं ॥ ३० ॥

काययोगियोंमें मिथ्यादृष्टि जीवोंका क्षेत्र ओधके समान सर्व लोक है ॥ ३०॥

# सासणसम्मादिष्टिप्पहुडि जाव खीणकसाय-वीदराम-छदुमत्था केवडिखेत्ते ? लोगस्स असंखेजजदिभागे ॥ ३१॥

काययोगियों में सासादनसम्यग्दष्टि गुणस्थानसे ठेकर क्षीणकषाय-त्रीतराग-छद्मस्थ गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? ठोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ३१॥ अयोगिकेविटयोंके योगका अभाव हो जानेसे यहां सूत्रमें उनका प्रहण नहीं किया गया है।

#### सजोगिकेवली ओघं ॥ ३२ ॥

काययोगवाले जीवोंमें सयोगिकेवलीका क्षेत्र ओघप्ररूपित सयोगिकेवलीके क्षेत्रके समान है।।

पूर्वोक्त सासादनसम्यग्दृष्टि आदि गुणस्थानवर्ती जीवोंकी अपेक्षा चूंकि सयोगिकेवलियोंमें

यह विशेषता पायी जाती है कि वे लोकके असंख्यातवें भागके साथ लोकके असंख्यात बहुभाग तथा

समस्त लोकमें भी रहते हैं, अतएव उनकी प्ररूपणा पूर्व सूत्रके द्वारा न करके इस सूत्रके द्वारा

पृथक्से की गई है।

### ओरालियकायजोगीसु मिच्छाइट्टी ओघं ॥ ३३ ॥

औदारिककाययोगियोंमें मिथ्यादृष्टि जीवोंका क्षेत्र ओघके समान सर्व लोक है। १२॥ सासणसम्मादिद्विष्पहुद्धि जाव सजोगिकेवली लोगस्स असंखेज्जदिभागे। १४॥ सासादनसम्यग्दृष्टि गुणस्थानसे लेकर सयोगिकेवली गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती औदारिककाययोगी जीव लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं॥ २४॥

यहां औदारिककाययोगकी विवक्षा होनेसे औदारिकमिश्रकायथोग और कार्मणकाययोगके साथमें होनेवाले कपाट, प्रतर और लोकपूरण समुद्धातोंकी सम्भावना नहीं है; इसीलिए औदारिक-काययोगी सयोगिकेवली लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं, ऐसा इस सूत्रमें कहा गया है। सासादनसम्यग्दिष्ट और असंयतसम्यग्दिष्ट औदारिककाययोगी जीवोंके उपपाद पद तथा प्रमत्त-मुणस्थानवर्ती औदारिककाययोगी जीवोंके आहारकसमुद्धात नहीं होता है।

ओरालियमिस्सकायजोगीसु मिच्छाइट्टी ओघं ॥ ३५ ॥

औदारिकमिश्रकाययोगियोंमें मिथ्यादृष्टि जीव ओघके समान सर्व लोकमें रहते हैं॥ ३५॥

सासणसम्मादिङ्की असंजदसम्मादिङ्की सजोगिकेवली केवडिखेत्ते ? लोगस्स असंखेज्जदिभागे ॥ ३६ ॥

औदारिकमिश्रकाययोगी सासादनसम्यग्दृष्टि, असंयतसम्यग्दृष्टि और संयोगिकेवली कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ३६ ॥

वेउव्वियकायजोगीसु निच्छाइड्डिप्पहुडि जाव असंजदसम्मादिष्टी केवडिखेते ? लोगस्स असंखेज्जदिमागे ॥ ३७ ॥

वैक्रियिककाययोगिर्यामें मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे ठेकर असंयतसम्यग्दृष्टि गुणस्थान तक प्रस्थेक गुणस्थानवर्ती जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ! ठोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ३७॥

वेउन्वियमिस्तकायजोगीसु मिच्छादिही सासणसम्मादिही असंजदसम्मादिही केवडिखेत्ते ? लोगस्स असंखेज्जदिभागे ॥ ३८॥

वैक्रियिकमिश्रकाययोगियोंमें मिथ्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ३८॥

आहारकायजोगीसु आहारमिस्सकायजोगीसु पमत्तसंबदा केविडिखेते १ लोगस्स असंखेज्बिदमागे ॥ ३९॥

आहारककाययोगियों और आहारकमिश्रकाययोगियोंमें प्रमत्तसंयत गुणस्थानवर्ती जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ! टोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ३९ ॥

कम्मइयकायजोगीसु मिच्छाइट्टी ओघं ॥ ४० ॥

कार्मणकाययोगियोंमें मिथ्यादृष्टि जीव ओघमिथ्यादृष्टि जीवोंके समान सर्व लोकमें रहते हैं ॥

#### सासणसम्मादिद्वी असंजदसम्माइही ओघं ॥ ४१॥

कार्मणकाययोगी सासादनसम्यग्दिष्ट और असंयतसम्यग्दिष्ट जीव ओघके समान लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ४१॥

सजोगिकेवली केविडिखेत्ते ? लोगस्स असंखेज्जेसु भागेसु सव्वलोगे वा ॥ ४२ ॥ कार्मणकाययोगी सयोगिकेवली भगवान् कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? प्रतरसमुद्घातकी अपेक्षा लोकके असंख्यात बहुभागोंमें और लोकपूरणकी अपेक्षा सर्व लोकमें रहते हैं ॥ ४२ ॥

अब वेदमार्गणाकी अपेक्षा क्षेत्रका निरूपण करते हैं--

वेदाणुवादेण इत्थिवेद-पुरिसवेदेसु भिच्छाइड्डिप्पहुडि जाव अणियद्दी केवडिखेत्ते ! लोगस्स असंखेजजिद्मागे ॥ ४३॥

वेदमार्गणाके अनुवादसे स्त्रीवेदी और पुरुषवेदियोंमें मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे लेकर अनिवृत्तिकरण गुणस्थान तक प्रलेक गुणस्थानवर्ती जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ! लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ४३ ॥

## णवुंसयवेदेसु मिच्छाइद्विष्पहुडि जाव अणियद्वि ति ओवं ॥ ४४ ॥

नपुंसकवेदी जीवोंमें मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे लेकर अनिवृत्तिकरण गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीवोंका क्षेत्र ओधक्षेत्रके समान है।। ४४॥

अपगदवेदएसु अणियट्टिप्यहुडि जाव अजोगिकेवली केवडिखेत्ते ? लोगस्स असंखेज्जदिभागे ॥ ४५ ॥

अपगतवेदी जीवोंमें अनिवृत्तिकरण गुणस्थानके अवेदभागसे लेकर अयोगिकेवली गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं / लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ४५॥

#### सजोगिकेवली ओघं ॥ ४६ ॥

अपगतवेदी सयोगिकेवलीका क्षेत्र ओवके समान है ॥ ४६ ॥

अब क्षायमार्गणाकी अपेक्षा क्षेत्रका निरूपण करते हैं-

कसायाणुवादेण कोधकसाइ-माणकसाइ-मायकसाइ-लोभकसाईसु िमच्छादिद्वी ओधं ॥ ४७ ॥

कषायमार्गणाके अनुवादसे ऋोधकषायी, मानकषायी, मायाकषायी और लोभकषायी जीवोंमें मिथ्यादृष्टियोंका क्षेत्र ओधके समान सर्व लोक है।। ४७॥

सासणसम्मादिष्टिप्पहुडि जाव अणियदि ति केवडिखेत्ते १ लोगस्स असंखेखदि-भागे ॥ ४८ ॥

सासादनसम्यग्दृष्टि गुणस्थानसे लेकर अनिवृत्तिकरण गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती

चारों कशाययाले जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ! लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ४८॥

णवरि विसेसो, लोभकसाईसु सुहुमसांपराइय-सुद्धिसंजदा उवसमा खवा केवडि-खेते ? लोगस्स असंखेज्जदिभागे ॥ ४९ ॥

विशेषता यह है कि लोभकपायी जीवोंमें सूक्ष्मसाम्परायिक-ग्रुद्धि-संयत उपशमक और क्षपक जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ४९ ॥

## अकसाईसु चदुङ्ठाणमोधं ॥ ५०॥

अकषायी जित्रोंमें उपशान्तकषाय आदि चारों गुणस्थानोंका क्षेत्र ओघ क्षेत्रके समान है ॥ यद्यपि उपशान्तकषाय गुणस्थानमें कषायोंका उपशम रहनेसे उसे सर्वथा अकषाय नहीं कहा जा सकता है, तो भी वहां भाव कषायोंका अभाव रहनेसे उसे भी यहां अकषायी गुणस्थानोंमें प्रहण कर लिया गया है ।

अब ज्ञानमार्गणाकी अपेक्षा क्षेत्रका निरूपण करते हैं-

#### णाणाणुवादेण मदिअण्णाणि-सुदअण्णाणीसु मिच्छादिद्वी ओघं ॥ ५१ ॥

ज्ञानमार्गणाके अनुवादसे मत्यज्ञानी और श्रुताज्ञानियोंमें मिथ्यादृष्टियोंका क्षेत्र ओघके समान सर्व लोक है ॥ ५१॥

#### सासणसम्मादिद्वी ओघं ॥ ५२ ॥

सासादनसम्यग्दृष्टि मत्यज्ञानी और श्रुताज्ञानियोंका क्षेत्र ओघ सासादनसम्यग्दृष्टियोंके समान लोकका असंख्यातवां भाग है॥ ५२॥

#### त्रिभंगणाणीसु मिच्छादिद्वी सासणसम्मादिद्वी केवडिखेत्ते १ लोगस्स असंखेज्जदिभागे ॥ ५३ ॥

विभंगज्ञानियोंमें मिथ्यादृष्टि और सासादनसम्यग्दृष्टि जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ! लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ५३॥

## आभिणिगोडिय-सुद-ओहिणाणीसु असंजदसम्मादिष्टिप्पहुडि जाव खीणकसाय-वीदराग-छदुमत्था केवडिखेत्ते ? लोगस्स असंखेज्जदिभागे ॥ ५४ ॥

आभिनिबोधिकज्ञानी, श्रुतज्ञानी और अवधिज्ञानियोंमें असंयतसम्यग्दछि गुणस्थानसे ठेकर श्रीणकषाय-वीतराग-छद्मस्थ गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? छोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ५४॥

#### मणपज्जवणाणीसु पमत्तसंजदप्पहुडि जाव खीणकसाय-वीदराग-छदुमत्था लोगस्स असंखेज्जदिभागे ॥ ५५ ॥

मनःपर्ययज्ञानियोंमें प्रमत्तसंयत गुणस्थानसे लेकर क्षीणकत्राय-वीतराग-छद्मस्थ गुणस्थान

तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीव लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ५५ ॥

केवलणाणीसु सजोगिकेवली ओघं ॥ ५६॥

केत्रलज्ञानियोंमें सयोगिकेवलीका क्षेत्र ओघ क्षेत्रके समान है ॥ ५६॥

अजोगिकेवली ओघं ॥ ५७ ॥

केवलज्ञानियोंमें अयोगिकेवली भगवान् ओवके समान लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं॥ अब संयममार्गणाकी अपेक्षा क्षेत्रका निरूपण करते हैं----

संजमाणुवादेण संजदेसु पमत्तसंजद पहुडि जाव अजोगिकेवली ओघं ॥ ५८ ॥ सैयममार्गणाको अनुवादसे संयतोंमें प्रमत्तसंयत गुणस्थानसे लेकर अयोगिकेवली गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती संयत जीव ओघके समान लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ५८ ॥

सजोगिकेवली ओघं ॥ ५९ ॥

संयतोंमें सयोगिकेवली भगवान् ओघके समान लोकके असंख्यातवें भागमें, लोकके असंख्यात बहुभागोंमें और सर्व लोकमें रहते हैं॥ ५९॥

सामाइयच्छेदोबद्वावण-सुद्धिसंजदेसु पमत्तसंजदप्पहुहि जाव अणियद्वि ति ओघं ॥ ६०॥

सामायिक और छेदोपस्थापना शुद्धिसंयतोंमें प्रमत्तसंयत गुणस्थानसे ठेकर अनिवृत्तिकरण गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती सामायिक और छेदोपस्थापना शुद्धिसंयत जीव ओघके समान लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं॥ ६०॥

परिहारसुद्धिसंजदेसु पमत्त-अपमत्तसंजदा क्षेत्राडिखेत्ते १ लोगस्स असंखेज्जदि-भागे ॥ ६१ ॥

परिहारविशुद्धसंपतोंमें प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ! लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ६१॥

सुहुमसांपराइय-सुद्धिसंजदेसु सुहुमसांपराइय-सुद्धिसंजद-उवसमा खबना केवडि-खेते १ लोगस्स असंखेज्जदिभागे ॥ ६२ ॥

सूक्ष्मसाम्परायिक शुद्धिसंयतोंमें सूक्ष्मसाम्परायिक-शुद्धिसंयत उपशमक और क्षपक जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ! लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ६२ ॥

जहाक्खाद-विहार-सुद्धिसंजदेसु चदुद्वाणमोघं ॥ ६३॥

यथ्याख्यात-विहार-शुद्धिसंयतोंमें उपशान्तकपाय गुणस्थानसे छेकर अयोगिकेवली गुणस्थान तक चारों गुणस्थानवाले संयतोंका क्षेत्र ओघके समान है।। ६३॥

संजदासंजदा केबिडिखेत्ते ? लोगस्स असंखेडजदिभागे ॥ ६४ ॥

संयतासंयत जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ! लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ६४ ॥ असंजदेसु मिच्छादिद्वी ओघं ॥ ६५ ॥

असंयतोंमें मिथ्यादृष्टि जीव ओवके समान सर्व ठोकमें रहते हैं ॥ ६५ ॥

सासणसम्मादिद्वी सम्मामिच्छादिद्वी असंजदसम्मादिद्वी ओघं ॥ ६६ ॥

असंयतोंमें सासादनसम्यग्दृष्टि, सम्यग्मिथ्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि जीव ओष्रके समान लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ६६ ॥

अब दर्शनमार्गणाकी अपेक्षा क्षेत्रका निरूपण करते हैं-

दंसणाणुवादेण चक्खुदंसणीसु मिच्छादिष्टिप्पहुडि जाव खीणकसाय-वीदराग-छदुमत्था केवडिखेत्ते ? लोगस्स असंखेज्जदिभागे ॥ ६७ ॥

दर्शनमार्गणाके अनुवादसे चक्षुदर्शनियोंमें मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे टेकर क्षीणकषाय-वीतराग-छग्नस्थ गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ६७ ॥

अचक्खुदंसणीसु मिच्छादिद्वी ओघं ॥ ६८ ॥

अचक्षुदर्शनियोंमें मिथ्यादृष्टि जीव ओघके समान सर्व लोकमें रहते हैं ॥ ६८॥

सासणसम्मादिष्ट्रिप्पहुंडि जाव खीणकसाय-वीदराग-छदुमत्था त्ति ओद्यं ॥ ६९ ॥

सासादनसम्यग्दष्टि गुणस्थानसे लेकर क्षीणकषाय-वीतराग-छद्मस्थ गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती अचक्षदर्शनी जीव ओघके समान लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ६९ ॥

ओहिदंसणी ओहिणाणिभंगो ॥ ७० ॥

अवधिदर्शनी जीवोंका क्षेत्र अवधिज्ञानियोंके समान लोकका असंख्यातवां भाग है ॥ ७०॥ केवलदंसणी केवलणाणिभंगो ॥ ७१॥

केवलदर्शनी जीवोंका क्षेत्र केवल्ज्ञानियोंके समान लोकका असंख्यातवां भाग, लोकका असंख्यात बहुभाग और सर्व लोक है।। ७१॥

अब लेश्यामार्गणाकी अपेक्षा क्षेत्रका निरूपण करते हैं---

लेम्साणुवादेण किण्हलेस्सिय-णीललेस्सिय-काउलेस्सिएसु मिच्छादिद्वी ओघं ॥

लेश्यामार्गणाके अनुवादसे कृष्णलेश्यावाले, नीललेश्यावाले और कापीतलेश्यावाले जीवोंमें मिथ्यादृष्टि जीव ओघके समान सर्व लोकमें रहते हैं ॥ ७२ ॥

सासणसम्मादिङ्की सम्मामिच्छादिङ्की असंजदसम्मादिङ्की और्घ ॥ ७३ ॥

उक्त तीनों अशुभलेश्यावाले सासादनसम्यग्दष्टि, सम्यग्मिथ्यादीष्ट और असंयतसम्यग्दिष्ट जीव ओघके समान लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ७३ ॥

# तेउलेस्सिय-पम्मलेस्सिएसु मिच्छाइड्डिप्पहुडि जाव अप्पमत्तसंजदा केवडिखेत्ते ? लोगस्स असंखेज्जदिमागे ॥ ७४॥

तेजोलेश्यात्राले और पद्मलेश्यात्राले जीर्योमें मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे लेकर अप्रमत्तसंयत गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ७४॥

## सुकलेस्सिएसु मिच्छादिष्टिप्पहुडि जाव खीणकसाय-वीदराग-छदुमत्था केवडि-खेत्ते ? लोगस्स असंखेज्जदिभागे ॥ ७५ ॥

शुक्रलेश्यात्राले जीवोंमें मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे लेकर क्षीणकपाय-गीतराग-छद्मस्थ गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती शुक्रलेश्यात्राले जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ७५ ॥

#### सजोगिकेवली ओघं ॥ ७६ ॥

शुक्रलेश्यात्राले सयोगिकेवलियोंका क्षेत्र ओवके समान है ॥ ७६॥ अब भव्यमार्गणाकी अपेक्षा क्षेत्रका निरूपण करते हैं----

भिविषाणुवादेण भवसिद्धिएसु मिन्छादिद्धिप्पहुिंड जाव अजोगिकेवली ओवं।।७७ भन्यमार्गणाके अनुवादसे भन्यसिद्धिक जीवोंमें मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे लेकर अयोगिकेवली गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीवोंका क्षेत्र ओवक्षेत्रके समान है ॥ ७७॥

#### अभवसिद्धिएसु भिच्छादिद्वी केवडिखेत्ते ? सव्वलोए ॥ ७८ ॥

अभव्यसिद्धिक जीवोंमें मिथ्यादृष्टि जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ! सर्व छोकमें रहते हैं ॥७८॥ अब सम्यक्तवमार्गणाकी अपेक्षा क्षेत्रका निरूपण करते हैं—

## सम्बत्ताणुवादेण सम्मादिष्टि-खइयसम्मादिद्वीसु असंजदसम्मादिष्टिपहुडि जाव अजोगिकेवली ओघं ॥ ७९ ॥

सम्यक्तवमार्गणाके अनुवादसे सम्यग्दष्टि और क्षायिकसम्यग्दष्टि जीवोंमें असंयतसम्यग्दष्टि गुणस्थानसे लेकर अयोगिकेवली गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीवोंका क्षेत्र ओघके समान है ॥ ७९ ॥

#### सजोगिकेवली ओघं ॥ ८० ॥

उक्त जीवोंमें सयोगिकेक्टी जीवोंका क्षेत्र ओघकथित क्षेत्रके समान है ॥ ८० ॥

# वेदगसम्मादिद्वीसु असंजदसम्मादिद्विष्पहुडि जाव अष्यमत्तसंजदा केवडिखेत्ते ? लोगस्स असंखेडजेंदिभागे ॥ ८१ ॥

वेदकसम्यग्दृष्टियोमें असंयतसम्यग्दृष्टि गुणस्थानसे लेकर अप्रमत्तसंयत गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती वेदकसम्यग्दृष्टि जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥८१॥

## उवसमसम्मादिङीसु असंजदसम्मादिङिप्पहुडि जाव उवसंतकसाय-वीदराग-छदुमत्था केविङिखेत्ते १ लोगस्स असंखेज्जदिभागे ॥ ८२ ॥

उपशमसम्यग्दृष्टि जीवोंमें असंयतसम्यग्दृष्टि गुणस्थानसे लेकर उपशान्तक्कषाय-वीतराग-छद्मस्थ गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती उपशमसम्यग्दृष्टि जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ! लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ८२ ॥

#### सासणसम्म।दिद्वी ओघं ॥ ८३॥

सासादनसम्यग्दष्टि जीवोंका क्षेत्र ओघके समान है ॥ ८३ ॥

#### सम्मामिच्छाइद्वी ओघं ॥ ८४ ॥

सम्यमिथ्यादृष्टि जीवोंका क्षेत्र ओवके समान है ॥ ८४ ॥

#### मिच्छादिद्वी औषं ॥ ८५ ॥

मिथ्यादृष्टि जीवोंका क्षेत्र ओघके समान है ॥ ८५ ॥

अब संज्ञीमार्गणाकी अपेक्षा क्षेत्रका निरूपण करते हैं-

## सण्णियाणुत्रादेण सण्णीसु मिच्छादिद्विष्पहुडि जात्र खीणकसाय-वीदराग-छदुमत्था केवडिखेत्ते ? स्रोगस्स असंखेज्जदिभागे ॥ ८६ ॥

संज्ञीमार्गणाके अनुवादसे संज्ञी जीवोंमें मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे लेकर क्षीणक्षषाय-वीतराग-छद्मस्य गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती संज्ञी जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं 🔧 लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ८६ ॥

#### असण्णी केवडिखेत्ते ? सन्वलोगे ॥ ८७ ॥

असंज्ञी जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ! सर्व ठोकमें रहते हैं ॥ ८७ ॥ अब आहारमार्गणाकी अपेक्षा क्षेत्रका निरूपण करते हैं——

## आहाराणुवादेण आहारएसु मिच्छादिद्वी ओधं ॥ ८८ ॥

आहारमार्गणाके अनुवादसे आहारक जीवोंमें मिथ्यादृष्टियोंका क्षेत्र ओघके समान सर्व लोक है ॥ ८८॥

#### सासणसम्मादिद्विष्पहुडि जाव सजोगिकेवली केवडिखेत्ते १ लोगस्स असंखेज्जदि-भागे ॥ ८९ ॥

सासादनसम्यग्दृष्टि गुणस्थानसे लेकर सजोगिकेवली गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती आहारक जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ! लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ८९ ॥

#### अणाहारएसु मिच्छादिद्वी ओघं ।। ९० ॥

अनाहारकोंमें मिथ्यादृष्टि जीवोंका क्षेत्र ओघके समान सर्व लोक है ॥ ९०॥

सासणसम्मादिद्वी असंजदसम्मादिद्वी अजोगिकेवली केवडिखेर्च ? लोगस्स असंखेज्जदिभागे ॥ ९१ ॥

अनाहारक सासादनसम्यग्दष्टि, असंयतसम्यग्दष्टि और अयोगिकेवली कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ९१॥

सजोगिकेवली केविडिखेते ? लोगस्स असंखेज्जेसु वा भागेसु सव्वलोगे वा ॥ ९२ ॥ अनाहारक सयोगिकेवली भगवान् कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? लोकके असंख्यात बहुभागोंमें और सर्व लोकमें रहते हैं ॥ ९२ ॥

प्रतरसमुद्वातगत सयोगिकेवली जिन लोकके असंख्यात बहुभागोंमें रहते हैं, क्योंकि, वे लोकके चारों ओर स्थित वातवलयको छोड़कर रोष समस्त लोकके क्षेत्रको पूर्ण करके स्थित होते हैं। तथा लोकप्रगसमुद्वातमें वे ही सयोगिकेवली जिन सर्व लोकमें रहते हैं, क्योंकि, उस समय वे सर्व लोकको पूर्ण करके स्थित होते हैं।

॥ क्षेत्रानुयोगद्वार समाप्त हुआ ॥ ३ ॥

# ४. फोसणाणुगमो

## फोसणाणुगमेण दुविहो णिइसो ओघेण आदेसेण य ॥ १ ॥

स्पर्शनानुगमकी अपेक्षा निर्देश दो प्रकारका है- ओवनिर्देश और आदेशनिर्देश ॥ १ ॥
नामस्पर्शन, स्थापनार्थ्यन, द्रव्यस्पर्शन, क्षेत्रस्पर्शन, कालस्पर्शन और भावस्पर्शनके
भेदसे स्पर्शन छह प्रकारका है। उनमें 'स्पर्शन' यह शब्द नामस्पर्शन निक्षेप हैं। 'यह वह है'
इस प्रकारकी बुद्धिसे एक द्रव्येक साथ अन्य द्रव्यका एकत्व स्थापित करना स्थापनास्पर्शन निक्षेप
हैं। जैसे- घट, पिठर (पात्रविशेष) आदिकमें 'यह ऋषभ हैं, यह अजित हैं, यह अभिनन्दन हैं,
इत्यादि। द्रव्यस्पर्शन निक्षेप दो प्रकारका है- आगमद्रव्यस्पर्शन निक्षेप और नोआगमद्रव्यस्पर्शन
निक्षेप। उनमें स्पर्शनविषयक प्राभुतका जानकार होकर वर्तमानमें तद्विपयक उपयोगसे रहित जीव
आगमद्रव्यस्पर्शन निक्षेप है। नोआगमद्रव्यस्पर्शन निक्षेप ज्ञायकश्ररीर, भावी और तद्वयतिरिक्तके भेदसे
तीन प्रकारका है। उनमें ज्ञायकशरीर नोआगमद्रव्यस्पर्शन भावी, वर्तमान और समुज्जितके भेदसे
तीन प्रकारका है। जो जीव भविष्यमें स्पर्शनप्राभृतका जानकार होनेवाला है उसे भावी नोआगमद्रव्यस्पर्शन कहते हैं। तद्व्यतिरिक्त नोआगमद्रव्यस्पर्शन सचित्त, अचित्त और मिश्रके भेदसे तीन
प्रकारका है। सचित्त द्रव्योंका जो परस्पर संयोग होता है वह सचित्त द्रव्यस्पर्शन कहलाता है। चेतन-अचेतनस्वस्प छहों द्रव्योंके संयोगसे निष्यन होनेवाला मिश्र द्रव्यस्पर्शन उनसठ (५९) भेदोंमें विभक्त है।

शेष द्रव्योंका आकाश द्रव्यके साथ जो संयोग होता है वह क्षेत्रस्पर्शन कहा जाता है। काल द्रव्यका अन्य द्रव्योंके साथ जो संयोग है उसका नाम कालस्पर्शन है। भावस्पर्शन आगम और नोआगमके भेदसे दो प्रकारका है। स्पर्शनप्राभृतका जानकार होकर जो जीव वर्तमानमें तिद्वषयक उपयोगसे सिहत है उसको आगमभावस्पर्शन कहते हैं। स्पर्शगुणसे परिणत पुद्गल द्रव्यको नोआगम-भावस्पर्शन कहते हैं।

उपर्युक्त छह प्रकारके स्पर्शनोंमेंसे यहांपर जीवद्रव्य सम्बन्धी क्षेत्रस्पर्शनसे प्रयोजन है। जो भूत कालमें स्पर्श किया गया है और वर्तमानमें स्पर्श किया जा रहा है उसका नाम स्पर्शन है। स्पर्शनके अनुगमको स्पर्शनानुगम कहते हैं। निर्देश, कथन और व्याख्यान ये तीनों समानार्थक शब्द हैं। स्पर्शनानुगमकी अपेक्षा वह निर्देश ओवनिर्देश और आदेशके भेदसे दो प्रकारका है।

ओधेण मिच्छ।दिद्वीहि केबियं खेत्तं फोसिदं ? सव्बलोगो ॥ २॥ ओधसे मिथ्यादृष्टि जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! सर्व लोक स्पर्श किया है ॥ २॥ इससे पूर्व क्षेत्रानुयोगद्वारमें समस्त मार्गणास्थानोंका अवलम्बन लेकर सब ही गुणस्थानों सम्बन्धी वर्तमान कालविशिष्ट क्षेत्रकी प्ररूपणा की जा चुकी है। अब इस अनुयोगद्वारमें पूर्वोक्त वर्तमान कालविशिष्ट क्षेत्रका स्मरण कराते हुए उन्हीं चौदह मार्गणाओंका अवलम्बन लेकर सब गुणस्थानों सम्बन्धी अतीत कालविशिष्ट क्षेत्रकी प्ररूपणा की जाती है। यथा- सामान्यसे सभी मिथ्यादृष्टि जीवोंने अतीत कालविशिष्ट क्षेत्रकी रपर्श किया है। विशेषकी अपेक्षा खस्थानस्वस्थान, वेदना, कपाय व मारणान्तिक समुद्धातगत और उपपादपदगत मिथ्यादृष्टि जीवोंने अतीत और वर्तमान कालमें सर्व लोक रपर्श किया है। विहारवत्वस्थान और वैक्रियिकसमुद्वातगत मिथ्यादृष्टि जीवोंने वर्तमान कालमें सामान्य लोक आदि तीन लोकोंका असंस्थातवां भाग, तिर्वग्लोकका संस्थातवां भाग और अटाईद्वीपसे असंस्थातगुणा क्षेत्र रपर्श किया है। अतीत कालकी अपेक्षा उन्होंने कुछ कम आठ बटे चौदह ( रूप्त ) राजु क्षेत्र स्पर्श किया है। वह इस प्रकारसे— लोकनालीक चौदह खण्ड करके मेरु पर्वतके मूल भागसे नीचेके दो खंडोको और उपरक्ष छह खंडोंको एकत्रित करनेपर आठ बटे चौदह भाग हो जाते हैं। ये चूंकि तीसरी पृथिवीके नीचेके एक हजार योजनोंसे हीन होते हैं, इसील्ये कुछ कम कहा है।

सासणसम्मादिद्वीहिं केविधयं खत्तं फोसिदं १ लोगस्स असंखेजजिद्भागो ॥ ३॥ सासादनसम्यग्दिष्ट जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है १ लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ ३॥

खस्थानस्वस्थान, विहारवत्स्वस्थान, वेदना, कषाय, वैक्रियिक और मारणान्तिक समुद्घात-गत तथा उपपादपदगत सासादनसम्यग्दष्टि जीवोंने वर्तमान काळमें सामान्य लोक आदि चार लोकोंका असंख्यातवां भाग तथा मनुष्यलोकसे असंख्यातगुणा क्षेत्र स्पर्श किया है।

#### अह बारह चोइसभागा वा देखणा ॥ ४ ॥

सासादनसम्यग्दिष्ट जीवोंने अतीत कालकी अपेक्षा कुछ कम आठ बटे चौदह भाग ( र्रं ४ ) तथा कुछ कम बारह बटे चौदह भाग ( १३ ) प्रमाण क्षेत्र स्पर्श किया है ॥ ४ ॥

खस्थानखस्थान पदगत सासादनसम्यग्दृष्टि जीवोंने अतीत कालमें सामान्य लोक आदि तीन लोकोंका असंख्यातवां भाग, तिर्यग्लोकका संख्यातवां भाग और मनुष्यलोकसे असंख्यातगुणा क्षेत्र रपर्श किया है। विहारवत्खस्थान, वेदना, कषाय और वैक्रियिक समुद्धातगत सासादनसम्यग्दृष्टियोंने कुछ कम बारह भाग (क्षेत्र) प्रमाण क्षेत्रको स्पर्श किया है। वह इस प्रकारसे— सुमेरुके मूल भागसे लेकर ऊपर ईषत्प्राग्भार पृथिवी तक सात राजु और उसके नीचे छठी पृथिवी तक पांच राजु होते हैं। इन दोनोंको मिला देनेपर सासादनसम्यग्दृष्टि जीवोंक मारणान्तिक क्षेत्रकी लम्बाई हो जाती है। उपपादगत सासादनसम्यग्दृष्टियोंने कुछ कम ग्यारह बटे चौदह (क्षेत्र) भाग स्पर्श किये हैं। वह इस प्रकारसे— मेरुतलसे छठी पृथिवी तक पांच राजु और उसके ऊपर आरण-अच्युत कल्प

तक छह राजु इस प्रकार लोकनालीके चौदह भागोंमेंसे ग्यारह भाग प्रमाण उनका उपपादक्षेत्र हो जाता है।

#### सम्मामिच्छाइट्टि-असंजदसम्माइट्ठीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं १ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ ५ ॥

सम्यग्मिय्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ? लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ ५ ॥

खस्थानखस्थान, विहारवत्खस्थान, वेदनासमुद्धात, कषायसमुद्धात और वैक्रियिक समुद्धातगत सम्यग्निथ्यादृष्टि जीवोंने वर्तमान कालमें सामान्य लोक आदि चार लोकोंका असंख्यातवां भाग और मनुष्यक्षेत्रसे असंख्यातगुणा क्षेत्र स्पर्श किया है। खस्थानखस्थान, विहारवत्खस्थान, वेदनासमुद्धात, कषायसमुद्धात, वैक्रियिकसमुद्धात, मारणान्तिकसमुद्धात और उपपादको प्राप्त असंयतसम्यग्दृष्टि जीवोंका स्पर्शन क्षेत्रप्ररूपणाके समान जानना चाहिये।

#### अड्ड चोदसभागा वा देखणा ॥ ६ ॥

सम्यग्मिथ्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि जीवोंने अतीत कालकी अपेक्षा कुछ कम आठ बटे चौदह भाग स्पर्श किये हैं ॥ ६॥

खस्थानगत सम्यग्मिथ्यादृष्टि जीवोंने सामान्य लोक आदि तीन लोकोंका असंख्यातवां भाग, तिर्यग्लोकका संख्यतवां भाग और मनुष्यलोकसे असंख्यातगुणा क्षेत्र स्पर्श किया है। विहारवत्स्वस्थान, वेदना, कषाय और वैक्रियिक समुद्वातगत सम्यग्मिथ्यादृष्टियोंने कुळ कम आठ बटे चौदह भाग ( $\frac{1}{2}$ ) स्पर्श किये हैं। खस्थानगत असंयतसम्यग्दृष्टियोंने सामान्य लोक आदि तीन लोकोंका असंख्यातवां भाग, तिर्यग्लोकका संख्यातवां भाग और मनुष्यलोकसे असंख्यातगुणा क्षेत्र स्पर्श किया है। विहारवत्स्वस्थान, वेदना, क्याय, वैक्रियिक और मारणान्तिक समुद्वातगत उन्हीं असंयत-सम्यग्दृष्टियोंने कुळ कम आठ वटे चौदह भाग ( $\frac{1}{2}$ ) भाग (मेरुके ऊपर छह राजु और नीचे दो राजु) स्पर्श किये हैं। उपपादगत उक्त जीवोंने कुळ कम छह बटे चौदह भाग स्पर्श किये हैं। इसका कारण यह है कि असंवतसम्यग्दृष्टि जीवोंका उपपाद क्षेत्र उसके नीचे नहीं पाया जाता है।

संजदासंजदेहि के बहियं खेत्तं फोसिदं ? लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ ७ ॥ संयतासंयत जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है : लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ ७॥

## छ चोइसभागा वा देख्णा ॥ ८॥

संयतासंयत जीवोंने अतीत कालकी अपेक्षा कुछ कम छह बटे चौदह भाग स्पर्श किये हैं ॥

खस्थानस्वस्थान, विहारवत्स्वस्थान, वेदना, कषाय और वैक्तियिक समुद्धातगत संयता-संयतोंने सामान्य लोक आदि तीन लोकोंका असंख्यातवां भाग, तिर्यग्लोकका संख्यातवां भाग और मनुष्यक्षेत्रसे असंख्यातगुणा क्षेत्र स्पर्श किया है। मारणान्तिकसमुद्धातगत संयतासंयतोंने कुछ कम छह बटे चौदह भाग स्पर्श किये हैं।

#### पमत्तसंजदपहुडि जाव अजोगिकेवलीहि केवाडियं खेत्तं फोसिदं ? लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ ९ ॥

प्रमत्तसंयत गुणस्थानसे ठेकर अयोगिकेवर्टी गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है हं ठोकका असंख्यातत्रां भाग स्पर्श किया है ॥ ९ ॥

खस्थानखस्थान, विहारवत्खस्थान, वेदनासमुद्धात, कषायसमुद्धात, वैक्रियिकसमुद्धात, तैजससमुद्धात और आहारकसमुद्धातगत प्रमत्तसंयतादि गुणस्थानवर्ती जीवोंने सामान्य लोक आदि चार लोकोंका असंख्यातवां भाग और मनुष्यलोकका संख्यातवां भाग स्पर्श किया है। तथा मारणा-न्तिकसमुद्धातगत प्रमत्तसंयतादि जीवोंने सामान्य लोक आदि चार लोकोंका असंख्यातवां भाग और मनुष्यलोकसे असंख्यातवां भाग और मनुष्यलोकसे असंख्यातवां भोव और स्पर्श किया है।

#### सजोगिकेवलीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? लोगस्स असंखेज्जदिभागो असंखेज्जा वा भागा सब्वलोगो वा ॥ १० ॥

सयोगिकेवर्छा जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! लोकका असंख्यातवां भाग, असंख्यात बहुभाग और सर्व लोक स्पर्श किया है ॥ १०॥

## आदेसेण गदियाणुबादेण णिरयगदीए णेरइएसु मिच्छादिद्वीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं १ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ ११॥

आदेशकी अपेक्षा गतिमार्गणाके अनुवादसे नरकगतिमें नारकियोंमें मिथ्यादृष्टि जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! छोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ ११ ॥

## छ चोदसभागा वा देखणा ॥ १२ ॥

नारकी मिथ्यादृष्टि जीवोंने अतीत कालकी अपेक्षा कुछ (देशोन २००० यो.) कम छह बटे चौदह भाग स्पर्श किये हैं॥ १२॥

यह स्पर्शनका प्रमाण मारणान्तिकसमुद्यातगत और उपपादगत नारक मिथ्यादृष्टि जीवोंका समझना चाहिये।

सासणसम्मादिद्वीहि केविडियं खेत्तं फोसिदं ? लोगस्स असंखेजजिदभागो ॥ १३॥ सासादनसम्यग्दिष्ट नारिकयोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ? लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ १३॥

#### पंच चोइसभागा वा देखणा ॥ १४ ॥

उन्हीं सासादनसम्यग्दष्टि नारिकयोंने अतीत कालकी अपेक्षा कुछ कम पांच बटे चौदह भाग स्पर्श किये हैं ॥ १४ ॥

सम्मामिच्छादिष्ठि-असंजदसम्मादिष्ठीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं १ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ १५ ॥

सम्यग्मिथ्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि नारकी जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ? लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ १५॥

पढमाए पुढवीए णेरइएसु मिच्छाइड्डिप्पहुडि जाव असंजदसम्मादिद्वीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ १६ ॥

प्रथम पृथिवीस्थ नारिकयोंमें मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे लेकर असंयतसम्यग्दृष्टि गुणस्थान तक नारकी जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ १६॥

बिदिय।दि जाव छद्वीए पुढवीए भेरइएसु मिच्छादिष्टि-सासणसम्मादिद्वीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ १७॥

द्वितीय पृथिवीसे लेकर छठी पृथिवी तक प्रत्येक पृथिवीके नारिकयोंमें मिथ्यादृष्टि और सासादनसम्यग्दृष्टि जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥

#### एम वे तिष्णि चत्तारि पंच चोइसभागा वा देखणा ॥ १८ ॥

मारणान्तिकसमुद्धात और उपपादगत उक्त नारकी जीवोंने अतीत काळकी अपेक्षा यथाक्रमसे चौदह भागोमेंसे कुछ कम एक, दो, तीन, चार और पांच भाग स्पर्श किये हैं॥ १८॥

सम्मामिच्छादिद्धि-असंजदसम्मादिद्वीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ १९॥

द्वितीय पृथिवीसे लेकर छठी पृथिवी तक प्रत्येक पृथिवीके सम्यग्मिथ्यादृष्टि और असंयत-सम्यग्दृष्टि नारकी जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥

सत्तमीए पुढवीए णेरइएसु मिच्छादिद्वीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं १ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ २०॥

सातर्वी पृथिवीस्थ नारिकयोंमें मिथ्यादृष्टि जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ? लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ २०॥

## छ चोदसभामा वा देखणा ॥ २१ ॥

सातवीं पृथिवीके मारणान्तिकसमुद्धात और उपपादगत मिथ्यादृष्टि नारिकयोंने अतीत

कालकी अपेक्षा कुछ कम छह बंटे चौदह भाग स्पर्श किये हैं ॥ २१॥

#### सासणसम्मादिष्टि-सम्मामिच्छादिष्टि-असंजदसम्मादिष्टीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं १ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ २२ ॥

सातवीं पृथिवीके सासादनसम्यग्दष्टि, सम्यग्मिथ्यादिष्टि और असंयतसम्यग्दिष्टि नारिकयोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ? लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ? ॥ २२ ॥

सातवीं पृथिवीमें इन तीनों गुणस्थानवर्ती जीवोंके मारणान्तिक और उपपाद ये दो पद नहीं होते हैं, शेष पांच पद होते हैं।

## तिरिक्खगदीए तिरिक्खेसु मिच्छादिद्वीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ओषं ॥२३॥

तिर्यंचगतिमें तिर्यंचोंमें मिथ्यादृष्टि जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ? ओघके समान सर्व लोक स्पर्श किया है ॥ २३ ॥

#### सासणसम्मादिद्वीहि केवांडेयं खेत्तं फोसिदं ? लोगस्स असंखेजदिशागो ॥ २४॥

सासादनसम्यग्दिष्टि तिर्यंच जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ? लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ २४॥

#### सत्त चोइसभागा वा देखणा ॥ २५ ॥

मारणान्तिकसमुद्घातको प्राप्त हुए सासादनसम्यग्दष्टि तिर्यंचोंने भूत और भविष्य कालकी अपेक्षा कुछ कम सात बटे चौदह भाग स्पर्श किये हैं ॥ २५ ॥

#### सम्मामिच्छ।दिद्वीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? लोगस्स असंखेखदिभागो ॥२६॥

सम्यग्निथ्यादृष्टि तिर्यंचोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ २६ ॥

#### असंजदसम्मादिष्टि-संजदासंजदेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? लोगस्स असंखेजिदि-भागो ॥ २७ ॥

असंयतसम्यग्दृष्टि और संयतासंयत तिर्यंचोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ? लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ? ॥ २७॥

#### छ चोइसभागा वा देखणा ॥ २८ ॥

मारणान्तिकसमुद्धातगत उक्त दोनों गुणस्थानवर्ती तिर्यंच जीधोंने अतीत और अनागत कालकी अपेक्षा कुछ कम छह बटे चौदह भाग स्पर्श किये हैं ॥ २८ ॥

पंचिदियतिरिक्ख-पंचिदियतिरिक्खपञ्जत्त-पंचिदियतिरिक्खजोणिणीसु मिच्छा-दिद्वीहि केवडियं खेत्रं फोसिदं १ लोगस्स असंखेब्जदिभागी ॥ २९ ॥ पंचेन्द्रिय तिर्थंच, पंचेन्द्रिय तिर्थंच पर्यात और पंचेन्द्रिय तिर्थंच योनिमतियोंमें मिथ्यादृष्टि जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ? लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ २९ ॥

#### सव्वलोगो वा ॥ ३०॥

उक्त तीनों प्रकारके तिर्थंच जीबोंने अतीत और अनागत कालमें सर्व लोक स्पर्श किया है ॥ ३०॥

## सेसाणं तिरिक्खगदीणं भंगो ॥ ३१ ॥

रोष सासादनसम्यग्दष्टि, सम्यग्मिथ्यादृष्टि, असंयतसम्यग्दृष्टि और संयतासंयत गुणस्थानवर्ती तिर्यंच जीवोंका स्पर्शन सामान्य तिर्यचोंके समान है ॥ ३१ ॥

## पंचिंदियतिरिक्खअपञ्जत्तएहि केविडयं खेत्तं फोसिदं ? लोगस्स असंखेञ्जदिभागो ॥

पंचेन्द्रिय तिर्थंच लब्ध्यपर्याप्त जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ? लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ ३२ ॥

#### सब्बलोगो वा ॥ ३३ ॥

पंचेन्द्रिय तिर्थंच ळब्ध्यपर्याप्त जीनोंने अतीत और अनागत काळकी अपेक्षा सर्व लोक स्पर्श किया है ॥ ३३ ॥

#### ्मणुसगदीए मणुस-मणुसपज्जत्त-मणुसिणीसु मिच्छादिद्वीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं १ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ ३४॥

मनुष्यगतिमें मनुष्य, मनुष्य पर्याप्त और मनुष्यनियोंमें मिथ्यादृष्टि जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ? लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ ३४ ॥

#### सब्बलोगी वा ॥ ३५ ॥

मिथ्यादृष्टि मनुष्य, मनुष्य पर्याप्त और मनुष्यनियोंने अतीत और अनागत कालकी अपेक्षा सर्व लोक स्पर्श किया है ॥ ३५ ॥

सासणसम्मादिद्वीहि केविडयं खेत्तं फोसिदं ? लोगस्स असंखेजिदिभागो ॥ ३६॥ मनुष्य, मनुष्य पर्याप्त और मनुष्यनी सासदनसम्यग्दृष्टि जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ? लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ ३६॥

#### सत्त चोहसमागा वा देखणा ॥ ३७॥

मारणान्तिकसमुद्धातगत मनुष्य, मनुष्य पर्याप्त और मनुष्यनी सासादनसम्यग्दष्टि जीवोंने अंतीत और अनागत कालकी अपेक्षा कुछ कम सात बढे चौदह भाग स्पर्श किये हैं ? ॥ ३७ ॥

सम्मामिच्छाइद्विष्पहुः जाव अजोगिकेवलीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? लोगस्स

#### असंखेज्जदिभागो ॥ ३८ ॥

उपर्युक्त तीन प्रकारके मनुष्योंमें सम्यागिध्यादृष्टि गुणस्थानसे लेकर अयोगिकेवली गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ? लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ ३८॥

सजोगिकेवलीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? लोगस्स असंखेजादिमागी, असंखेजा वा भागा सब्वलोगी वा ॥ ३९॥

उपर्युक्त मनुष्योंमें सजोगिकेवळी जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है? लोकका असंख्यातवां भाग, असंख्यात बहुभाग और सर्व लोक स्पर्श किया है ॥ ३९॥

मणुसअपज्जत्ते हि केबिडियं खेत्तं फोसिदं ? लोगस्स असंखेजजदिभागो ॥ ४० ॥ लब्ध्यपर्याप्त मनुष्योंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ? लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ ४० ॥

#### सन्वलोगो वा ॥ ४१ ॥

लब्ध्यपर्याप्त मनुष्योंने अतीत और अनागत कालकी अपेक्षा सर्व लोक स्पर्श किया है॥४१॥

देवगदीए देवेसु मिच्छादिष्टि-सासणसम्मादिद्वीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं १ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ ४२॥

देवगतिमें देवोंमें मिध्यादृष्टि और सासादनसम्यग्दृष्टि जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ ४२ ॥

#### अड्ड णव चोइसभागा वा देसूणा ॥ ४३ ॥

देवोंमें मिथ्यादृष्टि और सासादनसम्यग्दृष्टि देवोंने अतीत और अनागत कालकी अपेक्षा कुछ कम आठ बटे चौद्रह भाग और कुछ कम नौ बटे चौद्रह भाग स्पर्श किये हैं ॥ ४३ ॥

विहारवत्स्वस्थान तथा वेदना, कथाय व वैक्रियिक समुद्धातको प्राप्त हुए उक्त दो गुणस्थानवर्ती देवोंने आठ बटे चौदह भाग और मारणान्तिकसमुद्धातगत उक्त देवोंने नौ बटे चौदह भाग स्पर्श किये हैं, यह इस सूत्रका अभिष्राय समझना चाहिये।

सम्माभिच्छादिष्टि-असंजदसम्मादिद्वीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं १ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ ४४ ॥

सम्यग्मिथ्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि देवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! छोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ ४४ ॥

#### अट्ट चोइसमागा वा देसूणा ॥ ४५ ॥

सम्यग्निथ्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि देवोंने अतीत और अनागत कालमें कुछ कम आठ

बटे चौदह भाग स्पर्श किये हैं ॥ ४५ ॥

भवनवासिय वाणवेंतर-जोदिसियदेवेसु मिच्छादिद्धि-सासणसम्मादिद्वीहि केवडियं खेत्रं फोसिदं ? लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ ४६ ॥

भवनवासी, वानव्यन्तर और ज्योतिष्क देवोंमें मिथ्यादृष्टि और सासादनसम्यग्दृष्टि जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ? लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ ४६ ॥

## अबुद्धा वा अद्व णव चोहसभागा वा देस्णा ॥ ४७ ॥

मिथ्यादृष्टि और सासादनसम्यग्दृष्टि भवनत्रिक देवोंने अतीत और अनागत कालकी अपेक्षा कोकनालीके चौद्रह भागोंमेंसे कुछ कम साढ़े तीन भाग, आठ भाग और नौ भाग स्पर्श किये हैं ॥४०॥

विहारवत्ख्नस्थान तथा वेदना, कषाय और वैक्रियिकसमुद्धातको प्राप्त हुए उक्त तीन प्रकारके मिथ्यादृष्टि और सामादनसम्यग्दृष्टि देव त्रसनाठीके चौदह भागोंमेंसे कुछ कम साढ़े तीन भाग और आठ भागोंको रपर्श करते हैं। कारण यह िक वे मेरु पर्वतके नीचे दो राजु और ऊपर सौधमी विमानके शिखरके ध्वजादण्ड तक डेंढ़ राजु तो खयं— बिना किसी अन्य देवकी प्रेरणाके— ही विहार करते हैं तथा ऊपरके देवोंकी सहायतासे मेरु पर्वतके नीचे दो राजु और ऊपर आरण-अच्युत कर्स तक छह राजु, इस प्रकार आठ राजु प्रमाण क्षेत्रमें विहार करते हैं। मारणान्तिकसमुद्धातकी अपेक्षा वे नीचे दो राजु और ऊपर सात राजु, इस प्रकार नौ राजु प्रमाण क्षेत्रको स्पर्श करते हैं।

सम्मामिच्छादिद्वि-असंजदसम्मादिद्वीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं १ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ ४८ ॥

सम्यमिथ्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि भवनित्रक देवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ ४८॥

## अबुद्धा वा अद्व चोद्दसभागा वा देसूणा॥ ४९॥

सम्यग्मिथ्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि भवनित्रक देवोंने अतीत और अनागत कालकी अपेक्षा कुछ कम साढ़े तीन भाग और कुछ कम आठ बटे चौद्रह भाग स्पर्श किये हैं॥ ४९॥

सोधम्मीसाणकप्पवासियदेवेसु मिच्छादिट्ठिप्पहुडि जाव असंजदसम्मादिट्ठि ति देवोघं ॥ ५० ॥

सौधर्म और ऐशान कश्वासी देवोंमें मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे लेकर असंयतसम्यम्दृष्टि गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती देवोंका स्पर्शनक्षेत्र सामान्य देवोंके स्पर्शनके समान है ॥५०॥

सणक्कुमारप्पहुडि जाव सदार-सहस्सारकप्पवासियदेवेसु मिन्छादिष्टिप्पहुडि जाव असजदसम्मादिद्वीहि केवाडियं खेत्तं फोसिदं १ लोगस्स असंखेन्जदिमागो ॥ ५१॥

सनत्कुमार कःपसे ठेकर शतार-सहस्रार कःप तकके देवोंमें मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे ठेकर

असंयतसम्यग्दष्टि गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती देवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ? लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ ५१॥

## अड्ड चोइसभागा वा देसूणा ॥ ५२ ॥

सनिकुमार कल्पसे लेकर शतार-सहस्रार कल्प तकके मिथ्यादृष्टि आदि चारों गुणस्थानवर्ती देवोंने अतीत और अनागत कालमें कुछ कम आठ बटे चौदह भाग स्पर्श किये हैं॥ ५२॥

आणद जाव आरणच्चुदकप्पवासियदेवेसु मिच्छाइड्डिप्पहुडि जाव असंजद-सम्मादिद्वीहि केविडयं खेत्तं फोसिदं ? लोगस्स असंखेज्जदिभागी ॥ ५३॥

आनत कल्पसे लेकर आरण-अच्युत तकके कल्पवासी देवोंमें मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे लेकर असंयतसम्यग्दृष्टि गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती देवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ? लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ ५३ ॥

## छ चोइसभागा वा देसूणा फोसिदा ॥ ५४ ॥

उक्त चारों गुणस्थानवर्ती आनतादि चार कल्पोंके देवोंने अतीत और अनागत कालकी अपेक्षा कुछ कम छह बटे चौदह भाग स्पर्श किये हैं॥ ५४॥

विहारवत्स्वस्थान और वेदना, कषाय, वैक्रियिक एवं मारणान्तिक समुद्घातको प्राप्त हुए ये देव लोकनालीके चौदह भागोंमेंसे छह भागोंका स्पर्श करते हैं। इससे अधिक स्पर्श न करनेका कारण यह है कि उनका चित्रा पृथिवीके उपरिम तलके नीचे गमन सम्भव नहीं है।

णवगेवज्जविमाणवासियदेवेसु मिच्छादिष्टिप्पहुडि जाव असंजदसम्मादिद्वीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं १ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ ५५ ॥

नव ग्रैवेयकविमानवासी देवोंमें मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे लेकर असंयतसम्यग्दृष्टि गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती देवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! लोकका असंख्यातवां माग स्पर्श किया है ॥ ५५ ॥

अणुद्दिस जाव सन्वद्वसिद्धिविमाणवासियदेवेसु असंजदसम्मादिद्वीहि केवडियं खेत्रं फोसिदं १ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ ५६ ॥

नव अनुदिशोंसे लेकर सर्वार्थसिद्धि तकके विमानवासी देवोंमें असंयतसम्यग्दृष्टि जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ ५६॥

इंदियाणुत्रादेण एइंदिय-बादर-सुहुम-पज्जत्तापज्जत्तएहि केवडियं खेत्तं फोसिदं? सन्वलोगो ॥ ५७ ॥

इन्द्रियमार्गणाके अनुवादसे एकेन्द्रिय, एकेन्द्रिय पर्याप्त, एकेन्द्रिय अपर्याप्त; बादर एकेन्द्रिय, बादर एकेन्द्रिय पर्याप्त, बादर एकेन्द्रिय अपर्याप्त; सूक्ष्म एकेन्द्रिय, सूक्ष्म एकेन्द्रिय पर्याप्त और सूक्ष्म एकेन्द्रिय अपर्याप्त जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! सर्व लोक स्पर्श किया है ॥ ५७ ॥

#### बीइंदिय-तीइंदिय-चउरिंदिय तस्सेव पज्जत्त-अपज्जत्तएहि केवडियं खेत्तं फोसिदं १ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ ५८ ॥

द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय तथा उन्हींके पर्याप्त और अपर्याप्त जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ? लोकका असंख्यातवां माग स्पर्श किया है ॥ ५८ ॥

#### सन्बलोगो वा ॥ ५९ ॥

द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय जीव तथा उन्हींके पर्याप्त और अपर्याप्त जीवोंने अतीत और अनागत कालकी अपेक्षा सर्व लोक स्पर्श किया है ॥ ५९ ॥

## पंचिदिय-पंचिदियपज्जत्तएसु मिच्छादिद्वीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं १ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ ६० ॥

पंचेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय पर्याप्तोंमें मिथ्यादृष्टि जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया हैं ? ळोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ ६०॥

#### अहु चोइस भागा देख्णा सन्वलोगो वा ॥ ६१ ॥

पंचेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय पर्याप्त मिथ्यादृष्टि जीवोंने अतीत और अनागत कालकी अपेक्षा कुछ कम आठ बटे चौदह भाग और सर्व लोक स्पर्श किया है ॥ ६१ ॥

#### सासणसम्मादिद्विप्पहुडि जाव अजोगिकेविल त्ति ओघं ॥ ६२ ॥

सासादनसम्यग्दृष्टि गुणस्थानसे लेकर अयोगिकेवली गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती पंचेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय पर्याप्त जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र ओवके समान है ॥ ६२ ॥

#### सजोगिकेवली ओघं ॥ ६३ ॥

पंचेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय पर्याप्त जीवोंमें सजोगिकेवलीके स्पर्शनकी प्ररूपणा ओधप्ररूपणाके समान है ॥ ६३ ॥

पंचिदियअपज्जत्तएहि केविडियं खेत्तं फोसिदं १ लोगस्स असंखेज्जिदभागो ॥६४ लब्ध्यपर्यात पंचेन्द्रिय जीबोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है १ लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ ६४ ॥

#### सन्बलोगो वा ॥ ६५ ॥

लब्ध्यपर्याप्त पंचेन्द्रिय जीवोंने अतीत और अनागत कालकी अपेक्षा सर्व लोक स्पर्श किया है ॥ ६५॥

कायाणुवादेण पुढविकाइय-आउकाइय-तेउकाइय-वाउकाइय-बादरपुढविकाइय-बादरआउकाइय-बादरतेउकाइय-बादरवाउकाइय-बादरवणफादिकाइय-पत्तेयसरीर तस्सेव

## अपज्जत्त सुहुमपुढविकाइय-सुहुमआउकाइय-सुहुमतेउकाइय-सुहुमवाउकाइय तस्सेव पज्जत्त-अपज्जत्तएहि केवडियं खेत्तं फोसिदं १ सन्वलोगो ॥ ६६ ॥

कायमार्गणाके अनुवादसे पृथिवीकायिक, जलकायिक, अग्निकायिक व वायुकायिक जीव तथा बादर पृथिवीकायिक, बादर जलकायिक, बादर अग्निकायिक, बादर वायुकायिक और बादर बनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीर जीव तथा इन्हीं पांचों बादर काय सम्बन्धी अपर्याप्त जीव, सूक्ष्म पृथ्वी-कायिक, सूक्ष्म जलकायिक, सूक्ष्म अग्निकायिक, सूक्ष्म वायुकायिक तथा इन्हीं सूक्ष्म जीवोंके पर्याप्त और अपर्याप्त जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ? सर्व लोक स्पर्श किया है ॥ ६६ ॥

बादरपुढविकाइय-बादरआउकाइय-बादरतेउकाइय-बादरवणप्फिदिकाइय-पत्तेय-सरीरपज्जत्तएहि केवडियं खेत्तं फोसिदं १ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ ६७॥

बादर पृथित्रीकायिक, बादर जलकायिक, बादर अग्निकायिक और बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीर पर्याप्त जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! लोकका असंस्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥

#### सव्वलोगो वा ॥ ६८ ॥

अथवा उक्त जीवोंने अतीत और अनागत कालकी अपेक्षा सर्व लोक स्पर्श किया है ॥६८॥ बादर वायुकायिक पर्याप्त जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है । लोकका संख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ ६९॥

#### सञ्बलोगी वा ॥ ७० ॥

अथवा, बादर वायुकायिक पर्याप्त जीवोंने अतीत और अनागत कालकी अपेक्षा सर्व लोक स्पर्श किया है ॥ ७० ॥

वणप्कदिकाइय-णिगोदजीव-बादर-सुहुम-पञ्जत्त-अपञ्जत्तएहि केविधयं खेत्तं फोसिटं १ सब्बलोगो ॥ ७१ ॥

वनस्पतिकायिक जीव, निमोद जीव, वनस्पतिकायिक बादर जीव, वनस्पतिकायिक सूक्ष्म जीव, वनस्पतिकायिक बादर पर्याप्त जीव, वनस्पतिकायिक सूक्ष्म पर्याप्त जीव, वनस्पतिकायिक सूक्ष्म अपर्याप्त जीव, निमोद बादर पर्याप्त जीव, निमोद बादर अपर्याप्त जीव, निमोद सूक्ष्म अपर्याप्त जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! सर्व लोक स्पर्श किया है ॥ ७१ ॥

तसकाइय-तसकाइयपज्जत्तएसु मिच्छादिद्विष्पहुडि जाव अजोगिकेविल त्ति ओघं।। त्रसकायिक और त्रसकायिक पर्याप्त जीवोंमें मिथ्यादिष्टि गुणस्थानसे लेकर अयोगिकेविली गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र ओघके समान है।। ७२॥

तसकाइय-अपज्जन्ताणं पंचिदिय-अपज्जन्ताणं भंगो ॥ ७३ ॥

त्रसकायिक लब्ध्यपर्याप्त जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र पंचेन्द्रिय लब्ध्यपर्याप्त जीवोंके समान लोकका असंख्यातवां भाग है ॥ ७३ ॥

## जोगाणुवादेण पंचमणजोगि-पंचविजोगीसु मिच्छादिद्वीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ ७४॥

योगमार्गणाके अनुवादसे पांचों मनोयोगी और पांचों वचनयोगियोंमें मिथ्यादृष्टि जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ ७४ ॥

## अह चोइसभागा देसूणा सन्त्रलोगो वा ॥ ७५ ॥

पांचों मनोयोगी और पांचों वचनयोगी मिथ्यादृष्टि जीवोंने अतीत और अनागत कालकी अपेक्षा कुछ कम आठ बटे चौदह भाग और सर्व लोक स्पर्श किया है ॥ ७५॥

#### सासणसम्मादिद्विष्पद्वृद्धि जाव संजदासंजदा ओघं ॥ ७६ ॥

सासादनसम्यग्दृष्टि गुणस्थानसे लेकर संयतासंयत गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती पांचों मनोयोगी और पांचों वचनयोगी जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र ओवके समान है।। ७६॥

## पमत्तसंजदप्पहुडि जाव सजोगिकेवलीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ ७७॥

प्रमत्तसंयत गुणस्थानसे लेकर सयोगिकेवली गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती उक्त जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ? लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ ७७ ॥

#### कायजोगीसु मिच्छादिद्वी ओघं ॥ ७८ ॥

काययोगियोंमें मिथ्यादृष्टि जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र ओघके समान सर्व लोक है ॥ ७८ ॥ सासणसम्मादिद्विप्पहुद्धि जाव खीणकसाय-वीदराग-छदुमत्था ओघं ॥ ७९ ॥

सासादनसम्यग्दृष्टि गुणस्थानसे लेकर क्षीणकषाय-वीतराग-छद्मस्थ गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती काययोगी जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र ओघके समान है ॥ ७९ ॥

#### सजोगिकेवली ओघं ॥ ८० ॥

काययोगी सयोगिकेवलियोंका स्पर्शनक्षेत्र ओघके समान लोकका असंख्यातवां भाग असंख्यात बहुभाग और सर्वलोक है ॥ ८०॥

## बोरालियकायजोगीसु मिच्छादिही ओघं ॥ ८१ ॥

औदारिककायजोगी जीवोंमें मिथ्यादृष्टियोंका स्पर्शनक्षेत्र ओघके समान सर्व लोक है।।८१॥ सासणसम्मादिष्टीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं १ लोगस्स असंखेजजदिभागो।।८२॥ औदारिककाययोगी सासादनसम्पन्दृष्टि जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है १ लोकका

असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ ८२ ॥

#### सत्त चोइसमागा वा देसूला ॥ ८३ ॥

उक्त जीवोंने अतीत और अनागत कालकी अपेक्षा कुछ कम सात बटे चौदह भाग स्पर्श किये हैं ॥ ८३ ॥

सम्मामिच्छादिद्वीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? लोगस्स असंखेज्जदिभागो॥८४॥

औदारिककाययोगी सम्यग्मिथ्यादृष्टि जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! छोकका असंख्यात्रत्रां भाग स्पर्श किया है ॥ ८४ ॥

असंजदसम्मादिद्वीहि संजदासंजदेहि केवाडियं खेत्रं फोसिदं १ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ ८५ ॥

औदारिककाययोगी असंयतसम्यग्दष्टि और संयतासंयत जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ ८५॥

#### छ चोइसभागा वा देसूणा ॥ ८६ ॥

औदारिककाययोगी उक्त दोनों गुणस्थानवर्ती जीवोंने अतीत और अनागत कालकी अपेक्षा कुछ कम छह बटे चौदह भाग स्पर्श किये हैं ॥ ८६॥

पमत्तसंज्ञद्पहुडि जाव सजोगिकेवलीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? लोगस्स असंखेजदिभागो ॥ ८७॥

प्रमत्तसंयत गुणस्थानसे लेकर सयोगिकेवली गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती औदारिककाषयोगी जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ? लोकका असंख्यातवां माग स्पर्श किया है ॥

#### औरालियमिस्सकायजोगीसु मिच्छादिद्वी ओधं ॥ ८८ ॥

औदारिकमिश्रकाययोगियोंमें मिश्यादृष्टि जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र ओवके समान सर्वलोक है ॥

सासणसम्माइद्वि-असंजदसम्माइद्वि-सजोगिकेवलीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं १ लोगस्स असंखेजजदिभागो ॥ ८९॥

औदारिकमिश्रकाययोगी, सासादनसम्यग्दष्टि, असंयतसम्यग्दष्टि और सयोगिकेवली जीवींने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ? लोकका असंख्यातयां भाग स्पर्श किया है ॥ ८९ ॥

वेउन्त्रियकायजोगीसु मिच्छादिद्वीहि केवडियं खेत्तं फोमिदं ? लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ ९० ॥

बैंक्रियिककाययोगियोंमें मिथ्यादृष्टि जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ ९० ॥

#### अट्ट तेरह चोदसभागा वा देखणा ॥ ९१ ॥

वैक्रियिककाययोगी मिध्यादृष्टि जीवोंने अतीत व अनागत कालकी अपेक्षा कुछ कम आठ बटे चौदह भाग और कुछ कम तेरह बटे चौदह भाग स्पर्श किये हैं ॥ ९१ ॥

अभिप्राय यह है कि विहारक्त्स्वस्थान और वेदना, कपाय एवं वैक्रियिक समुद्घातको प्राप्त हुए वैक्रियिककाययोगी मिथ्यादष्टि आठ बटे चौदह भागोंको तथा मारणान्तिकसमुद्घातको प्राप्त हुए वे ही नीचे छह और ऊपर सात इस प्रकार तेरह बटे चौदह भागोंको स्पर्श करते हैं।

#### सासणसम्मादिङ्की ओघं ॥ ९२ ॥

वैक्रियिककाययोगी सासादनसम्यग्दिष्ट जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र ओघ स्पर्शनके समान है ॥९२॥ सम्मामिन्छादिद्वी असंजदसम्मादिद्वी ओधं ॥ ९३॥

वैक्रियिककाययोगी सम्यग्मिध्यादष्टि और असंयतसम्यग्दष्टि जीवोंका रएर्शनक्षेत्र ओघके समान है ॥ ९३ ॥

# वेउन्वियमिस्सकायजोगीसु मिच्छादिद्वि-सासणसम्मादिद्वि-असंजदसम्मादिद्वीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं १ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ ९४ ॥

वैक्रियिकमिश्रकाययोगी जीवोंमें मिथ्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ? लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ ९४ ॥

## आहारकायजोगि-आहारमिस्सकायजोगीसु पमत्तसंजदेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? लोगस्स असंखेजदिभागो ॥ ९५ ॥

आहारकाययोगी और आहारकमिश्रकाययोगियोमें प्रमत्तसंयत जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ ९५ ॥

#### कम्मइयकायजोगीसु मिच्छादिद्वी ओघं ॥ ९६ ॥

कार्मणकाययोगी जीवोंमें मिथ्यादृष्टि जीवोंकी स्पर्शनप्ररूपणा ओघके समान है ॥ ९६ ॥ सासणसम्मादिद्वीहि केविदयं खेत्तं फोसिदं १ लोगस्स असंखेजिदिभागो ॥ ९७ ॥ कार्मणकाययोगी सासादनसम्यग्दृष्टियोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है १ लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ ९७ ॥

#### एकारह चोइसभागा देसुणा ॥ ९८ ॥

कार्मणकाययोगी सासादनसम्यग्दष्टि जीवोंने तीनों कालोंकी अपेक्षा कुछ कम ग्यारह बटे चौदह भाग स्पर्श किये हैं ॥ ९८ ॥

कार्मणकाययोगी सासादनसम्यग्दष्टि जीवोंके एक मात्र उपपाद पद ही होता है, शेष पद

उनके नहीं होते हैं। उपपाद पदमें वर्तमान कार्मणकाययोगी सासादनसम्यग्दष्टि जीव मेरुतलके नीचे पांच राजु और ऊपर छह राजु (११४) प्रमाण क्षेत्रका रुपर्श करते हैं।

असंजदसम्मादिद्वीहि कबियं खेत्तं फोसिदं? लोगस्स असंखेजिदिभागो ॥ ९९॥ कार्मणकाययोगी असंयतसम्यग्दष्टि जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ ९९॥

#### छ चोइसमागा देख्णा ॥ १०० ॥

कार्मणकाययोगी असंयतसम्यग्दष्टि जीवोंमें तीनों कालोंकी अपेक्षा कुछ कम छह बटे चौदह भाग स्पर्श किये हैं ॥ १००॥

उपपाद पदमें वर्तमान तिर्यच असंयतसम्यग्दिष्ट जीव चूंकि मेरुतलसे ऊपर छह राजु तक जा करके उत्पन्न होते हैं, इसिलेये उनका स्पर्शनक्षेत्र छह बटे चौदह ( र्के ) भाग प्रमाण निर्दिष्ट किया गया है। यहां सासादनसम्यग्दिष्टयोंके समान मेरुतलसे नीचे पांच राजु प्रमाण स्पर्शन क्षेत्र नहीं पाया जाता है, क्योंकि, नारकी असंयतसम्यग्दिष्ट जीवोंका तिर्यंचोंमें उपपाद नहीं होता है।

सजोगिकेवलीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? लोगस्स असंखेज्जा भागा सव्वलोगो वा ॥ १०१ ॥

कार्मणकाययोगी सयोगिकेविश्योंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! लोकका असंख्यात बहुभाग और सर्व लोक स्पर्श किया है ॥ १०१॥

प्रतरसमुद्वातको प्राप्त सयोगिकेविष्योंने लोकके असंख्यात बहुभागको तथा लोकपूरण-समुद्वातको प्राप्त उन्हींने सर्व लोकको स्पर्श किया है।

वेदाणुबादेण इत्थिवेद-पुरिसवेदएसु मिच्छादिद्वीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? लोगस्स असंखेजबिदमामो ॥ १०२॥

वेदमार्गणाके अनुवादसे स्रीवेदी और पुरुषवेदी जीवोंमें मिथ्यादृष्टियोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ? लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ १०२ ॥

#### अट्ट चोइसभागा देखणा सन्वलोगो वा ॥ १०३ ॥

स्रीवेदी और पुरुषवेदी मिथ्यादृष्टि जीवोंने अतीत और अनुगत कालकी अपेक्षा कुछ कम आठ बटे चौदह भाग तथा सर्व लोक स्पर्श किया है ॥ १०२ ॥

सासगसम्मादिद्वीहि केविडयं खेतं फोसिदं? लोगस्स असंखेजिदिभागो ॥१०४॥ श्री और पुरुषवेदी सासादनसम्यग्दिष्ट जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है? लोकका असंख्यातत्रां भाग स्पर्श किया है ॥ १०४॥

#### अडु णव चोइसभागा वा देखणा ॥ १०५ ॥

स्त्री और पुरुषवेदी सासादनसम्यग्दिष्टियोंने अतीत और अनागत कालकी अपेक्षा कुछ कम भाठ बटे चौदह तथा नौ बटे चौदह भाग स्पर्श किये हैं ॥ १०५ ॥

वे विहारवत्स्वस्थान, वेदनासमुद्घात और क्षधायसमुद्घातकी अपेक्षा आठ बटे चौदह भागोंको तथा मारणान्तिकसमुद्घातकी अपेक्षा नौ बटे चौदह भागोंको स्पर्श करते हैं, यह सूत्रका भाभित्राय समझना चाहिये।

सम्मामिच्छादिद्वि-असंजदसम्मादिद्वीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं १ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ १०६॥

स्त्रीवेदी और पुरुषवेदी सम्यग्मिथ्यादृष्टि तथा असंयतसम्यग्दृष्टि जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ? लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ १०६॥

#### अड्ड चोइसमामा वा देख्रणा फोसिदा ॥ १०७ ॥

उक्त जीवोंने अतीत और अनागत कालकी अपेक्षा कुछ कम आठ बटे चौदह भाग स्पर्श किये हैं ॥ १०७॥

संजदासंजदेहि केबडियं खेत्तं फोसिदं शिलोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ १०८॥ श्रीवेदी और पुरुषवेदी संयतासंयत जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है शिलेका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ १०८॥

#### छ चोहसभागा वा देश्रणा ॥ १०९ ॥

स्रीवेदी और पुरुषवेदी संयतासंयत जीवोंने अतीत और अनागत कालकी अपेक्षा कुछ कम छह बटे चौदह भाग स्पर्श किये हैं ॥ १०९ ॥

पमत्तसंजदप्पहुडि जाव अणियद्विउवमामग-खवगेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ ११०॥

स्रीवेदी और पुरुषवेदियोंमें प्रमत्तसंयत गुणस्थानसे लेकर अनिवृत्तिकरण उपशामक और क्षपक गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ? लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ ११०॥

#### णउंसयवेदएसु मिच्छादिङ्घी ओघं ॥ १११ ॥

नपुंसकवेदी जीवोंमें मिथ्यादृष्टि जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र ओधके समान सर्व लोक है ॥१११॥ सासणसम्मादिद्वीहि केविद्यं खेत्तं फोसिदं ? लोगस्स असंखेजिदिमाणो ॥११२॥ नपुंसकवेदी सासादनसम्यग्दृष्टि जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ? लोकका

असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ ११२ ॥

#### बारह चोइसभागा वा देखणा ॥ ११३ ॥

नपुंसकवेदी सासादनसम्यग्दिष्ट जीवोंने अतीत और अनागत कालकी अपेक्षा कुछ कम बारह बटे चौदह भाग स्पर्श किये हैं॥ ११३॥

सम्मामिच्छादिद्वीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? लोगस्स असंखेजिदिभागो॥११॥ नपुंसकवेदी सम्यामिश्यादृष्टि जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ? लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ १२४॥

असंजदसम्मादिद्धि-संजदासंजदेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? लोगस्स असंखेजिदि-भागो ॥ ११५ ॥

नपुंसकवेदी असंयतसम्यग्दृष्टि और संयतासंयत जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! लोकका असंख्यातत्रां भाग त्पर्श किया है ॥ ११५॥

#### छ चोइसभागा वा देखणा ॥ ११६ ॥

उक्त जीवोंने अतीत और अनागत कालकी अपेक्षा कुछ कम छह बटे चौदह भाग स्पर्श किये हैं ॥ ११६॥

## पमत्तसंजदप्पहुडि जाव अणियद्धि ति औघं ॥ ११७॥

नपुंसकत्रेदी जीवोंमें प्रमत्तसंयत गुणस्थानसे लेकर अनिवृत्तिकरण गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र ओघके समान लोकका असंख्यातवां भाग है ॥ ११७॥

## अपगतवेदएसु अणियद्दिप्पहुडि जाव अजोगिकेविल ति ओघं ॥ ११८ ॥

अपगतवेदी जीवोंमें अनिवृत्तिकरण गुणस्थानसे लेकर अयोगिकेवली गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र ओघके समान है ॥ ११८॥

#### सजोगिकेवली ओघं ॥ ११९॥

अपगतवेदी सयोगिकेवली जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र ओघके समान है ॥ ११९॥

यद्यपि यहां सयोगिकेवली जीवोंके भी स्पर्शनकी प्ररूपणा पूर्व सूत्रसे ही ज्ञात की जा सकती थी, फिर भी जो इस पृथक् सूत्रके द्वारा उनके स्पर्शनकी प्ररूपणा की गई है वह पूर्वोक्त जीवोंके स्पर्शनसे सयोगिकेवली जीवोंके स्पर्शनकी विशेषता बतलानेके लिये की गई है।

कसायाणुवादेण ृकोधकसाइ-माणकसाइ-मायकसाइ-लोभकसाईसु मिच्छादिष्टि-प्पहुढि जाव अणियद्वि त्ति ओघं॥ १२०॥

कषायमार्गणाके अनुवादसे क्रोधकषायी, मानकषायी, मायाकषायी और लोभकषायी

जीवोंमें मिथ्यादृष्टि, गुणस्थानसे लेकर अनिवृत्तिकरण गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ता जीवोंका . स्पर्शनक्षेत्र ओक्के समान है ॥ १२०॥

## णवरि लोभकसाईसु सुहुमसांपराइयउवसमा खत्रा ओघं ॥ १२१ ॥

विशेष बात यह है कि लोभकषायी जीवोंमें सूक्ष्मसांपराय गुणस्थानवर्ता उपशमक और क्षपक जीवोंका क्षेत्र ओघके समान है ॥ १२१॥

## अकसाईसु चदुद्वाणमोधं ॥ १२२ ॥

अकषायी जीवोंमें उपशान्तकषाय आदि चार गुणस्थानवालोंका स्पर्शनक्षेत्र ओघके समान है ॥ १२२ ॥

## णाणाणुवादेण मदिअण्णाणि-सुदअण्णाणीसु मिच्छादिद्वी ओघं ॥ १२३ ॥

ज्ञानमार्गणाके अनुवादसे मत्यज्ञानी और श्रुताज्ञानियोंमें मिथ्यादष्टि जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र भोघके समान है ॥ १२३॥

#### सासणसम्मादिङ्की ओधं ॥ १२४ ॥

मतिअज्ञानी और श्रुतअज्ञानी सासादनसम्यग्दष्टि जीत्रोंका सर्व्यानक्षेत्र ओवके समान है ॥

## विभंगणाणीसु मिच्छादिद्वीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? लोगस्स असंखेज्जदि-भागो ॥ १२५ ॥

विभंगज्ञानियोंमें मिथ्यादृष्टि जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ १२५ ॥

## अह चोइसभागा देसूणा सन्वलोगो वा ॥ १२६ ॥

विभगज्ञानी मिथ्यादृष्टि जीवोंने अतीत और अनागत कालकी अवेक्षा कुछ कम आठ बटे चौदृह भाग और सर्व लोक स्पर्श किया है ॥ १२६॥

विभंगज्ञानी मिथ्यादृष्टि जीव विहारवत्खस्थान और वेदना, कणाय व वैक्रियिक समुद्धातको प्राप्त होकर कुछ कम आठ वटे चौदह भागोंको तथा मारणान्तिकसमुद्धातको प्राप्त होकर सर्व छोकको स्पर्श करते हैं; यह इस सूत्रका अभिप्राय ग्रहण करना चाहिये।

#### सासणसम्मादिङ्घी ओघं ॥ १२७॥

विभंगज्ञानी सासादनसम्यग्दष्टि जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र ओघके समान है ॥ १२७ ॥

आभिणिगोहिय-सुद-ओधिणाणीसु असंजदसम्मादिद्विष्पहुडि जाव खीणकसाय-वीदराग-छदुबन्था ति ओधं ॥ १२८॥

आभिनिबोधिकज्ञानी, श्रुतज्ञानी और अवधिज्ञानी जीवोमें असयतसम्यग्दष्टि गुणस्थानसे

लेकर क्षीणकषाय-वीतराग-छग्रस्थ गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र ओक्के समान है ॥ १२८ ॥

मणपञ्जवणाणीसु पमत्तसंजदप्पहुडि जाव खीणकसाय-वीदराग-छदुमत्था ति ओवं ॥ १२९ ॥

मनःपर्ययज्ञानियोमें प्रमत्तसंयत गुणस्थानसे ठेकर क्षीणकषाय-वीतराग-छद्मस्थ गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र ओघके समान है ॥ १२९॥

#### केवलणाणीसु सजोगिकेवली ओवं ॥ १३० ॥

क्वलज्ञानियोंमें सयोगिकेवली जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र ओघके समान है ॥ १३० ॥

#### अजोगिकेवली ओघं ॥ १३१ ॥

केवलज्ञानियोंमें अयोगिकेवली जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र ओघके समान है ॥ १३१ ॥

संजमाणुवादेण संजदेसु पमत्तसंजदप्पहुडि जाव अजोगिकेविल ति ओघं ॥१३२ संयममार्गणाके अनुवादसे संयतोंमें प्रमत्तसंयत गुणस्थानसे लेकर अयोगिकेविली गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र ओघके समान है ॥ १३२ ॥

#### सजोगिकेवली ओघं ॥ १३३॥

संयतोंमें सयोगिकेविवयोंका स्पर्शनक्षेत्र ओवके समान है ॥ १३३॥

सामाइयच्छेदोवद्वावणसुद्धिसंजदेसु पमत्तसंजदण्यहुडि जाव अणियद्वि त्ति ओघं ॥ सामायिक और छेदोपस्थापना-झुद्धि-संयतोंमें प्रमत्तसंयत गुणस्थानसे टेकर अनिवृत्तिकरण

सामायक और छदापस्थापना-छुद्धि-सयताम प्रमत्तस्यत गुणस्थानस ८कर आनवात्तक गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र ओघके समान है ॥ १३४॥

परिहारसुद्धिसंजदेसु पमत्त-अपमत्तसंजदेहि केवडियं खेत्तं फोन्मिदं ? लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ १३५ ॥

परिहारविशुद्धिसंयतोंमें प्रमत्त और अप्रमत्तसंयत जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ? लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ १३५ ॥

सुद्गमसांपराइय-सुद्धिसंजदेसु सुद्गुमसांपराइय-उवसमा खवा ओछ ॥ १३६ ॥ सूक्ष्मसांपरायिक-शुद्धिसंयतोमें सूक्ष्मसांपरायिक उपशमक और क्षपक चार्योका स्पर्शनक्षेत्र ओवके समान है ॥ १३६ ॥

## जहाक्खादविहार-सुद्धिसंजदेसु चदुद्वाणी ओघं ॥ १३७ ॥

यथास्यात-बिहार-शुद्धिसंयतोमें अन्तिम चार गुणस्थानवर्ती जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र ओदके. समान है ॥ १३७॥

#### संजदासंजदा ओघं ॥ १३८॥

संयतासंयत जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र ओघके समान है ॥ १३८ ॥

## असंजदेसु मिच्छादिद्विष्पहुडि जात्र असंजदसम्मादिद्वि त्ति ओघं ॥ १३९ ॥

असंयत जीवोमें मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे लेकर असंयतसम्यग्दृष्टि गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती असंयत जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र ओघके समान है ॥ १३९ ॥

## दंसणाणुवादेण चक्खुदंसणीसु मिच्छादिद्वीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ १४० ॥

दर्शनमार्गणाके अनुवादसे चक्षुदर्शनियोंमें मिश्यादृष्टि जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ? लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ १४० ॥

## अड्ड चोइसमागा देसूणा सव्यलोगो वा ॥ १४१ ॥

. विहारवत्स्वस्थान और वेदना, कषाय एवं वैक्रियिक समुद्घातको प्राप्त हुए चक्षुदर्शनी मिथ्याद्यष्टि जीवोंने अतीत और अनागत कालकी अपेक्षा कुछ कम आठ बटे चौदह भाग और मारणान्तिकसमुद्धात व उपपाद पदसे परिणत उन्हींने सर्व लोकको स्पर्श किया है॥ १४१॥

# सासणसम्मादिद्विष्पहुडि जाव खीणकसाय-वीदराग-छदुमत्था त्ति ओघं ॥१४२

सासादनसम्यग्दिष्टि गुणस्थानसे लेकर क्षीणकषाय-वीतराग-ल्रग्नस्थ गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती चक्षुदर्शनी जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र ओघके समान है।। १४२॥

#### अचक्खुदंसणीसु मिच्छादिद्विष्पहुडि जाव खीणकसाय-वीद्राग-छदुमत्था ति ओघं ॥ १४३ ॥

अचक्षुदर्शनियोंमें मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे ठेकर क्षीणकपाय-वीतराग-इदास्य गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती अचक्षुदर्शनी जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र ओघके समान है ॥ १४३॥

#### ओधिदंसणी ओधिणाणिभंगो ॥ १४४ ॥

अग्रिधिदर्शनी जीयोंका स्पर्शनक्षेत्र अत्रधिज्ञानियोंके समान है ॥ १४४ ॥

#### केवलदंसणी केवलणाणिभंगो ॥ १४५ ॥

केवलदर्शनी जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र केवलज्ञानियोंके समान है ॥ १४५ ॥

## लेस्साणुवादेण किण्हलेस्सिय-णीललेस्सिय-काउलेस्सियमिच्छादिद्वी ओघं ॥१४६

लेश्यामार्गणाके अनुवादसे कृष्णलेश्या, नील्लेश्या और कापोतलेश्याबाले मिथ्यादृष्टि जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र ओवके समान है।। १४६॥

सासणसम्मादिद्वीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? लोगस्स असंखेजदिभागो ॥१४७

उक्त तीनों अशुभ लेश्यावाले सासादनसम्यग्दष्टि जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ १४७॥

#### पंच चत्तारि वे चोइसभागा वा देखणा ॥ १४८ ॥

तीनों अशुभ लेश्याबाले सासादनसम्यग्दष्टि जीवोंने अतीत और अनागत कालकी अपेक्षा कुछ कम पांच बटे चौदह, चार बटे चौदह और दो बटे चौदह भाग स्पर्श किये हैं ॥ १४८ ॥

यह स्पर्शनक्षेत्र ऋमसे मारणान्तिकसमुद्धात और उपपाद पदोंमें वर्तमान छठी पृथिविके कृष्णलेश्यावाले, पांचवीं पृथ्वीके नीललेश्यावाले और तीसरी पृथ्वीके कापोतलेश्यावाले सासादनसम्यग्दष्टि जीवोंका समझना चाहिये।

सम्मामिच्छादिद्धि-असंजदसम्मादिद्वीहि केवडियं खेत्रं फोसिदं १ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ १४९॥

उपर्युक्त तीनों अञ्चमलेश्यावाले सम्यग्मिथ्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्शे किया है १ लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ १४९ ॥

तेउलेस्सिएसु मिन्छादिद्धि-सासणसम्मादिद्वीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं १ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ १५०॥

तेजोलेश्यावालोंमें मिथ्यादृष्टि और सासादनसम्यग्दृष्टि जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! लोकका असंख्यातवां माग स्पर्श किया है ॥ १५०॥

## अद्व णत्र चोदसभागा वा देखणा ॥ १५१ ॥

तेजोलेश्यात्राले मिथ्यादृष्टि और सासादनसम्यग्दृष्टि जीवोंने अतीत और अनागत कालकी. अपेक्षा कुल कम आठ वटे चौद्ह तथा कुल कम नौ बटे चौद्ह भाग स्पर्श किये हैं ॥ १५१ ॥

सम्मामिच्छादिद्धि-असंजदसम्मादिद्वीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ १५२ ॥

तेजोळश्यावाळे सम्यग्मिथ्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ १५२॥

#### अट्ट चोइसमागा वा देखणा ॥ १५३ ॥

उक्त जीवोंने अतीत और अनागत कालकी अपेक्षा कुछ कम आठ वटे चौदह भाग स्पर्श किये हैं ॥ १५३ ॥

> संजदासंजदेहि केविडियं खेत्तं फोसिदं ? लोगस्स असंखेजजिदभागो ॥ १५४॥ तेजोलेश्यावाले संयतासंयत जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! लोकका असंख्यातवां

भाग स्पर्श किया है ॥ १५४ ॥

## दिवड्ट चोहसभागा वा देखणा ॥ १५५ ॥

तेजोलेश्यावाले संयतासंयत जीवोंने कुछ कम डेट बटे चौदह भाग स्पर्श किये हैं ॥१५५॥ पमत्त-अप्यमत्तसंजदा ओघं ॥ १५६ ॥

तेजोलेश्यावाले प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र ओधके समान है ॥१५६

पम्मलेस्सिएसु मिच्छादिष्टिपहुडि जाव असंजदसम्मादिद्वीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं १ लोगस्स असंखेज्जदिमागो ॥ १५७॥

पद्मलेश्यावाले जीवोंमें मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे लेकर असंयतसम्यग्दृष्टि गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ? लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥

#### अह चोइसभागा वा देख्णा ॥ १५८ ॥

उक्त पद्मलेश्यावाले जीवोंने अतीत और अनागत कालकी अपेक्षा कुछ कम आठ बटे चौदह भाग स्पर्श किये हैं ॥ १५८॥

संजदासंजदेहि केविडियं खेत्तं फोसिदं शिलोगस्स असंखेजजिदभागो ॥ १५९॥ पद्मालेश्यावाले संयतासंयत जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है शिलोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ १५९॥

#### पंच चोइसभागा वा देखणा ॥ १६० ॥

पदालेश्यावाले संयतासंयत जीवोंने अतीत और अनागत कालकी अपेक्षा कुछ कम पांच बटे चौदह भाग स्पर्श किये हैं ॥ १६०॥

#### पमत्त-अष्पमत्तसंजदा ओघं ॥ १६१ ॥

पद्मलेश्यात्राले प्रमत्त और अप्रमत्तसंयत जीत्रोंका स्पर्शनक्षेत्र ओवके समान है ॥ १६१॥

सुक्रलेस्सिएसु मिच्छादिष्ट्रिप्पहुडि जाव संजदासंजदेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? लोगस्स असंखेन्जदिभागो ॥ १६२ ॥

ग्रुक्कलेश्याबाले जीवोंमें मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे लेकर संयतासंयत गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥१६२

#### छ चोइसभागा वा देसूणा ॥ १६३ ॥

शुक्रलेश्यावाले उक्त जीवोंने अतीत और अनागत कालकी अपेक्षा कुछ कम छह बटे चौदह भाग स्पर्श किये हैं ॥ १६३॥

## पमत्तसंजदप्पहुडि जाव सजोगिकेविल ति ओवं ॥ १६४ ॥

प्रमत्तसंयत गुणस्थानसे ठेकर सयोगिकेवली गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती शुक्रठेश्यावाले जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र ओघके समान है ॥ १६४ ॥

भवियाणुवादेण भवसिद्धिएसु मिच्छादिद्धिपहुडि जाव अजोगिकेवलि ति ओघं॥

भन्यमार्गणाके अनुवादसे भन्यसिद्धिक जीवोंने मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे लेकर अयोगिकेवली गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र ओघके समान है ॥ १६५॥

अभवसिद्धिएहिं केवडियं खेत्तं फोसिदं ? सन्त्रलोगो ॥ १६६ ॥

अभव्यसिद्धिक जीयोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! सर्व लोक स्पर्श किया है ॥ १६६॥

सम्मत्ताणुत्रादेण सम्मादिद्वीसु असंजदसम्मादिद्विप्पहुडि जाव अजोगिकेविल ति ओघं ॥ १६७॥

सम्यक्त्वमार्गणाके अनुवादसे सम्यग्दृष्टियोंमें असंयतसम्यग्दृष्टि गुणस्थानसे लेकर अयोगि-केवली गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र ओवके समान है ॥ १६७ ॥

खड्यसम्मादिद्वीसु असंजदसम्मादिद्वी ओवं ॥ १६८ ॥

क्षायिकसम्बर्ग्दछियोंमें असंयतसम्बर्दछ जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र ओवके समान है ॥ १६८॥

संजदासंजदप्पहुडि जात अजोगिकेनलीहि केनडियं खेत्तं फोसिदं १ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ १६९॥

क्षायिकसम्बर्ग्दष्टियोंमें संयतासंयत गुणस्थानसे ठेकर अयोगिकेवली गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥

सजोगिकेवली ओवं ॥ १७० ॥

क्षायिकसम्यग्दष्टियोंमें सयोगिकेवली जिनोंका स्पर्शनक्षेत्र ओघके समान है ॥ १७० ॥

वेदगसम्मादिष्ट्रीसु असंजदसम्मादिष्ट्रिप्पहुडि जाव अप्पमत्तसंजदा ति ओघं ॥

वेदकसम्यग्दृष्टि जीवोंमें असंयतसम्यग्दृष्टि गुणस्थानसे लेकर अग्रमत्तसंयत गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ता जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र ओघके समान है ॥ १७१॥

उवसमसम्मादिद्वीसु असंजदसम्मादिद्वी ओघं ॥ १७२ ॥

उपरामसम्यग्दृष्टियोंमें असंयतसम्यग्दृष्टि जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र ओवके समान है ॥ १७२ ॥

संजदासंजदप्पहुडि जाव उवसंतकसाय-वीदराग-छदुमत्थेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ १७३॥ संयतासंयत गुणस्थानसे ठेकर उपशान्तकषाय-वीतराग-छग्रस्थ गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती उपशमसम्यग्दिष्टयोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ? होकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ १७३॥

सासणसम्मादिद्वी ओघं ॥ १७४ ॥

सासादनसम्यग्दछि जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र ओघके समान है ॥ १७४ ॥

सम्मामिच्छादिद्वी ओघं ॥ १७५॥

सम्यग्मिथ्यादृष्टि जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र ओवके समान है ॥ १७५॥

मिच्छादिद्वी ओघं ॥ १७६ ॥

मिध्यादृष्टि जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र ओघके समान है ॥ १७६ ॥

सण्णियाणुवादेण सण्णीसु मिच्छादिद्वीहि केवडियं खेर्च फोसिदं? लोगस्स असंखेन्जदिभागो ॥ १७७॥

संज्ञिमार्गणाके अनुवादसे संज्ञी जीवोंमें मिथ्यादृष्टियोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ १७७॥

अह चोइसभागा देखणा सन्वलोगो वा ॥ १७८॥

संज्ञी मिथ्यादृष्टि जीवोंने अतीत कालकी अपेक्षा विहारकत्स्वस्थान और वेदना. कषाय एवं बैकियिक समुद्धातमें कुछ कम आठ बटे चौदह भाग तथा मारणान्तिकसमुद्धात और उपपाद पदोंकी अपेक्षा सर्व लोक स्पर्श किया है।। १७८॥

सासणसम्मादिद्विष्पहुं जिन्न खीणकसाय-वीदराग-छदुमत्था ओघं ॥ १७९ ॥ संज्ञी जीवोंमें सासादनसम्यग्दृष्टि गुणस्थानसे लेकर क्षीणकषाय-वीतराग-छद्मस्थ गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र ओघके समान है ॥ १७९ ॥

असण्णीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? सव्वलोगो ॥ १८० ॥

असंज्ञी जीत्रोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! सर्व छोक स्पर्श किया है ॥ १८० ॥

आहाराणुवादेण आहारएसु मिच्छादिट्टी ओघं ॥ १८१ ॥

आहारमार्गणाके अनुवादसे आहारक जीवोंमें मिथ्याद्यष्टियोंका स्पर्शनक्षेत्र ओवके समान है ॥

सासणसम्मादिद्विष्पहुडि जाव संजदासंजदा ओघं ॥ १८२ ॥

सासादनसभ्यग्दृष्टि गुणस्थानसे लेकर संयतासंयत गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती आहारक जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र ओघके समान है ॥ १८२ ॥

पमत्तसंबदप्पहुडि जाव सजोगिकेवलीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? लोगस्स

#### असंखेज्जदिभागो ॥ १८३ ॥

आहारक जीवोंमें प्रमत्तसंयत गुणस्थानसे लेकर सयोगिकेवली गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! लोकका असंख्यातवां माग स्पर्श किया है ॥१८३

#### अणाहारएसु कम्मइयकायजोगिभंगो ॥ १८४ ॥

अनाहारक जीवोंमें जिन गुणस्थानोंकी सम्भावना है उन गुणस्थानवर्ती जीवोंका स्पर्शन-क्षेत्र कार्मणकाययोगियोंके स्पर्शनक्षेत्रके समान है ॥ १८४ ॥

णवरि विसेसा, अजोगिकेवलीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं १ लोगस्स असंखेज्जदि-भागो ॥ १८५ ॥

विशेष बात यह है कि अयोगिकेवलियोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है? लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ १८५ ॥

॥ इस प्रकार स्पर्शानुगम समाप्त हुआ ॥ ४ ॥

# ५. कालाणुगमो

#### कालाणुगमेण दुविहो णिदेसो ओघेण आदेसेण य ॥ १ ॥

कालानुगमसे निर्देश दो प्रकारका है--- ओघनिर्देश और आदेशनिर्देश ॥ १ ॥

काल चार प्रकारका है— नामकाल, स्थापनाकाल, द्रव्यकाल और भावकाल। उनमें 'काल' यह शब्द नामकाल कहा जाता है। 'वह यह है' इस प्रकारसे बुद्धिके द्वारा अन्य वस्तुमें अन्यका आरोपण करना स्थापना है। वह स्थापना सद्भाव और असद्भावके भेदसे दो प्रकारकी है। उनमें कालका अनुकरण करनेवाली किसी एक वस्तुमें अनुकरण करनेवाले विवक्षित कालका बुद्धिके द्वारा आरोप करना, यह सद्भावस्थापनाकाल है। जैसे अंकुरों, पल्लवों एवं पुष्पों आदिसे परिपूर्ण और कोयलोंके मधुर आलापसे संयुक्त चित्रगत वसन्तकाल। उससे भिन्न (विपरीत) असद्भावस्थापनाकाल जानना चाहिये। जैसे मणिविशेष, गेरुक, मिन्नी और ठीकरा आदिमें 'यह वसंत है ' इस प्रकार बुद्धिके बलसे किया जानेवाला वसन्तका आरोप।

आगम और नोआगमके भेदसे द्रव्यकाल दो प्रकारका है। कालविषयक प्राम्हतका ज्ञायक, किन्तु वर्तमानमें उसके उपयोगसे रहित जीव आगमद्रव्यकाल है। नोआगमद्रव्यकाल ज्ञायक- शरीर, भावी और तद्व्यतिरिक्तके भेदसे तीन प्रकारका है। उनमें ज्ञायकशरीर-नोआगमद्रव्यकाल भावी, वर्तमान और समुज्जित भेदसे तीन प्रकारका है। जो जीव भविष्यमें कालप्राम्हतका ज्ञायक होगा उसे भावी नोआगमद्रव्यकाल कहते हैं। जो अमूर्तिक होकर कुम्भकारके चक्रकी अधस्तन कीलके समान वर्तना स्वभाववाला है ऐसे लोकाकाश प्रमाण पदार्थको तद्व्यतिरिक्त नोआगमद्रव्यकाल कहते हैं।

भावकाल आगमभावकाल और नोआगमभावकालके भेदसे दो प्रकारका है। इनमें जो जीव कालप्राभृतका ज्ञाता होकर वर्तमानमें तिद्विषयक उपयोगसे सिहत है उसको आगमभावकाल तथा द्रव्यकालसे उत्पन्न परिणामको नोआगमभावकाल कहा जाता है। इन कालभेदोंमेंसे यहां नोआगमभावकालको अधिकार प्राप्त समझना चाहिये जो कि समय, आवली क्षण, लब, मुहूर्त, दिवस, पक्ष, एवं मास आदिक्षप है।

अधिण मिच्छादिद्वी केवचिरं कालादो होंति ? णाणाजीवं पहुच सव्बद्धा ॥२॥ ओवसे मिध्यादृष्टि जीव कितने काल तक होते हैं ? नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥२॥

अभिप्राय यह है कि नाना जीवोंकी अपेक्षा मिथ्यादृष्टि जीव सर्व काल पाये जाते हैं-

उनका कभी अभाव नहीं होता है।

एगजीवं पडुच अणादिओ अपन्जवसिदो, अणादिओ सपन्जवसिदो, सादिओ सपज्जवसिदो। जो सो सादिओ सपज्जवसिदो तस्स इमो णिदेसो- जहण्णेण अंतोग्रहुत्तं॥३॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त मिथ्यादृष्टि जीवोंका काल तीन प्रकारका है— अनादि-अनन्त, अनादि-सान्त और सादि-सान्त। इनमें जो सादि-सान्त काल है उसका निर्देश इस प्रकार है— एक जीवकी अपेक्षा मिथ्यादृष्टि जीवोंका वह सादि-सान्त काल जघन्यसे अन्तर्मुहूर्त मात्र है ॥ ३॥

यहां एक जीवकी अपेक्षा जो अनादि-अनन्त काल कहा गया है उसे अभव्य मिथ्यादृष्टि जीवकी अपेक्षा समझना चाहिय। कारण यह कि अभव्य जीवके मिथ्यात्वका न आदि है, न मध्य है, और न अन्त भी कभी उसका होता है। भव्य मिथ्यादृष्टि ( जैसे वर्धनकुमार ) का काल अनादि होकर भी सान्त है, क्योंकि, वह मिथ्यात्वभावसे रहित होकर मुक्तिको प्राप्त करनेवाला है। कृष्ण आदिके समान किसी किसी भव्य मिथ्यादृष्टिके मिथ्यात्वका वह काल सादि-सान्त भी होता है, जो जबन्यसे अन्तर्भुहूर्त मान्न है। उसका स्पष्टीकरण इस प्रकार है— कोई सम्यग्मिथ्यादृष्टि, असंयत्तसम्यग्दृष्टि, संयतासंयत अथवा प्रमत्तसंयत जीव परिणामोंके निमित्तसे मिथ्यात्वको प्राप्त हुआ। वहांपर वह सर्वजवन्य अन्तर्भुहूर्त काल रह करके पुनः सम्यग्मिथ्यात्वको, असंयमके साथ सम्यक्त्वको, संयमासंयमको अथवा अप्रमत्तभावके साथ संयमको प्राप्त हुआ। ऐसे जीवके मिथ्यात्वका वह काल जबन्यरूपसे सर्वजवन्य अन्तर्भुहूर्त मात्र पाया जाता है।

सासादनसभ्यग्दृष्टिका मिध्यात्वको प्राप्त होकर परिणामोकी अतिराय संक्रेराताक कारण मिथ्यात्वको शीव्रतासे छोड़ना सम्भव नहीं है ।

#### उक्स्सेण अद्धवीग्मलपरियष्टं देख्णं ॥ ४ ॥

एक जीवकी अपेक्षा मिध्यात्वका वह सादि-सान्त काळ उत्कर्षसे कुळ कम अर्धपुद्गळ-परिवर्तन मात्र है ॥ ४ ॥

सासणसम्मादिद्वी केवचिरं कालादी होति ? णाणाजीवं पडुच जहण्णेण एग-समओ ॥ ५ ॥

सासादनसम्यग्दृष्टि जीव कितने काल तक होते हैं ! नाना जीवोंकी अपेक्षा जघन्यमें एक समय तक होते हैं ॥ ५ ॥

इस एक समयकी प्ररूपणा इस प्रकार है— दो, अथवा तीन, इस प्रकार एक एक अविक क्रमसे बढ़ते हुए पत्योपमके असंख्यातवें भाग प्रमाण उपशमसम्यग्दष्टि जीव उपशमसम्यक्त्रक कार्य-एक समय मात्र कालके अवशिष्ट रह जानेपर एक साथ सासादन गुणस्थानको प्राप्त हुए और एक समय वहां रहकर दूसरे समयमें सबके सब मिध्यात्वको प्राप्त हो गये। उस समय तीनों ही ठोकोंम सासादनसम्यग्दृष्टियोंका अभाव हो गया। इस प्रकार एक समय प्रमाण सासादन गुणस्थानका नाना जीवोंकी अपेक्षा जवन्य काल प्राप्त हो जाता है।

#### उक्करसेण पलिदोवमस्स असंखेज्जदिभागो ॥ ६ ॥

सासादनसभ्यग्द्रष्टि जीवोंका नाना जीवोंकी अपेक्षा उत्कृष्ट काल परयोपमके असंख्यातवें भाग प्रमाण है ॥ ६ ॥

दो, तीन अथवा चार इस प्रकार एक एक अधिक बढ़ते हुए पल्योपमके असंख्यातंत्रें भाग मात्र उपशमसम्यग्दृष्टि जीव एक समयको आदि करके उत्कर्षसे छह आविल प्रमाण उपशमसम्यक्तको कालमें शेष रहनेपर सासादन गुणस्थानको प्राप्त हुए। वे जब तक मिथ्यात्यको प्राप्त नहीं होते हैं तब तक अन्य अन्य भी उपशमसम्यग्दृष्टि जीव सासादन गुणस्थानको प्राप्त होते रहे। इस प्रकार उत्कर्षसे पल्योपमके असंख्यातवें भाग मात्र काल तक जीवोंसे परिपूर्ण होकर सासादन गुणस्थान पाया जाता है।

#### एगजीवं पहुच जहण्लेल एगसमओ ॥ ७॥

एक जीवकी अपेक्षा सासादनसम्यग्दृष्टिका जघन्य काल एक समय मात्र है ॥ ७ ॥

एक उपशमसभ्यग्दृष्टि जीव उपशमसभ्यक्तके कालमें एक समय अवशिष्ट रहनेपर सासादन गुणस्थानको प्राप्त हुआ और एक समय मात्र उस सासादन गुणस्थानके साथ रहकर दूसेर समयमें मिथ्यात्वको प्राप्त हो गया। इस प्रकार सासादन गुणस्थानका एक जीवकी अपेक्षा जघन्य काल एक समय प्रमाण उपलब्ध हो जाता है।

### उक्स्सेण छ आवलिआओ ॥८॥

एक जीवकी अपेक्षा सासादनसम्यग्दृष्टिका उत्कृष्ट काल छह आवली प्रमाण है ॥ ८॥

एक उपशमसम्यग्दृष्टि जीव उपशमसम्यक्तिक कालमें छह आवित्योंके शेष रहनेपर सासादन गुणस्थानको प्राप्त होकर वहां छह आवित्यों काल तक रहा और फिर मिथ्यालको प्राप्त हो गया। इस प्रकार सासादनसम्यग्दृष्टिका छह आवित्यों प्रमाण वह उक्तृष्ट काल प्राप्त हो जाता है। इससे अधिक काल प्राप्त न होनेका कारण यह है कि उपशमसम्यक्त्वके कालमें छह आवित्योंसे अधिक कालके शेष रहनेपर जीव सासादन गुणस्थानको प्राप्त नहीं होता है।

सम्मामिच्छाइद्वी केवचिरं कालादो होति ? णाणाजीवं पहुच जहण्णेण अंतोग्रहुत्तं ॥ ९॥

सम्यग्मिथ्यादृष्टि जीव कितने काल होते हैं ? नाना जीवोंकी अपेक्षा जघन्यसे अन्तर्मुहूर्त होते हैं ॥ ९ ॥

उकस्सेण पलिदोबमस्स असंखेज्जदिभागो ॥ १० ॥

छ. १७

नाना जीवोंकी अपेक्षा सम्यग्मिथ्यादृष्टि जीवोंका उत्कृष्ट काल पत्योपमके असंख्यातवें भाग प्रमाण है ॥ १०॥

#### एगजीवं पडुच जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ ११ ॥

एक जीवकी अपेक्षा सम्यग्मिथ्यादृष्टि जीवका जघन्य काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ ११ ॥

कोई एक मिथ्यादृष्टि जीव विशुद्ध होता हुआ सम्यग्मिथ्यात्वको प्राप्त हुआ। पुनः सर्वत्रघु अन्तर्मृहूर्त काल सम्यग्मिथ्यादृष्टि रहकर विशुद्ध होता हुआ असंयमसहित सम्यक्वको प्राप्त हो गया। इस प्रकार एक जीवकी अपेक्षा सम्यग्मिथ्यात्वका जधन्य काल अन्तर्मृहूर्त प्रमाण प्राप्त हो जाता है। अथवा संक्रेशको प्राप्त हुआ कोई वेदकसम्यग्दृष्टि जीव मिथ्यात्वको प्राप्त हुआ और वहांपर सर्वत्रघु अन्तर्मृहूर्त काल रह करके संक्रेशके नष्ट हुए विना ही मिथ्यात्वको प्राप्त हो गया। इस प्रकार भी सम्यग्मिथ्यात्वका वह जबन्य काल प्राप्त हो जाता है।

## उकस्सेण अंतोमुहुत्तं ॥ १२ ॥

एक जीवकी अपेक्षा सम्यग्मिथ्यादृष्टि जीवका उत्कृष्ट काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ १२ ॥

विशुद्धिको प्राप्त होनेवाला कोई एक मिध्यादृष्टि जीत्र सम्यग्मिध्यातको प्राप्त हुआ और वहांपर सर्वोत्कृष्ट अन्तर्मुहूर्त काल रहकर संक्षेशयुक्त होता हुआ मिथ्यात्वको प्राप्त हो गया। इस प्रकारसे एक जीवकी अपेक्षा सम्यग्मिथ्यात्वका उत्कृष्ट काल अन्तर्मुहूर्त प्रमाण उपलब्ध हो जाता है। पूर्वनिर्दिष्ट इस गुणस्थानके जधन्य अन्तर्मुहूर्त कालसे यह उत्कृष्ट अन्तर्मुहूर्त काल संस्थातगुणा है। अथवा, संक्षेशको प्राप्त होनेवाला कोई एक वेदकसम्यग्दृष्टि जीत्र सम्यग्मिथ्यात्वको प्राप्त हुआ और वहांपर सर्वोत्कृष्ट अन्तर्मुहूर्त काल रह करके असंयतसम्यग्दृष्टि हो गया। इस प्रकारसे भी सम्यग्मिथ्यादृष्टिका वह उत्कृष्ट काल प्राप्त हो जाता है।

असंजदसम्मादिष्टी केबचिरं कालादो होति १ णाणाजीवं पहुच सन्वद्धा ॥ १३॥ असंयतसम्यग्दृष्टि जीव कितने काल होते हैं । नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ १३॥

इसका कारण यह है कि अतीत, अनागत और वर्तमान इन तीनों ही कालोंमें कभी असंयतसम्यग्दष्टि जीवोंका अभाव नहीं होता।

## एगजीवं पडुच जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ १४ ॥

एक जीवकी अपेक्षा असंयतसम्यग्दष्टि जीवोंका जघन्य काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ १४॥

जिसने पहले असंयमसहित सम्यक्त्वमें बहुत वार परिवर्तन किया है ऐसा कोई एक मोह कर्मकी अट्टाईस प्रकृतियोंकी सत्ता रखनेत्राला मिथ्यादृष्टि, सम्यग्मिथ्यादृष्टि, संयतासंयत अथवा प्रमत्तसंयत जीव असंयतसम्यग्दृष्टि हुआ। वहांपर वह सर्वलघु अन्तर्भृहूर्त काल रह करके मिथ्यात्वको, सम्यग्मिथ्यात्वको, संयमासंयमको अथवा अप्रमत्तभावके साथ संयमको प्राप्त हुआ। इस प्रकार एक जीवकी अपेक्षा असंयतसम्यग्दृष्टिका जधन्य काळ अन्तर्मुहूर्त प्रमाण प्राप्त हो जाता है।

## उकस्सेण तेत्तीसं सागरीत्रमाणि सादिरेयाणि ॥ १५॥

एक जीवकी अपेक्षा असंयतसम्यग्दृष्टि जीवोंका उत्कृष्ट काल साधिक तेतीस सागरोपम है ॥ इसका स्पष्टीकरण इस प्रकार है— एक प्रमत्तसंयत, अप्रमत्तसंयत अथवा चारों उपशामकोंमेंसे कोई एक उपशामक जीव एक समय कम तेतीस सागरोपम प्रमाण आयु कर्मकी स्थितिबाले अनुत्तरिवमानवासी देवोंमें उत्पन्न हुआ । फिर वहांसे च्युत होकर वह पूर्वकोटि प्रमाण आयुवाले मनुष्योंमें उत्पन्न हुआ और वहां अन्तर्मुहूर्त प्रमाण आयुके शेप रह जाने तक असंयतसम्यग्दृष्टि ही रहा । तत्पश्चात् अप्रमत्तभावके साथ संयमको प्राप्त हुआ (१)। पुनः प्रमत्त और अप्रमत्त गुणस्थानमें सहस्रों परिवर्तन करके (२-) क्षपकश्रेणीके योग्य विशुद्धिसे विशुद्ध हो अप्रमत्तसंयत हुआ (३)। पुनः अपूर्वकरण क्षपक (४) अनिवृत्तिकरण क्षपक (५) सूक्ष्मसाम्पराय क्षपक (६) क्षीणकपाय-वीतराग-छवास्य (७) सयोगिकेवली (८) और अयोगिकेवली (९) हो करके सिद्ध हो गया। इस प्रकार इन नौ अन्तर्मुहूर्तोंसे कम और पूर्वकोटि वर्षसे अधिक तेतीस सागरोपम असंयतसम्यग्दृष्टिका उत्कृष्ट काल हो जाता है।

संजदासंजदा केविचरं कालादो होंति ? णाणाजीवं पहुच सम्बद्धा ।। १६ ।। संयतासंयत जीव कितने काल होते हैं। नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं॥१६॥ एगजीवं पहुच जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ १७॥

एक जीवकी अपेक्षा संयतासंयतोंका जघन्य काल अन्तर्मुहूर्त मात्र है ॥ १७ ॥

जिसने पहले भी बहुत बार संयमासंयम गुणस्थानमें परिवर्तन किया है ऐसा कोई एक मोह कर्मकी अट्टाईस प्रकृतियोंकी सत्ता रखनेवाला मिथ्यादृष्टि, असंयतसम्यग्दृष्टि अथवा प्रमत्तसंयत जीव पुनः परिणामोंके निमित्तसे संयमासंयम गुणस्थानको प्राप्त हुआ। वहांपर सबसे कम अन्तर्मुहूर्त काल रह करके वह यदि प्रमत्तसंयत गुणस्थानसे संयतासंयत गुणस्थानको प्राप्त हुआ है तो मिथ्यात्वको, सम्यग्मिथ्यात्वको अथवा असंयतसम्यक्त्वको प्राप्त हुआ। परन्तु यदि वह संयतासंयत होनेके पूर्व मिथ्यादृष्टि या असंयतसम्यग्दृष्टि रहा है तो वह अप्रमत्तभावके साथ संयमको प्राप्त हुआ। इस प्रकार संयतासंयत गुणस्थानका सूत्रोक्त जघन्य काल प्राप्त हो जाता है।

# उकस्सेण पुन्यकोडी देसूणा ॥ १८ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त संयतासंयत जीवोंका उत्कृष्ट काळ कुळ कम एक पूर्वकोटि प्रमाण है ॥ १८॥

मोहकर्मकी अट्ठाईस प्रकृतियोंकी सत्ता रखनेवाळा कोई एक तिर्यंच अथवा मनुष्य मिथ्यादृष्टि

जीव संज्ञी, पंचेन्द्रिय और पर्याप्तक ऐसे संमूर्छन जन्मवाले मत्स्य, क्छुआ व मेंढक आदि तिर्यंच जीवोंमें उत्पन्न हुआ और सर्वलघु अन्तर्मुहूर्त काल द्वारा सर्व पर्याप्तियोंसे पर्याप्तपनेको प्राप्त हुआ (१)। पुनः विश्राम लेता हुआ (२) विद्युद्ध हो करके (३) संयमासंयमको प्राप्त हुआ। वहांपर वह पूर्वकोटि काल तक संयमासंयमको पालन करके मरा और सौधर्म कल्पको आदि लेकर आरण-अच्युत पर्यन्त कल्पोंको देवोंमें उत्पन्न हुआ। तब वहां संयमासंयम नष्ट हो गया। इस प्रकार आदिके तीन अन्तर्मुहूर्तोंसे कम पूर्वकोटि प्रमाण संयमासंयमका उत्कृष्ट काल प्राप्त होता है।

पमत्त-अप्पमत्तसंजदा केश्विरं कालादो होंति ? गाणाजीवं पड्ड्य सब्बद्धा ॥१९॥ प्रमत्त और अप्रमत्तसंयत जीव कितने काल होते हैं ? नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ १९ ॥

#### एगजीवं पहुच जहण्णेण एगसमयं ॥ २० ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त प्रमत्त और अप्रमत्त संवतोंका जघन्य काळ एक समय है ॥२०॥

प्रमत्तसंयतका वह एक समय इस प्रकार है— एक अप्रमत्तसंयत जीव अप्रमत्तकालके क्षीण हो जानेपर तथा एक समय मात्र जीवितके शेष रहनेपर प्रमत्तसंयत हो गया तथा एक समय प्रमत्तसंयत रहकर दूसरे समयमें मरा और देव हो गया। तब प्रमाद विशिष्ट संयम नष्ट हो गया। इस प्रकारसे प्रमत्तसंयमका सूत्रोक्त एक समय मात्र काल प्राप्त हो जाता है।

अप्रमत्तसंयतका वह एक समय इस प्रकारसे प्राप्त होता है— एक प्रमत्तसंयत जीव प्रमत्त कालके क्षीण हो जानेपर तथा एक समय मात्र जीवनके शेष रह जानेपर अप्रमत्तसंयत हो गया। फिर वह अप्रमत्तसंयत गुणस्थानके साथ एक समय रह कर दूसरे समयमें मरा और देव हो गया। तब उसका अप्रमत्तसंयत गुणस्थान नष्ट हो गया। अथवा, उमशमश्रेणीसे उत्तरता हुआ कोई एक अपूर्वकरण संयत एक समय मात्र जीवनके शेष रहनेपर अप्रमत्तसंयत हुआ और द्वितीय समयमें मरकर देवोंमें उत्पन्न हो गया। इस तरह दो प्रकारसे अप्रमत्तसंयतका वह जघन्य काल एक समय मात्र पाया जाता है।

## उकस्सेण अंतोग्रहुत्तं ॥ २१ ॥

प्रमत्त और अप्रमत्तसंयतोंका एक जीवकी अपेक्षा उत्कृष्ट काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ २१॥

प्रमत्तसंयतका वह उत्कृष्ट काल इस प्रकार है— एक अप्रमत्तसंयत प्रमत्तसंयत पर्यायसे परिणत होकर और सर्वोत्कृष्ट अन्तर्भुहूर्त काल प्रमाण प्रमत्तसंयत रह करके मिथ्यात्वको प्राप्त हो गया। इस प्रकार प्रमत्तसंयतका उत्कृष्ट काल अन्तर्भुहूर्त प्राप्त हो जाता है। अप्रमत्तसंयतका वह उत्कृष्ट काल इस प्रकारसे प्राप्त होता है— एक प्रमत्तसंयत जीव अप्रमत्तसंयत होकर और वहांपर सर्वोत्कृष्ट अन्तर्भुहूर्त काल तक रह करके प्रमत्तसंयत हो गया। इस प्रकारसे उसका वह उत्कृष्ट काल उपलब्ध हो जाता है।

चउण्हं उत्रसमा केत्रचिरं कालादी होंति ? णाणाजीवं पहुच जहण्णेण एगसमयं ॥ चारों उपशामक जीव कितने काल होते हैं ! नाना जीवोंकी अपेक्षा जघन्यसे एक समय होते हैं ॥ २२ ॥

उपरामश्रेणीसे उतरनेवाले दो अथवा तीन अनिवृत्तिकरण उपरामक जीव एक समय मात्र जीवनके रोष रहनेपर अपूर्वकरण गुणस्थानवर्ती उपरामक हुए। पश्चात् एक समय मात्र उस अपूर्वकरण गुणस्थानके साथ रहकर द्वितीय समयमें मरे और देव हो गये। इस प्रकार अपूर्वकरण उपरामकका वह एक समय प्रमाण जवन्य काल प्राप्त हो जाता है। इसी प्रकार रोष तीन उपरामकोंके भी एक समयकी प्ररूपणा नाना जीवोंके आश्रयसे करना चाहिये। विशेष बात यह है कि अनिवृत्तिकरण और सूक्ष्मसाम्पराय गुणस्थानवर्ती उपरामक जीवोंके एक समयकी प्ररूपणा तो उपरामश्रेणीपर चढ़ते और उतरते हुए जीवोंका आश्रय करके दोनों प्रकारोंसे भी करना चाहिये। किन्तु उपराम्तकपाय उपरामकके उस एक समयकी प्ररूपणा चढ़ते हुए जीवोंके ही आश्रयसे करनी चाहिये।

## उकस्सेण अंतोमुहुत्तं ॥ २३ ॥

नाना जीवोंकी अपेक्षा चारों उपशामकोंका उत्कृष्ट काळ अन्तर्मुहूर्त है ॥ २३ ॥

सात आठसे टेकर चौवन तक अग्रमत्तसंयत जीव एक साथ अपूर्वकरण गुणस्थानवर्ती उपशामक हुए। जब तक वे अनिवृत्तिकरण गुणस्थानको नहीं प्राप्त होते हैं तब तक अन्य अन्य भी अग्रमत्तसंयत जीव अपूर्वकरण गुणस्थानको प्राप्त होते गये। इसी प्रकारसे उपशमश्रेणीसे उत्तरनेवाले अनिवृत्तिकरण गुणस्थानवर्ती उपशामकोंको भी अपूर्वकरण गुणस्थानको प्राप्त कराना चाहिये। इस प्रकार चढ़ते और उतरते हुए अपूर्वकरण उपशामक जीवोंसे शून्य न होकर अपूर्वकरण गुणस्थान उसके योग्य उत्कृष्ट अन्तर्मुहूर्त काल तक रहता है। इसके पश्चात् निश्चयसे उसका अभाव हो जाता है। इसी प्रकारसे अन्य तीनों उपशामकोंके भी प्रकृत उत्कृष्ट कालकी प्ररूपणा करना चाहिये। विशेष बात यह है कि उपशान्तकणाय उपशामकके उत्कृष्ट कालकी प्ररूपणा करते समय एक उपशान्तकणाय जीव चढ़ करके जब तक उत्तरता नहीं है तब तक अन्य अन्य सूक्ष्मसाम्परायिक संयत जीवोंके लिये उपशान्तकणाय गुणस्थानको चढ़ाना चाहिये। इस प्रकारसे पुनः पुनः संख्यात वार जीवोंको चढ़ाकर उसके योग्य उत्कृष्ट अन्तर्मुहूर्त कालके प्राप्त होने तक उपशान्तकाल बढ़ाना चाहिये।

## एगजीवं पडुच जहण्णेण एगसमयं ॥ २४ ॥

एक जीवकी अपेक्षा चारों उपशामकोंका जवन्य काल एक समय मात्र है ॥ २४ ॥

एक अनिवृत्तिकरण उपशामक जीव एक समय मात्र जीवनके शेष रहनेपर अपूर्वकरण उपशामक हुआ और एक समय अपूर्वकरण उपशामक रहकर द्वितीय समयमें मरणको प्राप्त होता हुआ उत्तम जातिका देव हो गया। इस प्रकारसे उसका एक समय मात्र जघन्य काल प्राप्त हो जाता है। इसी प्रकार शेष तीनों उपशामकोंके भी एक समयकी प्ररूपणा करना चाहिए। विशेषता यह है कि अनिवृत्तिकरण और सूक्ष्मसाम्पराय गुणस्थानवर्ती उपशामकोंके चढ़ने और उतरने इन दोनों ही प्रकारोंसे तथा उपशान्तकषाय उपशामकके एक ही प्रकार (उतरते हुए) से एक समयकी प्ररूपणा करनी चाहिये।

## उक्करसेण अंतोमुहुत्तं ॥ २५ ॥

एक जीवकी अपेक्षा चारों उपशामकोंका उत्कृष्ट काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ २५ ॥

यथा— एक अप्रमत्तसंयत जीव अपूर्वकरण गुणस्थानवर्ती उपशामक हुआ। वहांपर वह सर्वोत्कृष्ट अन्तर्मुहूर्त काल रहकर अनिवृत्तिकरण गुणस्थानको प्राप्त हुआ। इस प्रकार यह एक जीवकी अपेक्षा अपूर्वकरणका वह उत्कृष्ट काल प्राप्त हो जाता है। इसी प्रकारसे अन्य तीनों उपशामकोंके उत्कृष्ट कालकी प्ररूपणा करनी चाहिये।

## चदुण्हं खबगा अजोगिकेवली केवाचिरं कालादो होति ? णाणाजीवं पडुच जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ २६ ॥

अपूर्वकरण आदि चारों क्षपक और अयोगिकेवली कितने काल होते हैं ? नाना जीवोंकी अपेक्षा जघन्यसे अन्तर्मुहूर्त काल तक होते हैं ॥ २६॥

सात आठ जन अथवा अधिकसे अधिक एक सौ आठ अग्रमत्तसंयत जीव अग्रमत्तकालके बीत जानेपर अपूर्वकरण गुणस्थानवर्ती क्षपक हुए और वहांपर अन्तर्मुहूर्त रहकर अनिवृत्तिकरण क्षपक हो गये। इस प्रकार नाना जीवोंकी अपेक्षा अपूर्वकरण क्षपकोंका वह अन्तर्मुहूर्त प्रमाण जघन्य काल प्राप्त हो जाता है। इसी प्रकार अनिवृत्तिकरण सूदमसाम्पराय और क्षीणंकषाय क्षपक तथा अयोगि-केवलियोंका भी जघन्य काल जानना चाहिये।

## उक्स्सेण अंतोग्रहुत्तं ॥ २७ ॥

नाना जीवोंकी अपेक्षा चारों क्षपकों और अयोगिकेवित्योंका उत्कृष्ट काल अन्तर्मुहूर्त है। सात आठ अथवा बहुतसे अप्रमत्तसंयत जीव अपूर्वकरण गुणस्थानवर्ती क्षपक हुए और बहांपर अन्तर्मुहूर्त रह करके अनिवृत्तिकरण गुणस्थानवर्ती हो गये। उसी समय अन्य अप्रमत्त संयत जीव अपूर्वकरण क्षपक हुए। इस प्रकार पुनः पुनः संख्यात बार आरोहण कियाने चान्च रहनेपर नाना जीवोंका आश्रय करके अपूर्वकरण क्षपकोंका वह उत्कृष्ट काल प्राप्त हो जाता है। इसी प्रकारसे होष तीन क्षपकों और अयोगिकेवित्योंके भी प्रकृत कालकी प्रक्रपणा करनी चाहिये।

## एगजीवं पडुच जहण्णेण अंतोम्रहुतं ॥ २८ ॥

एक जीवकी अपेक्षा चारों क्षपकों और अयोगिकेवलियोंका जघन्य काल अन्तर्मुहूर्त है ॥

एक अप्रमत्तसंयत जीव अपूर्वकरण गुणस्थानवर्ती क्षपक हुआ और वहां अन्तर्मुहूर्त रहा करके अनिवृत्तिकरण क्षपक हो गया। इस प्रकार अपूर्वकरण क्षपकका एक जीवकी अपेक्षा प्रकृत जधन्य काल प्राप्त हो जाता है। इसी प्रकारसे शेष तीन क्षपकों और अयोगिकेवलीके भी जघन्य-कालकी प्ररूपणा करनी चाहिये।

## उकस्सेण अंतोमुहुत्तं ॥ २९ ॥

्क जीवकी अपेक्षा चारों क्षपकों और अयोगिकेवलियोंका उत्कृष्ट काल अन्तर्मुहूर्त है।।

एक अप्रमत्तसंयत जीव अपूर्वकरण क्षपक हुआ। वहांपर वह सर्वोत्कृष्ट अन्तर्मुहूर्त काल तक रह करके अनिवृत्तिकरण गुणस्थानको प्राप्त हुआ। यह एक जीवका आश्रय करके अपूर्वकरण क्षपकका उत्कृष्ट काल हुआ। इसी प्रकारसे शेष तीन श्रपकों और अयोगिकेवलियोंका काल जानना चाहिये। यहांपर जघन्य और उत्कृष्ट ये दोनों ही काल समान हैं, क्योंकि, प्रकृत अपूर्वकरण आदिके परिणामोंकी अनुकृष्टि सम्भव नहीं है।

सजोगिकेवली केवचिरं कालादो होति ? णाणाजीवं यहुच सन्बद्धा ।। ३० ॥ सयोगिकेवली जिन कितने काल होते हैं ? नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥३०॥ कारण यह कि तीनों कालोंमें ऐसा एक भी समय नहीं है जब कि सयोगिकेवली जिन न पाये जावें। इसीलिये उनका वहां सर्व काल कहा गया है।

# एगजीवं पडुच जहण्णेण अंतोष्ठहुत्तं ॥ ३१ ॥

एक जीवकी अपेक्षा संयोगिकेविटयोंका जधन्य काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ ३१॥

कोई एक क्षीणक्षाय गुणस्थानवर्ती जीव सयोगिकेवली होकर वहां अन्तर्मुहूर्त काल रहा और तत्पश्चात् समुद्धात करके योगनिरोधपूर्वक अयोगिकेवली हो गया। इस प्रकारसे सयोगिकेवली जिनका एक जीवकी अपेक्षा सूत्रोक्त जघन्य काल उपलब्ध हो जाता है।

## उक्स्सेण पुन्वकोडी देखणा ॥ ३२ ॥

एक जीवकी अपेक्षा सयोगिकेविष्योंका उत्कृष्ट काल कुछ कम पूर्वकोटि वर्ष प्रमाण है ॥
कोई एक क्षायिकसम्यग्दृष्टि देव अथवा नारकी जीव पूर्वकोटिकी आयुवाले मनुष्योंमें
उत्पन्न हुआ । वह सात मास गर्भमें रह करके गर्भमें प्रवेश करने रूप जन्मदिनसे आठ वर्षका हो
अप्रमत्तभावसे संयमको प्राप्त हुआ (१) । पश्चात् प्रमत्त और अप्रमत्त संयत गुणस्थान संबन्धी सहस्रों
परिवर्तनोंको करके (२) अप्रमत्तसंयत गुणस्थानमें अधःप्रवृत्तकरणको करके (३) क्रमशः अपूर्वकरण
(४), अनिवृत्तिकरण (५), सूक्ष्मसाम्पराय क्षपक (६) और क्षीणकषाय-वीतराम-छन्नस्य होकर (७)
सयोगिकेविष्टी हुआ और फिर इस सयोगिकेविष्टी अवस्थामें आठ वर्ष सात अन्तर्मुहूर्तोंसे कम एक पूर्वकोटि काल पर्यन्त विहार करनेक पश्चात् अयोगिकेविष्टी हो गया (८)। इस प्रकार आठ वर्ष और

आठ अन्तर्मुहुतौंसे कम पूर्वकोटि वर्ष प्रमाण सयोगिकेवलीका उत्कृष्ट काल उपलब्ध हो जाता है।

आदेसेण मदियाणुवादेण णिरयमदीए णेरइएसु मिच्छादिद्वी केवचिरं कालादी होति १ णाणाजीवं पडुच सव्बद्धा ॥ ३३ ॥

आदेशकी अपेक्षा गतिमार्गणाके अनुवादसे नरकगतिमें नारिकयोंमें मिथ्यादृष्टि जीव कितने काल होते हैं ! नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ ३३॥

## एगजीवं पडुच जहण्लेण अंतोमुहुत्तं ॥ ३४ ॥

एक जीवकी अपेक्षा नारकी मिथ्यादृष्टिका जधन्य काल अन्तर्भुहूर्त है ॥ ३४॥

वह इस प्रकारसे - जो पूर्वमें भी बहुत बार मिथ्यात्वको प्राप्त हो चुका है ऐसा एक सम्यग्निथ्यादृष्टि अथवा असंयतसम्यग्दृष्टि जीव संक्रेशको पूर्ण करके मिथ्यादृष्टि हो गया । वहांपर वह सर्वजयन्य अन्तर्मुहूर्त काल रहकर और विशुद्ध होकर सम्यक्तको अथवा सम्यग्निथ्यात्वको प्राप्त हो गया । इस प्रकार नारको मिथ्यादृष्टिका जयन्य काल अन्तर्मुहूर्त प्रमाण उपलब्ध होता है ।

### उक्कस्सेण तेत्तीसं सामरोवमाणि ॥ ३५ ॥

एक जीवकी अपेक्षा नारकी मिथ्यादृष्टि उत्कृष्ट काल तेतीस सागरोपम है ॥ ३५॥

एक तिर्यंच अथवा मनुष्य सातवीं पृथिवीमें उत्पन्न हुआ। वहांपर वह मिथ्यात्वके साय तेतीस सागरोपम काल रहकर गत्थन्तरको प्राप्त हुआ। इस प्रकार नारकी मिथ्यादृष्टिका उन्कृष्ट काल तेतीस सागरोपम उपलब्ध होता है।

## सासणसम्मादिद्वी सम्मामिच्छादिद्वी ओवं ॥ ३६ ॥

सासादनसम्यग्दृष्टि और सम्यग्मिध्यादृष्टि नारकी जीवोंका नाना व एक जीवकी अपेक्षा जन्मन्य और उत्कृष्ट काल ओवके समान है ॥ ३६ ॥

असंजदसम्मादिद्वी केवचिरं कालादी होति १ णाणाजीवं पहुच सञ्बद्धा ॥ ३७॥ नारकी असंयतसम्यग्दिष्ट कितने काल होते हैं १ नाना जीगोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ ३७॥

#### एमजीवं पद्भ जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ ३८ ॥

एक जीवकी अपेक्षा नारकी असंयतसम्यग्दष्टिका जघन्य काल अन्तर्शृहते हैं ॥ ३८॥ उक्कस्सेण तेत्तीसं सागरीवमाणि देखणाणि ॥ ३९॥

नारकी असंयतसम्यग्दृष्टिका उत्कृष्ट काल कुछ कम तेतीस सागरोपम है ॥ 🤫 ॥

पढमाए जाव सत्तमाए पुढवीए णेरइएसु मिच्छादिट्टी केवचिरं हालाही होति ? णाणाजीवं पहुच सव्वद्धाः ॥ ४० ॥ प्रथम पृथिवीसे लेकर सातवीं पृथिवी तक नारकियोंमें मिथ्यादृष्टि जीव कितने काल होते हैं ? नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ ४०॥

#### एगजीवं पहुच जहण्णेण अंतीमुहुत्तं ॥ ४१ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त पृथिवियोंके नारकी मिथ्यादृष्टि जीवोंका जधन्य काल अन्तर्मुहूर्त मात्र है ॥ ४१॥

#### उक्कस्सेण सागरीवम तिष्णि सत्त दस सत्तारस बावीस तेत्तीसं सागरीवमाणि ॥

उक्त सातों पृथिवियोंके नारकी मिथ्यादृष्टियोंका उत्कृष्ट काल क्रमशः एक, तीन, सात, दस, सतरह, बाईस और तेतीस सागरोपम प्रमाण है ॥ ४२॥

उनका यह उत्कृष्ट काल विवक्षित पृथियीके नारक जीयोंकी उत्कृष्ट आयुके अनुसार समझना चाहिये।

#### सासणसम्मादिद्वी सम्मामिच्छादिद्वी ओघं ॥ ४३ ॥

सातों पृथिवियोंके सासादनसम्यग्दिष्टि और सम्यग्मिध्यादिष्टि जीवोंका नाना और एक जीवकी अपेक्षा जघन्य व उत्कृष्ट काल ओघके समान है।। ४३॥

असंजदसम्मादिद्वी केवचिरं कालादो होति ? णाणाजीवं पडुच सन्यद्धा ॥ ४४ ॥

सातों पृथिवियोंमें नारक असंयतसम्यग्दृष्टि जीव कितने काळ होते हैं ? नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ ४४॥

#### एगजीवं पद्भच्च जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ ४५ ॥

एक जीवकी अपेक्षा सातों पृथिवियोंके नारकी असंयतसम्यग्दछि जीवोंका जघन्य काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ ४५॥

उनकस्तं सागरोवमं तिण्णि सत्त दस सत्तारस वावीस तेत्तीसं सागरोवमाणि देखुणाणि ॥ ४६॥

सातों पृथियोंके नारकी असंयतसम्यग्दष्टि जीवोंका उत्कृष्ट काल ऋमशः कुछ कम एक, तीन, सात, दस, सतरह, बाईस और तेतीस सागरोपम है।। ४६॥

यहां कुछ कमका प्रमाण प्रथम पृथिवीसे सातवीं पृथिवी तक पर्याप्तियोंकी पूर्णता, विश्राम और विशुद्धि सम्बन्धी तीन अन्तर्मुहूर्त तथा सातवीं पृथिवीमें छह (सूत्र ३९ के अनुसार ) अन्तर्मुहूर्त समझना चाहिये।

तिरिक्खगदीए तिरिक्खेसु मिच्छादिट्टी केवचिरं कालादी होंति ? णाणाजीवं पद्दच्च सब्बद्धा ॥ ४७ ॥ तिर्यंचगतिमें तिर्यंचोंमें मिथ्यादृष्टि जीव कितने काल होते हैं ? नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ ४७॥

एगजीवं पडुच्च जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ ४८ ॥

एक जीवकी अपेक्षा तिर्यंच मिथ्यादृष्टि जीवोंका जघन्य काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ ४८ ॥ उक्कस्सेण अणंतकालमसंखेजजा पोग्गलपरियद्वं ॥ ४९ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त तिर्यंच मिथ्यादृष्टि जीवोंका उत्कृष्ट काल असंख्यात पुद्गल-परिवर्तन प्रमाण अनन्त काल है ॥ ४९ ॥

### सासणसम्मादिद्वी सम्मामिच्छादिद्वी ओघं ॥ ५० ॥

सासादनसम्यग्दृष्टि और सम्यग्निध्यादृष्टि तिर्यंचोंका काल ओधके समान है ॥ ५०॥ असंजदसम्मादिद्वी केवचिरं कालादो होति १ णाणाजीवं पडुच्च सञ्बद्धा ॥५१॥ असंयतसम्यग्दृष्टि तिर्यंच जीव कितने काल होते हैं १ नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ ५१॥

एगजीवं पहुच्च जहण्णेण अंतोग्रहुत्तं ॥ ५२ ॥

एक जीवकी अपेक्षा असंयतसम्यग्दृष्टि तिर्यंचोंका जवन्य काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ ५२ ॥

उक्कस्सेण तिण्णि पलिदोवमाणि ॥ ५३ ॥

असंयतसम्यग्दछि तिर्थंचोंका उत्कृष्ट काल तीन पत्योपम है ॥ ५३ ॥

संजदासंजदा केविचरं कालादो होंति ? णाणाजीवं पहुच्च सव्वद्धा ॥ ५४ ॥

संयतासंयत तिर्यंच कितने काल होते हैं ! नाना जीत्रोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥

एकजीवं पडुच्च जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ ५५ ॥

एक जीवकी अपेक्षा संयतासंयत तिर्यंचोंका जघन्य काल अन्तर्मृहूर्त है ॥ ५५ ॥

उक्कस्सेण पुन्यकोडी देखणा ॥ ५६ ॥

एक जीवकी अपेक्षा संयतासंयत तिर्यंचोंका उत्कृष्ट काल कुछ कम पूर्वकोटि वर्ष प्रमाण है।।

पंचिदियतिरिक्ख-पंचिदियतिरिक्खपञ्जत्त-पंचिदियतिरिक्छजोणिणीसु मिन्छा-दिद्वी केवचिरं कालादो होंति ? णाणाजीवं पहुच्च सव्बद्धा ॥ ५७ ॥

पंचेन्द्रिय तिर्यंच, पंचेन्द्रिय तिर्यंच पर्याप्त और पंचेन्द्रिय तिर्यंच योनिमितयोंमें मिश्यादिष्ट कितने काल होते हैं ! नाना जीयोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ ५० ॥

एगजीवं पडुच्च जहण्णेण अंतोमुहुत्त । ५८ ॥

्रक जीवकी अपेक्षा उक्त तीनों प्रकारके तिर्यंच मिथ्यादृष्टि जीवोंका जघन्य काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ ५८॥

उक्कस्सं तिण्णि पिलदोवमाणि पुन्तको हिपुधत्तेण अन्महियाणि ॥ ५९ ॥ उक्त तिर्यंचोंका उत्कृष्ट काल पूर्वकोटि पृथक्त्वसे अधिक तीन पत्योपम है ॥ ५९ ॥ सासणसम्मादिद्वी सम्मामिच्छ। दिद्वी ओघं ॥ ६० ॥

उक्त तीनों प्रकारके तिर्यंच सासादनसम्यग्दछि और सम्यग्मिश्यादृष्टि जीवोंका काल ओवके समान है ॥ ६० ॥

असंजदसम्मा**दिही केवचिरं कालादो होंति ? णाणाजीवं पडुच्च सन्वद्धा ॥६१॥** उक्त तीनों प्रकारके तिर्यंच असंयतसम्यग्दष्टि जीव कितने काल होते हैं ? नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ ६१॥

## एगजीवं पडुच्च जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ ६२ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त तीनों प्रकारके पंचेन्द्रिय तिर्यंच असंयतसम्यग्द्रष्टि जीवोंका जघन्य काल अन्तर्भुहूर्त है ॥ ६२ ॥

उक्कस्सेण तिण्णि पलिदोवमाणि, तिण्णि पलिदोवमाणि, तिण्णि पलिदोवमाणि देसणाणि ॥ ६३ ॥

उक्त तीनों पंचेन्द्रिय तिर्यंच असंयतसम्यग्द्रष्टि जीवोंका एक जीवकी अपेक्षा उत्कृष्ट काल यथाक्रमसे तीन पल्योपम, तीन पल्योपम और कुछ कम तीन पल्योपम है ॥ ६३ ॥

#### संजदासंजदा ओघं ॥ ६४ ॥

उक्त तीनों प्रकारके पंचेन्द्रिय संयतासंयत तिर्यंचोंका काल ओघके समान है ॥ ६४ ॥ पंचिंदियतिरिक्खअपज्जता केविचिरं कालादो होंति १ णाणाजीनं पहुच सच्चद्धा ॥ पंचेन्द्रिय लब्ध्यपर्याप्तक तिर्यंच कितने काल होते हैं । नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ ६५ ॥

### एगजीवं पडुच्च जहण्णेण खुदाभवग्गहणं ॥ ६६ ॥

एक जीवकी अपेक्षा पंचेन्द्रिय लब्ध्यपर्याप्तक तिर्यंचोंका काल जघन्यसे क्षुद्रभवग्रहण प्रमाण है ॥ ६६॥

### उक्कस्सेण अंतोमुहुत्तं ॥ ६७॥

एक जीवकी अपेक्षा पंचेन्द्रिय लब्ध्यपर्याप्तक तिर्यंचोंका उत्कृष्ट काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ ६०॥ मणुसगदीए मणुस-मणुसपज्जत्त-मणुसिणीसु मिच्छादिही केवचिरं कालादी

### होंति ? णाणाजीवं पहुच्च सच्वद्धा ॥ ६८ ॥

मनुष्यगतिमें मनुष्य, मनुष्यपर्याप्त और मनुष्यनियोंमें मिध्यादृष्टि जीव कितने काल होते हैं ! नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ ६८॥

### एगजीवं पडुच्च जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ ६९ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त तीन प्रकारके मिथ्यादृष्टि मनुष्योंका जवन्य काल अन्तर्मुहूर्त है।। उक्करसेण तिण्णि पलिदोनमाणि पुन्वकोडिपुधत्तेणन्महियाणि॥ ७०॥

एक जीवकी अपेक्षा उपर्युक्त तीन प्रकारके मिथ्यादृष्टि मनुष्योंका उत्कृष्ट काल पूर्वकोटि-प्रथक्त्वसे अधिक तीन पत्योपम प्रमाण है ॥ ७० ॥

सासणसम्मादिङ्घी केवचिरं कालादो होति ? णाणाजीवं पडुच्च जहण्णेण एगसमयं ॥ ७१ ॥

उक्त तीन प्रकारके मनुष्योंमें सासादनसम्यग्दष्टि जीव कितने काल होते हैं ! नाना जीवोंकी अपेक्षा जघन्यसे एक समय होते हैं ॥ ७१॥

### उक्कस्सेण अंतोग्रहुत्तं ॥ ७२ ॥

उक्त तीन प्रकारके मनुष्योंमें सासादनसम्यग्दृष्टि जीवोंका नाना जीवोंकी अपेक्षा उत्कृष्ट काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ ७२॥

### एगजीवं पदुच्च जहण्णेण एगसमयं ॥ ७३ ॥

उक्त तीन प्रकारके सासादनसम्यग्दष्टि मनुष्योंका एक जीवकी अपेक्षा जघन्य काल एक समय है ॥ ७३ ॥

#### उक्करसं छ आविष्ठयाओ ॥ ७४ ॥

उक्त तीन प्रकारके सासादनसम्यग्दष्टि मनुष्योंका एक जीवकी अपेक्षा उत्कृष्ट काल छह आवली प्रमाण है ॥ ७४ ॥

सम्मामिच्छादिही केत्रचिरं कालादो होति? णाणाजीवं पडुच्च जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ ७५ ॥

उक्त तीन प्रकारके सम्यग्मिश्यादृष्टि मनुष्य कितने काल होते हैं ! नाना जीत्रोंकी अपेक्षा जघन्यसे अन्तर्भुहूर्त काल होते हैं ॥ ७५॥

## उक्कस्सेण अंतोम्रहुत्तं ॥ ७६ ॥

उक्त तीन प्रकारके सम्यग्निध्यादृष्टि मनुष्योंका उत्कृष्ट काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ ७६॥ एगजीवं पदुच्च जहुष्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ ७७॥ उक्त तीन प्रकारके सम्यग्मिण्यादृष्टि मनुष्योंका एक जीवकी अपेक्षा जघन्य काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ ७७ ॥

### उक्कस्सेण अंतोग्रहुत्तं ॥ ७८ ॥

उक्त तीन प्रकारके सम्यग्मिश्यादृष्टि मनुष्योंका एक जीयकी अपेक्षा उत्कृष्ट काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ ७८॥

असंजदसम्मादिङ्की केवित्रं कालादो होंति ? णाणाजीवं पडुच्च सव्यद्धा ॥७९॥ उक्त तीन प्रकारके असंयतसम्यग्दष्टि मनुष्य कितने काल होते हैं ! नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ ७९ ॥

### एगजीवं पहुच्च जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ ८० ॥

एक जीत्रकी अपेक्षा उक्त तीन प्रकारके असंयतसम्यग्दष्टि मनुष्योंका जघन्य काल अन्तर्मुहुर्त है ॥ ८० ॥

उक्कस्सेण तिण्णि पिलदोत्रमाणि, तिण्णि पिलदोत्रमाणि सादिरेयाणि, तिण्णि पिलदोत्रमाणि देखणाणि ॥ ८१ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त तीन प्रकारके असंयतसम्यग्दष्टि मनुष्योंका उत्कृष्ट काल यधाक्रमसे तीन पल्योपम, साधिक तीन पल्योपम और कुछ कम तीन पल्योपम है ॥ ८१ ॥

## संजदासंजदप्पहुंडि जाव अजोगिकेविल त्ति ओघं ॥ ८२ ॥

संयतासंयत गुणस्थानसे लेकर अयोगिकेवली तक उक्त तीनों मनुष्योंका जघन्य और उत्कृष्ट काल ओघके समान है॥ ८२॥

ओघसे यहां इतनी विशेषता समझना चाहिये कि उक्त तीन प्रकारके मनुष्य संयता-संयतोंका उत्कृष्ट काल योनिनिष्क्रमणरूप जन्मसे लेकर आठ वर्षीसे कम एक पूर्वकोटि प्रमाण है। इसका कारण यह है कि जिस प्रकार तिर्यंच जीव उत्पन्न होनेके पश्चात् अन्तर्मुहूर्तमें अणुव्रतोंको ग्रहण कर सकते हैं उस प्रकार उक्त तीन प्रकारके मनुष्योंमें कोई भी मनुष्य अन्तर्मुहूर्तमें अणुव्रतोंको ग्रहण नहीं कर सकता है, किन्तु वह योनिनिष्क्रमणरूप जन्मसे आठ वर्षका हो जानेपर ही अणुव्रतोंको ग्रहण कर सकता है।

## मणुसअपङ्जत्ता केवचिरं कालादो होति १ णाणाजीवं पहुच्य जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं ॥ ८३ ॥

उद्यपर्याप्तक मनुष्य कितने काठ होते हैं ताना जीवोंकी अपेक्षा जबन्यसे क्षुद्रभवग्रहण प्रमाण होते हैं ॥ ८३॥

#### उक्कस्सेण पिंदोवमस्स असंखेज्जदिभागो ॥ ८४ ॥

लब्ब्यपर्याप्तक मनुष्योंका उत्कृष्ट काल नाना जीत्रोंकी अपेक्षा पत्योपमके असंख्यातवें भाग प्रमाण है ॥ ८४ ॥

### एगजीवं पहुच्च जहण्णेण खुद्दाभवग्महणं ॥ ८५ ॥

लब्ब्यपर्याप्तक मनुष्योंका एक जीवकी अपेक्षा जघन्य काल क्षुद्रभवग्रहण प्रमाण है ॥८५॥ उक्कस्सेण अंतोग्रहुत्तं ॥ ८६॥

उक्त लब्ब्यपर्याप्तक मनुष्योंका उत्कृष्ट काल एक जीवकी अपेक्षा अन्तर्मुहूर्त है ॥ ८६ ॥ देवगदीए देवेसु मिच्छ।दिट्टी केवचिरं कालादो होंति ? णाणाजीवं पडुच्च सब्बद्धा ॥ ८७ ॥

देवगतिमें देवोमें मिथ्यादृष्टि जीव कितने काल होते हैं ! नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ ८७ ॥

#### एगजीवं पडुच्च जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ ८८ ॥

एक जीवकी अपेक्षा मिथ्यादृष्टि देवोंका जघन्य काळ अन्तर्भुहूर्त है ॥ ८८ ॥

#### उक्कस्सेण एक्कचीसं सागरीवमाणि ॥ ८९ ॥

एक जीवकी अपेक्षा मिथ्यादृष्टि देवोंका उत्कृष्ट काल इकतीस सागरोपम है ॥ ८९ ॥

#### सासगसम्मादिही सम्मामिच्छादिही और्घ ॥ ९० ॥

सासादनसम्यग्दष्टि और सम्यग्मिथ्यादृष्टि देवोंका काल ओवके समान है ॥ ९०॥ असंजदसम्मादिङ्की केत्रचिरं कालादो होंति ? णाणाजीवं पहुःच मन्बद्धा ॥ ९१॥

असंयतसम्यग्दृष्टि देव कितने काल होते हैं ? नाना जीवोंकी अपेश सर्व काल होते हैं !!

### एगजीवं पडुच्च जहण्णेण अंतोम्रुहुत्तं ॥ ९२ ॥

एक जीवकी अपेक्षा असंयतसम्यग्दृष्टि देवोंका जघन्य काल अन्तर्मुहूत है ॥ ९२ ॥ उक्कस्मं तेत्तीमं मागगेत्रमाणि ॥ ९३॥

एक जीवकी अपेक्षा असंयतसभ्यग्दृष्टि देवोंका उत्कृष्ट काल तेतीस सामरोपन है ॥ ९३ ॥

भवणवासियप्पहुडि जाव सदार-सहस्सारकप्पवासियदेवेसु !यञ्छादिद्वी असंजद-सम्मादिद्वी केवचिरं कालादो होति ? णाणाजीवं पड्डच्च सव्बद्धा ।: "४॥

भवनवासी देवोंसे लेकर शतार-सहस्रार कत्पवासी देवों तक मिथ्यादृष्टि और असंयत-सम्यग्दृष्टि देव कितने काल होते हैं ? नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हात ५५ ॥

### एगजीवं पहुच्च जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ ९५ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त मिध्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि देवोंका जघन्य काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ ९५ ॥

## उक्करसेण सागरोवमं पलिदोवमं सादिरेयं वे सत्त दस चोहस सोलस अट्टारस सागरोवमाणि सादिरेयाणि ॥ ९६ ॥

उक्त मिथ्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि देवोंका उत्कृष्ट काल यथाक्रमसे साधिक एक सागरोपम, साविक एक पत्योपम, साधिक दो सागरोपम, साधिक सात सागरोपम, साधिक दस सागरोपम, साधिक चौदृह सागरोपम, साधिक सोल्ह सागरोपम और साधिक अठारह सागरोपम है।

### सासणसम्मादिट्टी सम्मामिच्छादिट्टी ओवं ॥ ९७॥

भवनवासियोंसे लेकर सहस्रार कल्प तकके सासादनसम्यग्दष्टि और सम्यग्मिथ्यादृष्टि देवोंका काल ओघके समान है।। ९.७॥

## आणद जाव णवगेवज्जविमाणवासियदेवेसु मिच्छादिद्वी असंजदसम्मादिद्वी केवचिरं कालादो होंति १ णाणाजीवं पहुच्च सव्बद्धा ॥ ९८ ॥

आनत-प्राणत कल्पसे लेकर नत्र प्रैत्रेयक तक विमानवासी देवोंमें मिश्यादृष्टि और असंयत-सम्यन्दृष्टि देव कितने काल होते हैं ? नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ ९८॥

### एगजीवं पहुच्च जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ ९९ ॥

एक जीनकी अपेक्षा उपर्युक्त मिथ्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि देवेंका जवन्य काल अन्तर्मुहुर्त है ॥ ९९ ॥

## उक्कस्सेण वीसं बाबीसं तेवीसं चउवीसं पणवीसं छव्वीसं सत्तावीसं अहाबीसं एगूणतीसं तीसं एक्कतीसं सागरोवमाणि ॥ १००॥

उक्त विमानवासी देवोंका उत्कृष्ट काळ यथाऋमसे वीस, बाईस, तेईस, चौबीस, पश्चीस, छन्बीस, सत्ताईस, अट्टाईस, उनतीस, तीस और इकतीस सागरोपम है ॥ १००॥

### सासणसम्मादिद्वी सम्मामिच्छादिद्वी ओघं ॥ १०१॥

उक्त म्यारह स्थानोंमें सासादनसम्यग्दष्टि और सम्यग्मिय्यादष्टि देवोंका काल ओवके समान है॥ १०१॥

## अणुद्दिस-अणुत्तरविजय-बङ्जयंत-जयंत-अवराजिद्विमाणवासियदेवेसु असंजद-सम्मादिद्वी केनचिरं कालादो होंति ? णाणाजीवं पडुच्च सन्बद्धा ॥ १०२ ॥

अनुदिशविमानवासी देवोंमें तथा विजय, वेजयन्त, जयन्त और अपराजित इन अनुत्तर विमानवासी देवोंमें असंवतसम्यग्दृष्टि देव कितने काळ होते हैं ! नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काळ होते हैं ॥ १०२ ॥

## एगजीवं पहुच्च जहण्णेण एककतीसं बत्तीसं सागरोवमाणि सादिरेयाणि ॥१०३॥

नौ अनुदिश विमानोंमें एक जीवकी अपेक्षा उक्त देवोंका जधन्य काल साधिक इकतीस सागरोपम और चार अनुक्तर विमानोंमें साधिक बक्तीस सागरोपम है ॥ १०३॥

इन विमानोंमें गुणस्थानपरिवर्तन नहीं है, क्योंकि, वहां एक असंयतसम्यग्दष्टि गुणस्थानके सिवाय अन्य किसी भी गुणस्थानकी सम्भावना नहीं है। यहांपर साधिकताका प्रमाण एक समय मात्र समझना चाहिये, क्योंकि, अधस्तन विमानवासी देवोंकी एक समय अधिक उत्कृष्ट स्थिति ही ऊपरके विमानवासी देवोंकी ज्ञान्य स्थिति होती है, ऐसा आचार्यपरंपरागत उपदेश है।

#### उक्कस्सेण बत्तीस तेत्तीस सागरोवमाणि ॥ १०४॥

उक्त विमानोंमें उनका उत्कृष्ट काल यथाऋमसे बत्तीस सागरोपम और तेत्तीस सागरोपम है ॥ १०४॥

अधस्तन नौ अनुदिश विमानोंमें पूरे बसीस सागरोपम प्रमाण तथा चारों अनुत्तर विमानोंमें पूरे तेसीस सागरोपम प्रमाण उन्कृष्ट काल है।

सन्बद्धसिद्धिविमाणवासियदेवेसु असंजदसम्मादिद्वी केवचिरं कालादो होंति १ णाणाजीवं पहुच्च सन्बद्धा ॥ १०५॥

सर्वार्थिसिद्धि विमानवासी देवोंमें असंयतसम्यग्दष्टि देव कितने काल होते हैं ! नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ १०५ ॥

एगजीवं पहुच्च जहण्णुक्कस्सेण तेत्तीसं सागरोत्रमाणि ॥ १०६ ॥

सर्वार्थसिद्धिमें एक जीवकी अपेक्षा जधन्य व उत्कृष्ट काल तेत्तीस सागरोपम है ॥१०६॥ इंदियाणुवादेण एइंदिया केविचरं कालादो होति ? णाणाजीवं पहुच सन्वद्धा ॥ इन्द्रियमार्गणाके अनुवादसे एकेन्द्रिय जीव कितने काल होते हैं ? नाना जीवोंकी अपेक्षा

सर्व काल होते हैं ॥ १०७॥

## एगजीवं पडुच्च जहण्णेण खुद्दाभवम्गहणं ॥ १०८ ॥

एक जीवकी अपेक्षा एकेन्द्रिय जीवोंका जघन्य काल क्षुद्रभवग्रहण प्रमाण है ॥ १०८॥

#### उक्कस्सेण अणंतकालमसंखेलयोग्गलपरियट्ट ॥ १०९ ॥

एक जीवकी अपेक्षा एकेन्द्रिय जीवोंका उत्कृष्ट काल असंख्यात पुद्गलपरिवर्तनस्वरूप अनन्त काल है ॥ १०९ ॥

बादरएइंदिया केवचिरं कालादो होंति ? णाणाजीवं पहुच्च सन्बद्धा ॥ ११० ॥

बादर एकेन्द्रिय जीव कितने काल होते हैं !नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ एमजीवं पहुच्च जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं ॥ १११॥

एक जीवकी अपेक्षा बादर एकेन्द्रिय जीवोंका जघन्य काल क्षुद्रभवग्रहण प्रमाण है ॥१११॥ उक्कस्सेण अंगुलस्स असंखेजजदिभागो असंखेजजासंखेजजाओ ओसप्पिणि-उम्सप्पिणीओ ॥ ११२ ॥

एक जीवकी अपेक्षा बादर एकेन्द्रिय जीवोंका उत्कृष्ट काल अगुलके असंख्यातवे भाग प्रमाण असंख्यातासंख्यात अवसर्पिणी और उत्सर्पिणी प्रमाण है ॥ ११२॥

बादरेइंदियपञ्जता केविचरं कालादो होति ? णाणाजीवं पडुच्च सञ्बद्धा ॥११३ बादर एकेन्द्रिय पर्याप्त जीव कितने काल होते हैं : नाना जीवींकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ ११३ ॥

एगजीवं पहुच्च जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ ११४ ॥

एक जीवकी अपेक्षा बादर एकेन्द्रिय पर्याप्त जीवोंका जधन्य काळ अन्तर्मुहूर्त है ॥११४॥ उक्कस्सेण संखेडजाणि वाससहस्साणि ॥ ११५॥

एक जीवकी अपेक्षा बादर एकेन्द्रिय पर्याप्तक जीवोंका उत्कृष्ट काल संख्यात हजार वर्ष है ॥ बादरेइंदियअपञ्जत्ता केवचिरं कालादो होंति १ णाणाजीवं पहुच्च सम्बद्धा ॥

बादर एकेन्द्रिय लघ्ध्यपर्याप्तक जीव कितने काल होते हैं ? नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ ११६॥

एमजीवं पडुच्च जहण्णेण खुद्दाभवग्महणं ॥ ११७॥

एक जीवकी अपेक्षा बादर एकेन्द्रिय छव्ध्यपर्याप्तक जीवोंका जघन्य काल क्षुद्रभवध्रहण प्रमाण है ॥ ११७॥

उक्कस्सेण अंतोम्रहुत्तं ॥ ११८ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका उत्कृष्ट काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ ११८॥

सुहमएइंदिया केत्रचिरं कालादो होति १ णाणाजीवं पहुच्च सच्वद्धा ॥ ११९ ॥ सुक्ष एकेन्द्रिय जीव कितने काल होते हैं १ नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥

एगजीवं पहुच्च जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं ॥ १२० ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका जघन्य काल क्षुद्रभवग्रहण प्रमाण है ॥ १२०॥

उक्कस्सेण असंखेन्जा लोगा ॥ १२१ ॥

उक्त जीयोंका उत्कृष्ट काल असंख्यात लोक प्रमाण है ॥ १२१ ॥

सुहुमेइंदियपञ्जत्ता केविचरं कालादो होंति ? णाणाजीवं पहुच सन्बद्धा ॥१२२॥ सूक्ष्म एकेन्द्रिय पर्याप्तक जीव कितने काल होते हैं ? नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ १२२॥

एमजीत्रं पहुच्च जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ १२३ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका जघन्य काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ १२३॥ उक्कस्सेण अंतोम्रहुत्तं ॥ १२४॥

सूरम एकेन्द्रिय पर्यातक जीवोंका उन्कृष्ट काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ १२४॥

सुहुमेइंदियअपज्ञता केविचरं कालादो होंति १ णाणाजीवं पहुच सञ्बद्धा ॥१२५ सूक्ष्म एकेन्द्रिय लब्ब्यपर्याप्तक जीव कितने काल होते हैं १ नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ १२५॥

एगजीवं पहुच जहण्णेण खुद्दाभवण्गहणं ॥ १२६॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका जघन्य काल क्षुद्रभवग्रहण ग्रमाण है।। १२६॥ उक्कस्मेण अंतोप्रहुत्तं ॥ १२७॥

उक्त जीवोंका उत्कृष्ट काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ १२७ ॥

बीइंदिया तीइंदिया चडरिंदिया बीइंदिय-तीइंदिय-चडरिंदियपज्जत्ता केविचरं कालादो होंति ? णाणाजीवं पडुच सन्बद्धा ॥ १२८ ॥

द्दीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय जीव तथा द्वीन्द्रिय पर्याप्तक, त्रीन्द्रिय पर्याप्तक और चतुरिन्द्रिय पर्याप्तक जीव कितने काळ होते हैं ! नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काळ होते हैं ॥१२८॥

एमजीत्रं पहुच जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं अंतीमुहुत्तं ॥ १२९ ॥

एक जीवकी अपेक्षा द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय जीवोंका जधन्य काल क्षुद्रभव-स्रहण मात्र तथा द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय पर्याप्त जीवोंका वह जधन्य काल अन्तर्मुहूर्त प्रमाण हैं ॥ १२९॥

उक्कम्सेण संखेजजाणि वासमहस्साणि ॥ १३० ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका उत्कृष्ट काल संस्थात हजार वर्ष मात्र है ॥ १३० ॥ वीइंदिय-तीइंदिय-चडिरंदिया अपज्जत्ता कवित्रं कालादी होति ? णाणाजीवं पड्च सन्बद्धा ॥ १३१ ॥

द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय लञ्च्यपर्याप्तक जीव कितने काल होते हैं ! नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ १३१॥

एगजीवं पडुच जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं॥ १३२ ॥

एक जीवकी अधेक्षा उक्त जीवोंका जधन्य काल क्षुद्रभवग्रहण प्रमाण है ॥ १३२ ॥ उक्कम्सेण अंतोधुहुत्तं ॥ १३३ ॥

उक्त जीत्रोंका उत्कृष्ट काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ १३३ ॥

पंचिदिय-पंचिदियपज्जत्तएसु मिच्छादिद्वी केवचिरं कालादी होंति ? णाणाजीवं पहुच सब्बद्धा ॥ १३४ ॥

पंचेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय पर्याप्तकोंमें मिथ्यादृष्टि जीव कितने काल होते हैं ? नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ १३४॥

एगजीवं पडुच जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ १३५ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका जघन्य काल अन्तर्मुहर्त प्रमाण है ॥ १३५॥

उनकस्तेण सागरीवमसहस्साणि पुन्वकोडिपुधत्तेणब्भहियाणि, सागरीवम-सदपुधत्तं ॥ १३६ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उत्कृष्ट काल क्रमसे पूर्वकोटिपृथक्वसे अधिक हजार सागरोपम और सागरोपमशतपृथक्व प्रमाण है ॥ १३६॥

सासणसम्मादिद्विष्पहुडि जाव अजोगिकेविल त्ति ओदं ॥ १३७॥

सासादनसम्यग्दृष्टिसे लेकर अयोगिकेवली गुणस्थान तक उपर्युक्त पंचेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय पर्याप्त जीवोंका काल ओघके समान है ॥ १३७ ॥

पंचिदियअपज्जता बीइंदियअपज्जतभंगी ॥ १३८ ॥

पंचेन्द्रिय लब्ध्यपर्याप्तक जीवोंका काल द्वीन्द्रिय लब्ध्यपर्याप्तक जीवोंके कालके समान है।।
कायाणुवादेण पुढिवकाइया आउकाइया तेउकाइया वाउकाइया केवचिरं कालादो
होंति ? णाणाजीवं पहुच्च सच्बद्धा ॥ १३९॥

कायमार्गणांके अनुवादसे पृथिवीकायिक, जलकायिक, तेजकायिक और वायुकायिक जीव कितने काल होते हैं ? नाना जीयोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ १३९॥

एमजीवं पहुच्च जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं ॥ १४० ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका जधन्य काल क्षुद्रभवम्रहण प्रमाण है ॥ १४० ॥ । उक्कस्सेण असंखेडजा लोगा ॥ १४१ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका उत्कृष्ट काळ असंख्यात लोक प्रमाण है ॥ १४१ ॥

बादरपुढविकाइया बादरआउकाइया बादरतेउकाइया बादरवाउकाइया बादर-बणप्फदिकाइयपत्तेयसरीरा केवचिरं कालादो होंति ? णाणाजीवं पडुच सब्बद्धा ॥ १४२ ॥ बादर पृथिवीकायिक, बादर जलकायिक, बादर तेजकायिक, बादर वायुकायिक और बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीर जीव कितने काल होते हैं ? नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ १४२ ॥

एगजीवं पहुच जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं ॥ १४३ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका जधन्य काल क्षुद्रभवप्रहण प्रमाण है ॥ १४३ ॥

उक्कस्सेण कम्मद्विदी ॥ १४४ ॥

उक्त जीवोंका उत्कृष्ट काल कर्मस्थिति प्रमाण है ॥ १४४॥

यहांपर कमिस्थितिस दर्शनमोहकी सत्तर कोड़ाकोड़ी सागरोपम प्रमाण उत्कृष्ट स्थितिको म्रहण करना चाहिये।

नादरपुढिनिकाइय-नादरआउकाइय-बादरतेउकाइय-बादरताउकाइय-बादरवणप्किद-काइयपत्तेयसरीरपञ्जत्ता केविचरं कालादो होति ? णाणाजीवं पहुच सन्त्रद्धा ॥ १४५ ॥

बादर पृथिवीकायिक पर्याप्त, बादर जलकायिक पर्याप्त, बादर अग्निकायिक पर्याप्त, बादर बायुकायिक पर्याप्त और बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीर पर्याप्त जीव कितने काल होते हैं ? नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ १४५ ॥

एगजीवं पहुच्च जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ १४६ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका जधन्य काल अन्तर्मृहर्त है ॥ १४६ ॥

उक्ऋस्सेण संखेजजाणि वाससहस्साणि ॥ १४७ ॥

उक्त जीवोंका उत्कृष्ट काल संख्यात हजार वर्ष है ॥ १४७ ॥

उनमें शुद्ध पृथिवीकायिक पर्याप्तक जीवोंकी उत्कृष्ट आयुस्थितिका प्रमाण बारह हजार (१२०००) वर्ष, खर पृथिवीकायिक जीवोंकी स्थितिका प्रमाण बाईस हजार (२२०००) वर्ष, जलकायिक पर्याप्तक जीवोंकी स्थितिका प्रमाण सात हजार (७०००) वर्ष, अग्निकायिक पर्याप्तक जीवोंकी स्थितिका प्रमाण तीन (३) दिवस, वायुकायिक पर्याप्तक जीवोंकी स्थितिका प्रमाण तीन हजार (३०००) वर्ष और वनस्पतिकायिक पर्याप्तक जीवोंकी स्थितिका प्रमाण दस हजार (१००००) वर्ष है। इन आयुस्थितियोंमें लगातार संख्यात हजार बार उत्पन्न होनेपर संख्यात हजार वर्ष हो जाते हैं। जैसे एक अविवक्षित कायवाला जीव विवक्षित कायवाले जीवोंमें उत्पन्न हुआ, तत्पश्चात् वह उसी कायवाले जीवोंमें संख्यात हजार वर्ष तक परिश्रमण करता हुआ अविवक्षित कायको प्राप्त हो गया। इस प्रकार विवक्षित कायवाले जीवका उत्कृष्ट काल समझना चाहिय।

वादरपुढिनिकाइय-बादरआउकाइय-बादरतेउकाइय-बादरवाउकाइय-बादरवण-प्कदिकाइयपत्तेयमरीरअपजत्ता केवचिरं कालादो होति १ णाणाजीवं पहुच सन्वद्धा ॥१४८

वादर पृथिवीकायिक लब्ध्यपर्याप्तक, बादर जलकायिक लब्ध्यपर्याप्तक, बादर तेजकायिक लब्ध्यपर्याप्तक, बादर वायुकायिक लब्ध्यपर्याप्तक और बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीर लब्ध्यपर्याप्तक जीव कितने काल होते हैं ? नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ १४८॥

एगजीवं पहुच्च जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं ॥ १४९॥ एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका जघन्य काल क्षुद्रभवग्रहण प्रमाण है ॥ १४९॥ उक्कस्सेण अंतोग्रहुत्तं ॥ १५०॥ उक्त जीवोंका उत्कृष्ट काल अन्तर्महर्त है ॥ १५०॥

सुद्दुमपुढविकाइया सुद्दुमआउकाइया सुद्दुमतेष्ठकाइया सुद्दुमवाउकाइया सुद्दुम-वणप्फदिकाइया सुद्दुमणिगोदजीवा तस्सेव पञ्जकापञ्जका सुद्दुमेशंदियपञ्जत-अपञ्जताणं भंगो॥

सूक्ष्म पृथिनीकायिक, सूक्ष्म जलकायिक, सूक्ष्म तेजकायिक, सूक्ष्म वायुकायिक, सूक्ष्म वनस्पतिकायिक, सूक्ष्म निमोद जीव और उनके ही पर्याप्त तथा अपर्याप्त जीवोंका काल सूक्ष्म एकेन्द्रिय पर्याप्त और अपर्याप्तिके कालके समान है ॥ १५१॥

वणप्कदिकाइयाणं एइंदियाणं भंगो ॥ १५२॥

वनस्पतिकायिक जीवोंका काळ एकेन्द्रिय जीवोंके काळके समान है ॥ १५२ ॥ णिगोदजीवा केवचिरं काळादो होंति ? णाणाजीवं पहुच्च सव्वद्धा ॥ १५३ ॥ निगोद जीव कितने काळ होते हैं ? नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काळ होते हैं ॥१५३॥ एगजीवं पहुच जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं ॥ १५४॥

एक जीवकी अपेक्षा निगोद जीवोंका जघन्य काल क्षुद्रभवग्रहण प्रमाण है ॥ १५४॥ उक्कस्सेण अड्डाइउजादो पोग्गलपरियक्टं ॥ १५५॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका उत्कृष्ट काल अदाई पुद्रलपरिवर्तन प्रमाण है ॥१५५॥

बादरणिगोदजीवाणं बादरपुढविकाइयाणं भंगो ॥ १५६॥

बादर निगोद जीवोंका काल बादर पृथिवीकायिक जीवोंके समान है ॥ १५६॥

तसकाइय-तसकाइयपजनएसु मिच्छादिद्वी केवचिरं कालादो होति ? णाणाजीवं पहुच्च सच्वद्वा ॥ १५७॥

त्रसकायिक और त्रसकायिक पर्याप्तकोंमें मिथ्यादृष्टि जीव कितने काल होते हैं ? नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ १५७॥

एगजीवं पडुच जहण्णेण अंतोग्रहुतं ॥ १५८ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका जघन्य काल अन्तर्मुहर्त है ॥ १५८ ॥

उक्कस्सेण वे सामरोवमसहस्साणि पुन्तकोडिपुधत्तेणव्महियाणि, वे सामरोवम-सहस्साणि ॥ १५९॥ त्रसकायिक मिथ्यादृष्टि जीवोंका उत्कृष्ट काल पूर्वकोटिपृथक्त्वसे अधिक दो हजार सागरोपम और त्रसकायिक पर्याप्तक जीवोंका उत्कृष्ट काल पूरे दो हजार सागरोपम प्रमाण है ॥ १५९ ॥

### सासणसम्मादिद्विप्पहुडि जाव अजोगिकेवलि ति ओघं ॥ १६० ॥

सासादनसम्बन्द्रष्टिसे लेकर अयोगिकेक्टी गुणस्थान तक उक्त त्रसकायिक और त्रसकायिक पर्याप्त जीवोंका काल ओव्वंद समान है ॥ १६०॥

### तसकाइयअषज्जनाणं पंचिदियअपज्जनभंगो ॥ १६१ ॥

त्रसकायिक रुज्यपर्याप्तकोंका काल पंचेन्द्रिय लब्ध्यपर्याप्तकोंके समान है ॥ १६१॥

जोगाणुवादेण पचमणजोगिपंचविजोगीसु मिच्छादिद्वी असंजदसम्मादिद्वी संजदासंजदा पमत्तसंजदा अप्पमत्तसंजदा सजोगिकेवली केवचिरं कालादी होति? णाणाजीवं पडुच सच्वद्धा ॥ १६२ ॥

योगमार्गणाके अनुवादसे पांचों मनोयोगी और पांचों वचनयोगी जीवोंमें मिथ्यादृष्टि, असंयतसम्यग्दृष्टि, संयतासंयत, प्रमत्तसंयत, अप्रमत्तसंयत और सयोगिकवर्छ कितने काल होते हैं ! नाना जीवोंकी अपेक्षा मब काल होते हैं ॥ १६२ ॥

#### एगजीवं पड्च जहण्णेण एगसमयं ॥ १६३ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका जधन्य काल एक समय है ॥ १६३॥

यहां पांचों मनोयोगी और पांचों वचनयोगी जीवोंमें मिथ्यादृष्टि एवं असंयतसभ्यग्दृष्टि आदि उक्त छह गुणस्थानवर्ती जीवोंके एक समय मात्र जधन्य कालका जो निर्देश किया गया है वह योगपरिवर्तन, गुणस्थानपरिवर्तन, मरण और व्याधातकी अपेक्षासे समझना चाहिये। यथा योगपरिवर्तनकी अपेक्षा कोई एक सासादनसभ्यग्दृष्टि आदि जीव मनोयोगके साथ अवस्थित था। उसके मनोयोगकालके एक समय मात्र अविश्वर रहनेपर यह उस मनोयोगके साथ मिथ्यादृष्टि हो गया। तत्यश्चात् वह मिथ्यादृष्टि ही रहकर बचनयोगी अथवा काययोगी हो गया। इस प्रकार योगपरिवर्तनकी अपेक्षा मनोयोगी मिथ्यादृष्टि जीवका एक समय मात्र जबन्य काल उपलब्ध हो जाता है। गुणस्थान-परिवर्तनकी अपेक्षा कोई एक मिथ्यादृष्टि जीव वचनयोग अथवा काययोगके साथ स्थित था। उसके इन योगोंके कालके क्षाण होनेपर वह मनोयोगी हो गया और एक समय मात्र मिथ्यात्वके साथ मनोयोगी रहकर दितीय समयमें वह सभ्यग्मिथ्यादृष्टि अथवा असंयमके साथ सम्यग्दृष्टि या संयतासंयन अथवा अप्रमत्तभावके साथ संयत हो गया, इस प्रकार गुणस्थानपरिवर्तनकी अपेक्षा मनोयोगी मिथ्या-दृष्टिका एक समय मात्र जबन्य काल उपलब्ध हो जाता है।

कोई एक मिथ्यादृष्टि बचनयोग अथवा काययोगके साथ स्थित था। उसके इन योगोंके काळके क्षीण हो जानेपर बह मनोयोगी हो गया तथा उस मनोयोगके साथ एक समय मिथ्यादृष्टि रहकर द्वितीय समयम मरणको प्राप्त होता हुआ यदि तिर्यंच या मनुष्योंमें उत्पन्न होता है तो कार्मण-काययोगी अथवा औदारिकमिश्रकाययोगी हो जाता है, और यदि देवों या नारिकयोंमें उत्पन्न होता है तो कार्मणकाययोगी या वैक्रियिकमिश्रकाययोगी हो जाता है। इस प्रकार मरणकी अपेक्षा मनोयोगी मिथ्यादृष्टिका सूत्रोक्त जबन्य काल उपलब्ध होता है।

कोई एक मिथ्यादृष्टि जीव वचनयोग अथवा काययोगके साथ अवस्थित था। उसके इन योगोंका विनाश हो जानेपर वह मनोयोगी हो गया और एक समय उस मनोयोगके साथ मिथ्यादृष्टि ही रहा। पश्चात् द्वितीय समयमें वह व्याघातको प्राप्त होकर काययोगी हो गया और मिथ्यादृष्टि ही रहा। इस प्रकार व्याघातकी अपेक्षा मनोयोगी मिथ्यादृष्टिका एक समय मात्र जवन्य काल उपलब्ध होता है। इसी प्रकार सूत्रोक्त पांच मनोयोगों और पांच मनोयोगोंमें किसी भी योगकी विवक्षासे मिथ्यादृष्टि, असंयतसम्यग्दृष्टि, संयतासंवत, प्रमत्तसंयत, अप्रमत्तसंयत और सयोगिकेवलीके एक समय मात्र जघन्य कालको भी यथासभ्यव समझना चाहिये। इतना विशेष जानना चाहिये कि अप्रमत्तसंयतके व्याघातकी सम्भावना नहीं है।

# उक्कस्सेण अंनोम्रहुत्तं ॥ १६४॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त पांचों मनोयोगी तथा पांचों वचनयोगी मिथ्यादृष्टि, असंयत-सम्यग्दृष्टि, संयतासंयत, प्रमत्तसंयत, अप्रमत्तसंयत और सयोगिकेवलीका उन्कृष्ट काल अन्तर्सुहूर्त है।

### सासणसम्मादिद्वी ओघं ॥ १६५ ॥

एक जीवकी अपेक्षा पांचों मनोयोगी और पांचों वचनयोगी सासादनसम्यग्दृष्टियोंका काळ ओवके समान है ॥ १६५॥

### सम्मामिच्छादिद्वी केत्रचिरं कालादो होति ? णाणाजीवं पडुच्च जहण्णेण एगसमयं ॥ १६६ ॥

पांचों मनोयोगी और पांचों बचनयोगी सम्यग्मिथ्यादृष्टि जेल कितने काल होते हैं। नाना जीवोंकी अपेक्षा एक समय मात्र होते हैं॥ १६६॥

#### उक्कस्मेण पिटदोवमस्स असंखेज्जदिभागो ॥ १६७ ॥

उक्त पांचों मनोयोगी और पांचों वचनयोगी सभ्यम्मित्यादृष्टि जीवोंका उत्कृष्ट काल पञ्योपमके असंख्यातेंवें भाग है ॥ १६७॥

### एगजीवं पहुच्च जहण्णेण एगसमयं ॥ १६८ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त पांचों मनोयोग और पांचों वचनवागवाले सम्यागमध्यादृष्टि जीवोंका जघन्य काल एक समय है।। १६८॥

### उक्कस्सेण अंतोमुहुत्तं ॥ १६९ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त सम्यग्मिश्यादृष्टि जीवोंका उत्कृष्ट काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ १६९॥ चदुण्हमुत्रसमा चदुण्हं खत्रमा केत्रचिरं कालादो होंति १ णाणाजीवं पडुच्च जहुण्णेण एगसमयं ॥ १७०॥

पांचों मनोयोगी और पांचों बचनयोगी चारों उपशामक और क्षपक कितने काल होते हैं ? नाना जीवोंकी अपेक्षा जधन्यसे एक समय होते हैं ॥ १७०॥

यह एक समय प्रमाण जधन्य काल चारों उपशामकोंके व्याघातके विना योगपरिवर्तन, गुणस्थानपरिवर्तन और भरणकी अपेक्षा तथा चारों क्षपकोंके मरण व व्याघातके विना योगपरिवर्तन और गुणस्थानपरिवर्तनकी अपेक्षा जानना चाहिये।

उक्कस्सेण अंतोम्रहुत्तं ॥ १७१ ॥

नाना जीत्रोंकी अपेक्षा उक्त जीत्रोंका उत्कृष्ट काल अन्तर्भुहूर्त है ॥ १७१॥

एगजीवं पहुच्च जहण्णेण एगसमयं ॥ १७२ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका जघन्य काल एक समय है ॥ १७२ ॥

उक्करसेण अंतोम्रहुतं ॥ १७३॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका उत्क्रष्ट काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ १७३ ॥

कायजोगीसु मिच्छादिष्टी केविचरं कालादी होंति १ णाणाजीवं पहुच्च सब्बद्धाः।' काययोगियोंमें मिथ्यादृष्टि जीव कितने काल होते हैं / नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ १७४॥

एमजीवं पहुच्च जहण्णेण एगसमयं ॥ १७५॥

एक जीवकी अपेक्षा काययोगी मिथ्यादृष्टि जीवोंका जघन्य काल एक समय है ॥१०५॥ उक्कस्सेण अणंतकालमसंखेजजा पोग्गलपरियट्टं ॥ १७६॥

एक जीवकी अपेक्षा काययोगी मिथ्यादृष्टि जीवोंका उत्कृष्ट काल अनन्त कालस्वरूप असंख्यात पुद्गलपरिवर्तन है। १७६॥

सासणसम्मादिष्टिष्पहुडि जाव सजोगिकेविल ति मणजोगिकंगो ॥ १७७॥ सासादनसम्यग्दछि गुणस्यानसे लेकर सयोगिकेविल गुणस्थान तक काणशियोंका उः मनोयोगियोंके समान है ॥ १७७॥

औरालियकायजोगीस मिच्छादिही केवचिरं कालादो होति ? काणार्जावं परुष्च सन्बद्धा ॥ १७८ ॥

औदारिककाययोगियोंमें मिथ्यादृष्टि जीव कितने काल होते हैं ! नाना जीवोंका जेशा सर्व काल होते हैं ॥ १७८॥

### एगजीवं पहुच्च जहण्णेण एगसमयं ॥ १७९॥

एक जीवकी अपेक्षा औदारिककाययोगी मिथ्यादृष्टियोंका जधन्य काल एक समयं है ॥ उकस्सेण बाबीसं वासहस्साणि देस्रणाणि ॥ १८० ॥

उक्त जीवोंका एक जीवकी अपेक्षा उत्कृष्ट काल कुछ क्रम बाईस हजार वर्ष है ॥१८०॥ एक तिर्यंच, मनुष्य अथवा देव बाईस हजार वर्षकी आयुरियतिवाले एकेन्द्रियोंमें उत्पन्न होकर सर्वजघन्य अन्तर्मुहुर्त कालमें पर्याप्त हुआ । पश्चात् वह औदारिकशरीरके अपर्याप्तकालसे कम बाईस हजार वर्ष तक औदारिककाययोगके साथ रह करके पुनः अन्य योगको प्राप्त हुआ। इस प्रकारसे कुछ कम बाईस हजार वर्ष प्रमाण औदारिककाययोगी मिथ्यादृष्टिका उत्कृष्ट काल उपलब्ध हो जाता है।

## सासणसम्मादिद्विष्पहुडि जाव सजोगिकेविल ति मणजोगिभंगो ॥ १८१ ॥

सासादनसम्यग्दिष्टिसे लेकर सयोगिकेवली गुणस्थान तक औदारिककाययोगियोंका काल मनोयोगियोंके समान है ॥ १८१ ॥

ओरालियमिस्सकायजोगीसु मिच्छादिद्वी केवचिरं कालादी होंति ? जाणाजीवं पद्धच सन्बद्धा ॥ १८२ ॥

औदारिकमिश्रकाययोगियोंमें मिथ्यादृष्टि जीव कितने काल होते हैं ? नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ १८२ ॥

## एगजीवं पहुच जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं तिसमऊणं ॥ १८३ ॥

एक जीवकी अपेक्षा औदारिकमिश्रकाययोगी मिथ्यादृष्टि जीवोंका जघन्य काल तीन समय कम क्षद्रभवप्रहण प्रमाण है ॥ १८३ ॥

## उकस्सेण अंतोग्रहत्तं ॥ १८४ ॥

एक जीवकी अपेक्षा औदारिकमिश्रकाययोगी मिथ्यादृष्टि जीवोंका उत्कृष्ट काल अन्तर्मुहर्त है ॥ १८४ ॥

सासणसम्मादिद्री केवचिरं कालादो होति ? णाणाजीवं पद्भ जहण्लेण एगसमयं ।। औदारिकमिश्रकाययोगी सासादनसम्यग्दष्टि जीव कितने काळ होते हैं ! नाना जीवोंकी अपेक्षा जघन्यसे एक समय होते हैं ॥ १८५॥

#### उक्कस्मेण पलिदोवमस्य असंखेज्जदिभागो ॥ १८६ ॥

नाना जीवोंकी अपेक्षा उक्त जीवोंका उन्कृष्ट काळ परयोपमके असंख्यातवें भाग प्रमाण है ॥ एगजीवं पद्धच जहण्णेण एगसमओ ॥ १८७ ॥

छ. २०

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका जघन्य काल एक समय है ॥ १८७ ॥ उक्स्सेण छ आविलयाओ समऊणाओ ॥ १८८ ॥

उक्त जीवोंका एक जीवकी अपेक्षा उत्कृष्ट काल एक समय कम छह आवली प्रमाण है।। असंजदसम्मादिद्वी केवचिरं कालादो होति ? णाणाजीवं पडुच्च जहण्णेण अंतोग्रहुत्तं ।। १८९॥

औदारिकमिश्रकाययोगी असंयतसम्यन्दृष्टि जीव कितने काल होते हैं ! नाना जीवोंकी अपेक्षा जघन्यसे अन्तर्मुहूर्त काल होते हैं॥ १८९॥

उकस्सेण अंतोम्रहुत्तं ॥ १९० ॥

नाना जीवोंकी अपेक्षा उक्त जीवोंका उत्कृष्ट काल अन्तर्मृहूर्त मात्र है ॥ १९०॥

एमजीवं पडुच जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ १९१ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका जघन्य काल अन्तर्मुहूर्त मात्र है ॥ १९१॥

उकस्सेण अंतोम्रहुत्तं ॥ १९२ ॥

एक जीवकी अपेक्षा औदारिकमिश्रकाययोगी असंयतसम्यग्दष्टियोंका उत्कृष्ट काल अन्तर्मुहूर्त मात्र है ॥ १९२ ॥

सजोगिकेवली केवचिरं कालादो होंति ? णाणाजीवं पडुच जहण्णेण एगसमयं ॥ औदारिकमिश्रकाययोगी सयोगिकेवली कितने काल होते हैं ! नाना जीवोंकी अपेक्षा जघन्यसे एक समय होते हैं ॥ १९३॥

उकस्सेण संखेज्जसमयं ॥ १९४ ॥

औदारिकमिश्रकाययोगी सयोगिक्षेत्रली जिनोंका नाना जीवोंकी अपेक्षा उत्क्रष्ट काल संख्यात समय है ॥ १९४॥

एगजीवं पद्च जहण्णुकस्सेण एगसमओ ॥ १९५ ॥

एक जीवकी अपेक्षा औदारिकमिश्रकाययोगी सयोगिकेवली जिनोंका जघन्य और उत्कृष्ट काल एक समय मात्र है ॥ १९५॥

वेउन्वियकायजोगीसु मिच्छादिद्वी असंजदसम्मादिद्वी केवचिरं कालादो होंति ? णाणाजीवं पहुच सम्बद्धा ॥ १९६ ॥

वैक्रियिककाययोगियोंमें मिथ्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि जीव कितने काल होते हैं ? नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ १९६॥

एगजीवं पडुच जहण्णेण एगसमञ्जो ॥ १९७॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका जघन्य काल एक समय है ॥ १९७॥

उकस्सेण अंतोमुद्धतं ॥ १९८ ॥

उक्त जीवोंका उत्कृष्ट काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ १९८॥

सासणसम्मादिङ्की ओघं ।। १९९ ॥

वैिक्रियिककाययोगी सासादनसभ्यग्दृष्टि जीवोंका काल ओवक समान है ॥ १९९॥

सम्मामिच्छादिद्वीणं मणजोगिभंगो ॥ २००॥

वैक्रियिककाययोगी सम्यग्मिथ्यादृष्टि जीवोंका काल मनोयोगियोंके समान है ॥ २००॥

वेउन्वियमिस्सकायजोगीसु मिच्छादिद्वी असंजदसम्मादिद्वी केवचिरं कालादो होति १ णाणाजीवं पडुच्च जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ २०१॥

वैक्रियिकमिश्रकाययोगी जीबोंमें मिथ्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि जीव कितने काल होते हैं ! नाना जीबोंकी अपेक्षा जघन्यसे अन्तर्मुहूर्त काल होते हैं ॥ २०१॥

उक्कस्सेण पिलदोवमस्स असंखेजिदिमागो ॥ २०२ ॥

नाना जीवोंकी अपेक्षा वैक्रियिकमिश्रकाययोगी मिथ्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि जीवोंका उत्कृष्ट काल पत्योपमके असंख्यातवें भाग है ॥ २०२॥

एगजीवं पडुच्च जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ २०३॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका जधन्य काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ २०३॥

उक्कस्सेण अंतोग्रहत्तं ॥ २०४॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका उत्कृष्ट काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ २०४॥

सासणसम्मादिही केविचरं कालादो होंति ? णाणाजीवं पहुच जहण्णेण एगसमयं।। २०५ ।।

वैक्रियिकमिश्रकाययोगी सासादनसम्यग्दष्टि जीव कितने काल होते हैं ? नाना जीवोंकी अपेक्षा जघन्यसे एक समय होते हैं ॥ २०५॥

उक्स्सेण पिंठदोवमस्स असंखेजदिभागो ॥ २०६॥

उक्त जीत्रोंका उत्कृष्ट काल पत्योपमके असंख्यातर्वे भाग प्रमाण है ॥ २०६॥

एगजीवं पहुच्च जहण्णेण एगसमयं ॥ २०७॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका जघन्य काल एक समय है ॥ २००॥

उक्स्सेण छ आवलियाओ समऊणाओ ॥ २०८ ॥

त्रैक्रियिकमिश्रकाययोगी सासादनसम्यग्दष्टि जीवोंका उत्क्रप्ट काल एक समय कम छह आवली प्रमाण है ॥ २०८॥

आहारकायजोगीसु पमत्तसंजदा केवचिरं कालादो होति? णाणाजीवं पडुच्च जहण्णेण एगसमयं ॥ २०९॥

आहारकाययोगियोंमें प्रमत्तसंयत जीव कितने काळ होते हैं ! नाना जीवोंकी अपेक्षा जधन्यसे एक समय होते हैं ॥ २०९ ॥

उक्कस्सेण अंतोम्रहुत्तं ॥ २१० ॥

आहारकायजोगी प्रमत्तसंयतोंका उत्कृष्ट काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ २१० ॥

एगजीवं पहुच जहण्णेण एगसमञ्जो ॥ २११ ॥

एक जीवकी अपेक्षा आहारकाययोगी जीवोंका जघन्य काळ एक समय है ॥ २११॥

उक्कस्सेण अंतोम्रहुत्तं ॥ २१२ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका उत्कृष्ट काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ २१२ ॥

आहारमिस्सकायजोगीसु पमत्तसंजदा केवचिरं कालादो होति ? णाणाजीवं पहुच जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ २१३ ॥

आहारिमिश्रकाययोगियोंमें प्रमत्तसंयत जीव कितने काल होते हैं ? नाना जीवोंकी अपेक्षा जघन्यसे अन्तर्मुहूर्त काल होते हैं ॥ २१३॥

उक्कस्सेण अंतोम्रहुत्तं ॥ २१४ ॥

नाना जीवोंकी अपेक्षा उक्त जीवोंका उत्कृष्ट काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ २१४ ॥

एमजीवं पडुच जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ २१५ ॥

एक जीवकी अपेक्षा आहारमिश्रकाययोगी जीवोंका जघन्य काल अन्तर्मुहूर्त है ॥२१५॥ उक्कस्सेण अंतोमुहुत्तं ॥ २१६॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका उत्कृष्ट काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ २१६ ॥

कम्मइयकायजोगीसु मिच्छादिद्वी केवचिरं कालादी होंति ? णाणाजीवं पहुच सन्वद्वा ॥ २१७ ॥

कार्मणकाययोगियोंमें मिध्यादृष्टि जीव कितने काल होते हैं ! नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ २१७॥

एगजीवं पहुच्च जहण्णेण एगसमयं ॥ २१८॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका जधन्य काट एक समय है ॥ २१८॥

#### उक्कस्सेण तिण्णि समया ॥ २१९ ॥

एक जीवकी अपेक्षा कार्मणकाययोगी मिथ्यादृष्टि जीवोंका उत्कृष्ट काळ तीन समय है ॥

सासणसम्मादिद्वी असंजदसम्मादिद्वी केवचिरं कालादो होंति ? णाणाजीवं पहुच जहणोण एगसमयं ॥ २२०॥

कार्मणकाययोगी सासादनसम्यग्दष्टि और असंयतसम्यग्दष्टि जीव कितने काळ होते हैं ! नाना जीवोंकी अपेक्षा जघन्यसे एक समय होते हैं ॥ २२०॥

#### उक्कस्सेण आवलियाए असंखेज्जदिभागो ॥ २२१ ॥

नाना जीवोंकी अपेक्षा उक्त जीवोंका उत्कृष्ट काल आवलीके असंख्यातवें भाग प्रमाण है ॥ एगजीवं पड्ड जहण्णेण एगसमयं ॥ २२२॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका जघन्य काल एक समय है ॥ २२२ ॥

#### उक्कस्सेण वे समयं ॥ २२३॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका उत्कृष्ट काल दो समय है ॥ २२३ ॥

सजोगिकेवली केवचिरं कालादो होति ? णाणाजीवं पड्ड जहण्णेण तिण्णिसंमयं ॥ कार्मणकाययोगी सयोगिकेवली कितने काल होते हैं ? नाना जीवोंकी अपेक्षा जधन्यसे तीन समय होते हैं ॥ २२४ ॥

#### उक्कस्सेण संखेजजसमयं ॥ २२५ ॥

नाना जीर्वोकी अपेक्षा कार्मणकाययोगी सयोगिजिनोंका उत्कृष्ट काल संख्यात समय है ॥ एगजीवं पडुच जहण्णुकस्सेण तिण्णिसमयं ॥ २२६ ॥

एक जीवकी अपेक्षा कार्मणकाययोगी सयोगिजिनोंका जघन्य और उक्कष्ट काल तीन समय मात्र हैं ॥ २२६॥

वेदाणुवादेण इत्थिवेदेसु मिच्छादिद्वी केविचरं कालादो होति ? णाणाजीवं पद्च सम्बद्धा ॥ २२७ ॥

वेदमार्गणाके अनुवादसे स्त्रीवेदियोंमें मिथ्यादृष्टि जीव कितने काळ होते हैं ( नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काळ होते हैं ॥ २२७॥

एगजीवं पडुच जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ २२८ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका जघन्य काळ अन्तर्मुहूर्त है ॥ २२८ ॥

उक्कस्सेण पिंदोवमसद्पुधत्तं ॥ २२९ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका उत्कृष्ट काळ पल्योपमशतपृथक्त्व है ॥ २२९ ॥

#### सासणसम्मादिद्वी ओघं ॥ २३० ॥

स्त्रीवेदी सासादनसम्यग्दष्टि जीवोंका काल ओघके समान है ॥ २३० ॥ सम्मामिच्छादिद्री ओघं ॥ २३१ ॥

स्रीवेदी सम्यग्मिथ्यादृष्टि जीवोंका काल ओघके समान है ॥ २३१ ॥

असंजदसम्मादिङ्ठी केबचिरं कालादी होति १ णाणाजीवं पडुच सन्बद्धा ॥२३२॥ श्रीवेदियोंमें असंयतसम्यग्दष्टि जीव कितने काल होते हैं १ नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ २३२ ॥

### एगजीवं पडुच्च जहण्णेण अंतोग्रुहुत्तं ॥ २३३ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका जघन्य काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ २३३ ॥

#### उक्कस्सेण पणवण्णपितदोवमाणि देसूजाणि ॥ २३४ ॥

एक जीवकी अपेक्षा स्त्रीवेदी असंयत्तसम्यग्दष्टि जीत्रोंका उत्क्रष्ट काल कुछ (तीन अन्तर्मुहूर्त) कम पचपन पत्योपम प्रमाण है ॥ २३४ ॥

#### संजदासंजदप्पहुडि जाव अणियष्टि ति ओघं ॥ २३५ ॥

संयतासंयत गुणस्थानसे लेकर अनिवृत्तिकरण गुणस्थान तक स्नीवेदी जीवोंका काल ओघके समान है ॥ २३५ ॥

पुरिसवेदएसु मिच्छादिद्वी केवचिरं कालादो होति १ णाणाजीवं पहुच सन्बद्धा ॥
पुरुषवेदियोंमें मिथ्यादृष्टि जीव कितने काल होते हैं १ नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ २३६ ॥

### एगजीवं पड्ड्य जहण्णेण अंतोम्रहत्तं ॥ २३७ ॥

एक जीवकी अपेक्षा पुरुषवेदी मिथ्यादृष्टि जीवोंका जधन्य काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ २३७॥ उक्कस्सेण सागरीवमसद्पुत्रत्तं ॥ २३८॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका उत्कृष्ट काल सामरोपमशतपृथक्त है ॥ २३८ ॥ सासणसम्मादिष्टिपहुद्धि जाव अणियद्धि ति ओयं ॥ २३९ ॥

सासादनसम्यग्दृष्टिसे लेकर अनिवृत्तिकरण गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती पुरुषवेदी जीवोंका काल ओवके समान है ॥ २३९ ॥

णवंसयवेदेसु मिच्छादिद्वी केवचिरं कालादो होति १ णाणाजीवं पहुच सव्बद्धा ॥ नपुंसकवेदियोंमें मिथ्यादृष्टि जीव कितने काल होते हैं १ नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ २४०॥

### एगजीवं पहुच्च जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ २४१ ॥

एक जीवकी अपेक्षा नपुंसकवेदी मिथ्यादृष्टियोंका जघन्य काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ २४१ ॥ उक्कस्सेण अणंतकालमसंखेजजयोग्गलपरियट्टं ॥ २४२ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका उत्कृष्ट काल अनन्तकालात्मक असंख्यात पुद्गलपरिवर्तन प्रमाण है ॥ २४२ ॥

#### सासणसम्मादिद्वी ओघं ॥ २४३ ॥

नपुंसकवेदी सासादनसम्यग्दछ जीवोंका काल ओघके समान है ॥ २४३ ॥ सम्मामिच्छादिद्री ओघं ॥ २४४ ॥

न पुंसकवेदी सम्यग्मिथ्यादृष्टि जीवोंका काल ओघके समान है ॥ २४४ ॥

असंजदसम्मादिद्वी केवचिरं कालादो होति १ णाणाजीवं पदुच सव्यद्धा ॥२४५ नपुंसक असंयतसम्यग्दष्टि जीव कितने काल होते हैं १ नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ २४५ ॥

### एगजीवं पडुच जहण्णेण अंतोग्रहुत्तं ॥ २४६ ॥

एक जीवकी अपेक्षा न पुंसकवेदी असंयतसम्यग्दिष्ट जीवोंका जघन्य काल अन्तर्मुहूर्त है।। उक्कस्सेण तेत्तीसं सागरीवमाणि देखणाणि ॥ २४७॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त नपुंसकवेदी असंयतसम्यग्दष्टि जीवोंका उत्कृष्ट काल कुछ कम ( छह अन्तर्भुहूर्त कम ) तेतीस सागरोपम है ॥ २४७॥

## संजदासंजदप्पहुडि जाव अणियद्वि ति ओघं ॥ २४८ ॥

संयतासंयतसे टेकर अनिवृत्तिकरण गुणस्थान तक नपुंसकवेदी जीवोंका काल ओधके समान हैं ॥ २४८॥

## अपगदवेदएसु अणियद्भिष्पहुडि जाव अजोगिकेवलि ति ओघं ॥ २४९ ॥

अपगतवेदी जीवोंमें अनिवृत्तिकरण गुणस्थानके अवेदभागसे लेकर अयोगिकेवली गुणस्थान तकके जीवोंका काल ओवके समान है। १४९॥

कसायाणुवादेण कोहकसाइ-माणकसाइ-मायकसाइ-लोभकसाईसु मिच्छादिद्धि-प्पहुडि जाव अप्पमत्तसंजदा ति मणजोगिभंगो ॥ २५०॥

कषायमार्गणाके अनुत्रादसे क्रोधकषायी, मानकषायी, मायाकषायी और लोभकषायी जीवोंमें मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे लेकर अप्रमत्तसंयत तकका काल मनोयोगियोंके समान है ॥ २५०॥ दोण्णि तिण्णि उवसमा केवचिरं कालादो होति ? णाणाजीवं पहुच्च जहण्णेण

#### एगसमयं ॥ २५१ ॥

क्रोध, मान और माया इन तीन कषायोंकी अपेक्षा आठवें और नौवें गुणस्थानवर्ती दो उपशामक जीव तथा लोभकषायकी अपेक्षा आठवें, नौवें और दसवें गुणस्थानवर्ती तीन उपशामक जीव क्रितने काल होते हैं ? नाना जीवोंकी अपेक्षा जघन्यसे एक समय होते हैं ॥ २५१॥

#### उक्कस्सेण अंतोम्रहुत्तं ॥ २५२ ॥

नाना जीवोंकी अपेक्षा उक्त जीवोंका उत्कृष्ट काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ २५२॥ एगजीवं पडुच्च जहण्णेण एगसमयं ॥ २५३॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका जघन्य काल एक समय है जो मरणकी अपेक्षा उपलब्ध होता है ॥ २५३॥

### उक्कस्सेण अंतोमुहुत्तं ॥ २५४ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका उत्कृष्ट काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ २५४ ॥

इसका कारण यह है कि कथायोंका उदय अधिकसे अधिक अन्तर्मुहूर्त काल तक ही रहता है, इसके पश्चात् नियमसे वह नष्ट हो जाता है।

दोण्णि तिण्णि खत्रा केनिचरं कालादो होंति ? णाणाजीनं पहुच्च जहण्णेण अंतोग्रहुत्तं ॥ २५५ ॥

क्षपकोंमें क्रोध, मान और माया कषायत्राले अपूर्वकरण व अनिवृत्तिकरण इन दो गुणस्थानवर्ती क्षपक तथा लोभकषायसे संयुक्त अपूर्वकरण, अनिवृत्तिकरण और सूक्ष्मसाम्पराय इन तीन गुणस्थानवर्ती क्षपक कितने काल होते हैं ? नाना जीवोंकी अपेक्षा जघन्यसे अन्तर्मुहूर्त तक होते हैं ॥

### उक्कस्सेण अंतोमुहत्तं ॥ २५६॥

नाना जीवोंकी अपेक्षा उक्त क्षपक जीवोंका उत्कृष्ट काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ २५६ ॥ एगजीवं पडुच्च जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ २५७॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका जधन्य काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ २५७॥

उक्कस्सेण अंतोम्रहुत्तं ॥ २५८ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका उत्कृष्ट काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ २५८॥

अकसाईसु चदुद्वाणी ओघं ॥ २५९ ॥

अकषायी जीवोंमें अन्तिम चार गुणस्थानवर्ती जीवोंका काल ओघके समान है ॥२५९॥ णाणाणुवादेण मदिअण्णाणि-सुदअण्णाणीसु मिच्छादिद्वी ओघं ॥ २६०॥ ज्ञानमार्गणाकी अपेक्षा मत्यज्ञानी और श्रुताज्ञानियोंमें मिथ्यादिष्ट जीवोंका काल ओघके

#### समान है ॥ २६०॥

#### सासणसम्मादिद्वी ओघं ॥ २६१ ॥

मत्यज्ञानी और श्रुत-अज्ञानी सासादनसम्यग्दृष्टि जीवोंका काल ओघके समान है ॥२६१॥
विभंगणाणीसु मिच्छादिष्ठी केवचिरं कालादी होति १ णाणाजीवं पदुच सञ्बद्धा ॥
विभंगज्ञानियोंमें मिथ्यादृष्टि जीव कितने काल होते हैं १ नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ २६२॥

#### एगजीवं पहुच्च जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ २६३ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका जघन्य काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ २६३ ॥

#### उक्कस्सेण तेत्तीसं सागरीवमाणि देखणाणि ॥ २६४ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका उत्कृष्ट काल कुछ कम तेतीस सागरोपम है ॥२६४॥

### सासणसम्मादिङ्घी ओघं ॥ २६५ ॥

विभंगज्ञानी सासादनसम्यग्दष्टि जीवोंका काल ओघके समान हैं ॥ २६५ ॥

## आमिणिबोहियणाणि-सुद्गाणि-ओधिणाणीसु असंजदसम्मादिष्टिप्पहुडि जाव खीणकसाय-वीदराग-छदुमत्था ति ओघं ॥ २६६ ॥

आभिनिबोधिकज्ञानी, श्रुतज्ञानी और अवधिज्ञानी जीवेंमिं असंयतसम्यग्दष्टि गुणस्थानसे ठेकर क्षीणकषाय-वीतराग-छद्मस्य गुणस्थान तकके जीवेंका काल ओवके समान है ॥ २६६॥

## मणपञ्जवणाणीसु पमत्तसंजदप्पहुडि जाव खीणकसाय-बीदराग-छदुमत्था ति ओघं ॥ २६७ ॥

मनःपर्ययज्ञानियोंमें प्रमत्तसंयतसे लेकर क्षीणकषाय-वीतराग-छद्मस्थ गुणस्थान तकके जीवोंका काल ओघके समान है ॥ २६७॥

# केवलणाणीसु सजोगिकेवली अजोगिकेवली ओघं ॥ २६८ ॥

केवलज्ञानियोंमें सयोगिकेवली और अयोगिकेवली जीवोंके कालकी प्ररूपणा ओवके समान हैं ॥ २६८ ॥

संजमाणुवादेण संजदेसु पमत्तसंजदपहुडि जाव अजोगिकेविल ति ओघं ॥२६९ संयममार्गणाके अनुवादसे संयतोंमें प्रमत्तसंयतसे लेकर अयोगिकेवली तक सामान्यसे संयत जीवोंका काल ओघके समान है ॥ २६९॥

सामाइयच्छेदोवद्वावणसुद्धिसंजदेसु पमत्तसंजदप्पहुडि जाव अणियद्वि ति ओघं ॥ सामायिक और छेदोपस्थापना शुद्धिसंयतोंमें प्रमत्तसंयत गुणस्थानसे लेकर अनिवृत्तिकरण

गुणस्थान तकका काल ओवके समान है ॥ २७० ॥

#### परिहारसुद्धिसंजदेसु पमत्त-अष्पमत्तसंजदा ओघं ॥ २७१ ॥

परिहारविञ्जुद्धिसंयतोंमें प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयतोंका काल ओवके समान है ॥ २०१

## सुहुमसांपराइयसुद्धिसंजदेसु सुहुमसांपराइयसुद्धिसंजदा उवसमा खवा ओवं ॥

सूक्ष्मसाम्परायिक शुद्धिसंयतोंमें सूक्ष्मसाम्परायिक शुद्धिसंयत उपशमक और क्षपक जीवोंका काल ओघके समान है ॥ २७२ ॥

#### जहाक्खाद्विहारसुद्धिसंजदेसु चदुद्वाणी ओघं ॥ २७३ ॥

ययास्यातिवहारशुद्धिसंयतोंमें अन्तिम चार गुणस्थानवर्ती जीवोंका काल ओधके समान है ॥ संजदासंजदा ओधं ॥ २७४॥

संयतासंयतोंका काल ओघके समान है ॥ २७४ ॥

# असंजदेसु मिच्छादिद्विष्पहुडि जाव असंजदसम्मादिद्वि ति ओघं ॥ २७५ ॥

असंयत जीवोंमें मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे लेकर असंयतसम्यग्दृष्टि गुणस्थान तक असंयतोंका काल ओघके समान है ॥ २७५॥

## दंसणाणुत्रादेण चक्खुदंसणीसु मिच्छादिद्वी केवचिरं कालादो होंति ? णाणाजीवं पडुच्च सम्बद्धा ॥ २७६ ॥

दर्शनमार्गणाके अनुवादसे चक्षुदर्शनी जीवोंमें मिथ्यादृष्टि जीव कितने काल होते हैं ? नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ २७६॥

#### एगजीवं पहुच जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ २७७ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका जघन्य काल अन्तर्मुहर्त है ॥ २७७॥

#### उनक्रस्तेण वे सागरोवमसहस्साणि ॥ २७८ ॥

चक्षुदर्शनी मिथ्यादृष्टि जीवोंका उत्कृष्ट काल दो हजार सागरोपम है ॥ २७८॥

## सासणसम्मादिष्टिप्पहुडि जाव स्त्रीणकसाय-वीदराग-छदुमतथा ति ओघं ॥२७९

सासादनसम्यग्दृष्टि गुणस्थानसे लेकर क्षीणकषाय-वीतराग-छद्मस्थ गुणस्थान तक चक्षुदर्शनी जीवोंका काल ओधके समान है ॥ २७९॥

#### अचक्खुदंसणीसु मिच्छादिद्विष्पहुढि जाव खीणकसाय-बीदराग-छदुमत्था ति ओर्घ ॥ २८० ॥

अचक्षुदर्शनियाम मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे लेकर क्षीणकषाय-वीतराग-छद्मस्य गुणस्थान तकका काल ओवके समान है ॥ २८०॥

#### ओधिदंसणी ओधिणाणिभंगो ॥ २८१ ॥

अवधिद्रीनी जीवोंका काल अवधिज्ञानियोंके समान है ॥ २८१ ॥

#### केवलदंसणी केवलणाणिमंगी ॥ २८२ ॥

केवलदर्शनी जीवोंका काल केवलज्ञानियोंके समान है ॥ २८२ ॥

लेस्साणुवादेण किण्हलेस्सिय-णीललेस्सिय-काउलेस्सिएसु मिच्छादिष्टी केवाचिरं कालादो होंति १ णाणाजीवं पड्ड सन्बद्धा ॥ २८३ ॥

लेक्यामार्गणाके अनुवादसे कृष्णलेक्या, नीललेक्या और कपोतलेक्यावाले जीवोंमें मिथ्यादृष्टि जीव कितने काल होते हैं ! नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ २८३ ॥

#### एगजीवं पहुच्च जहण्णेण अंतोम्रहत्तं ॥ २८४ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त तीनों अञ्चम लेश्यात्राले जीवोंका जघन्य काल अन्तर्मुहूर्त है ॥

#### उक्कस्सेण तेत्रीस सत्तारस सत्त सामरोवमाणि सादिरेयाणि ॥ २८५ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त तीनों अञ्चम छेश्यावाछे मिथ्यादृष्टि जीवोंका उत्कृष्ट काल क्रमशः साधिक (दो अन्तर्मुहूर्तोंसे अधिक) तेतीस सागरोपम, साधिक सत्तरह सागरोपम और साधिक सात सागरोपम प्रमाण है ॥ २८५॥

#### सासणसम्मादिङ्की ओघं ॥ २८६ ॥

उक्त तीनों अञ्चभ लेक्यावाले सासादनसम्यग्दछ जीवोंका काल ओवके समान है॥२८६ सम्मामिच्छादिद्री ओघं ॥ २८७॥

उक्त तीनों अशुभ लेश्यावाले सम्यग्मिथ्यादृष्टि जीवोंका काल ओवके समान है ॥२८०॥ असंजदसम्मादिद्वी केविचरं कालादो होंति १ णाणाजीवं पहुच सन्वद्धा ॥ २८८ उक्त तीनों अशुभ लेश्यावाले असंयतसम्यग्दृष्टि जीव कितने काल होते हैं १ नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ २८८ ॥

#### एगजीवं पडुच्च जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ २८९ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त तीन अशुभ लेखावाले असंयतसम्यग्दिष्ट जीवोंका जघन्य काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ २८९॥

#### उक्कस्सेण तेत्तीस सत्तारस सत्त सागरीवमाणि देख्णाणि ॥ २९० ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका उत्कृष्ट काल यथाक्रमसे कुछ कम तेतीस सागरोपम, सत्तरह सागरोपम और सात सागरोपम है ॥ २९०॥

तेउलेस्सिय-पम्मलेस्सिएसु मिच्छादिद्वी असंजदसम्मादिद्वी केनचिरं कालादो होति ? णाणाजीवं पड्च्च सव्वद्धा ॥ २९१ ॥

तेजोळेश्यावाळे और पद्मेळेश्यावाळे जीवोंमें मिथ्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि जीव कितने काळ होते हैं ! नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काळ होते हैं ॥ २९१॥

## एगजीवं पडुच्च जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ २९२ ॥

एक जीवकी अपेक्षा तेजोलेश्यावाले और पद्मलेश्यावाले मिथ्यादृष्टि असंयतसम्यग्दृष्टि जीवोंका जधन्य काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ २९२ ॥

# उक्कस्सेण वे अद्वारस सागरीवमाणि सादिरेयाणि ॥ २९३॥

एक जीवकी अपेक्षा तेजोलेश्यावाले मिथ्यादृष्टि व असंयतसम्यग्दृष्टि जीवोंका उत्कृष्ट काल कुछ अधिक दो सागरोपम और पद्मलेश्यावाले उन्हींका उत्कृष्ट काल कुछ अधिक अठारह सागरोपम है ॥ २९३ ॥

#### सासणसम्मादिद्वी ओघं ।। २९४ ॥

तेजोलेस्यावाले और पद्मलेस्यावाले सासादनसम्यग्दृष्टि जीवोंका काल ओघके समान है।।
सम्मामिच्छादिद्वी ओघं।। २९५॥

उक्त दोनों लेश्याबाले सम्यग्मिथ्यादृष्टि जीवोंका काल ओघके समान है ॥ २९५ ॥

संजदासंजद-पमत्त-अप्पमत्तसंजदा केवचिरं कालादो होति १ णाणाजीवं पहुच्च सब्बद्धा ॥ २९६ ॥

उक्त दोनों लेश्याबाले संयतासंयत, प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत जीव कितने काल होते हैं ! नाना जीबोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ २९६ ॥

# एमजीवं पडुच्च जहण्णेण एगसमयं ॥ २९७॥

एक जीवकी अपेक्षा दोनों लेश्यावाले उक्त जीवोंका जवन्य काल एक समय है ॥ २९७ उकस्समंतोष्ठहुत्तं ॥ २९८ ॥

एक जीवकी अपेक्षा तेजोलेश्या और पद्मलेश्यावाले संयतासंयत, प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयतोंका उत्कृष्ट काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ २९८ ॥

सुक्कलेस्सिएसु मिच्छादिद्वी केवचिरं कालादी होंति? णाणाजीवं पडुच्च सम्बद्धा ॥ २९९ ॥

शुक्रलेश्यात्राले जीत्रोंमें मिथ्यादृष्टि जीव कितने काल होते हैं ! नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ २९९॥

एगजीवं पहुच्च जहणोण अंतोम्रहुत्तं ॥ ३००॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका जघन्य काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ ३०० ॥

उक्कस्सेण एककत्तीसं सागरीवमाणि सादिरेयाणि ॥ ३०१ ॥

एक जीवकी अपेक्षा शुक्रलेश्यावाले मिध्यादृष्टि जीवोंका उत्कृष्ट काल साधिक (एक अन्तर्मुहूर्तसे अधिक ) इकतीस सागरोपम है ॥ ३०१॥

### सासणसम्मादिङ्घी ओर्च ॥ ३०२ ॥

शुक्रलेश्यावाले सासादनसम्यग्दिष्ट जीबोंका काल ओघके समान है ॥ ३०२ ॥ सम्मामिच्छादिद्री ओघं ॥ ३०३॥

ग्रुक्रलेश्यावाले सम्यग्मिथ्यादृष्टि जीवोंका काल ओघके समान है ॥ ३०३॥ असंजदसम्मादिङ्की ओघं ॥ ३०४॥

शुक्रलेश्यावाले असंयतसम्यग्दष्टि जीवोंका काल ओघके समान है ॥ ३०४॥

संजदासंजदा पमत्त-अष्पमत्तसंजदा केवचिरं कालादो होति ? णाणाजीवं पहुच सन्बद्धा ॥ ३०५॥

गुक्रलेश्यावाले संयतासंयत, प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत जीव कितने काल होते हैं ! नाना जीवोंकी अपक्षा सर्व काल होते हैं ॥ ३०५॥

एगजीवं पहुच्च जहण्णेण एगसमयं ॥ ३०६॥

एक जीवकी अपेक्षा शुक्रलेश्यावाले उक्त जीवोंका जधन्य काल एक समय है ॥ ३०६ ॥ उक्कस्सेण अंतोग्रहुत्तं ॥ ३०७॥

एक जीवकी अपेक्षा गुक्रलेश्याबाले उक्त तीनों गुणस्थानवर्ती जीवोंका उत्कृष्ट काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ ३०७॥

चदुण्हमुवसमा चदुण्हं खबगा सजोगिकेवली ओघं ॥ ३०८ ॥

ग्रुक्कलेश्यावाले चारों उपशामक, चारों क्षपक और सयोगिकेवलियोंका काल ओघके समान है ॥ ३०८॥

भवियाणुवादेण भवसिद्धिएसु मिच्छादिद्वी केवचिरं कालादो होंति ? णाणाजीवं पडुच्च सव्बद्धा ॥ ३०९॥

भन्यमार्गणाके अनुवादसे भन्यसिद्धिक जीवोंमें मिथ्यादृष्टि जीव कितने काल होते हैं ? नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ २०९॥

> एगजीवं पडुच अणादिओ सपजजनिसदो सादिओ सपजजनिसदो ॥ ३१०॥ एक जीवकी अपेक्षा भव्यसिद्धिक मिथ्यादृष्टियोंका काल अनादि-सान्त और सादि-सान्त है॥ जो सो सादिओ सपजजनिसदो तस्स इमो णिद्देसो ॥ ३११॥ इनमें जो सादि-सान्त काल है उसका निर्देश इस प्रकार है ॥ ३११॥

जहण्णेण अंतोष्ठहुत्तं ॥ ३१२ ॥

उनके उस सादि-सान्त मिथ्यात्वका जघन्य काल अन्तर्भुहूर्त है ॥ ३१२ ॥ उक्कस्सेण अद्भुपोम्मालपरियङ्गं देसणं ॥ ३१३ ॥

उन्हींके उस सादि-सान्त मिथ्यात्वका उत्कृष्ट काल कुछ कम अर्धपुद्रलपरिवर्तन है॥३१३ सासणसम्मादिष्टिप्पहुडि जाव अजोगिकेवलि ति ओघं॥ ३१४॥

सासादनसम्यग्दष्टि गुणस्थानसे लेकर अयोगिकेवली गुणस्थान तक उक्त भव्यसिद्धिक जीवोंका काल ओवके समान है॥ ३१४॥

अभवसिद्धिया केवचिरं कालादो होंति १ णाणाजीवं पडुच्च सव्बद्धा ॥ ३१५॥ अभव्यसिद्धिक जीव कितने काल होते हैं । एगजीवं पडुच अणादिओ अपज्ञवसिदो ॥ ३१६॥

एक जीवकी अपेक्षा अभव्यसिद्धिक जीवोंका काल अनादि-अनन्त है ॥ ३१६॥

सम्मत्ताणुत्रादेण सम्मादिष्टि-खइयसम्मादिष्टीसु असंजदसम्मादिष्टिष्पहुढि जाव अजोगिकेवित ति ओधं ॥ ३१७॥

सम्यक्त्वमार्गणाके अनुवादसे सम्यग्दृष्टि और क्षायिकसम्यग्दृष्टियोंमें असंयतसम्यग्दृष्टि गुणस्थानसे ठेकर अयोगिकेवली गुणस्थान तकका काल ओवके समान है ॥ ३१७॥

वेदगसम्मादिद्वीसु असंजदसम्मादिद्विष्पहुडि जाव अष्पमत्तसंजदा ति ओघं ॥ वेदकसम्यग्दिष्टेयोंमें असंयतसम्यग्दिष्टिसे लेकर अप्रमत्तसंयत गुणस्थान तकका काल ओघके समान है ॥ ३१८॥

उवसमसम्मादिहीसु असंजदसम्मादिही संजदासंजदा केविचरं कालादो होंति ? णाणाजीवं पहुच्च जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ ३१९॥

उपशामसम्यग्दिष्ट जीत्रोंमें असंयतसम्यग्दिष्ट और संयतासंयत जीव कितने काल होते हैं ? नाना जीवोंकी अपेक्षा जघन्यसे अन्तर्मुहूर्त काल होते हैं ॥ ३१९ ॥

उक्कस्सेण पलिदोवमस्स असंखेज्जदिभागो ॥ ३२० ॥

उपशमसम्यग्दष्टियोंमें असंयतसम्यग्दिष्ट और संयतासंयतोंका उत्कृष्ट काल नाना जीवोंकी अपेक्षा पत्योपमके असंख्यातेंवें भाग है ॥ ३२०॥

एगजीवं पडुच्च जहण्येण अंतोमुहुत्तं ॥ ३२१॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका जधन्य काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ ३२१॥

उक्कस्सेण अंतोम्रहुत्तं ॥ ३२२ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उन्हींका उत्कृष्ट काल अन्तर्मुहूर्त हैं ॥ ३२२ ॥

### पमत्तसंजदप्पहुडि जाव उवसंतकसाय-वीदराग-छदुमतथा त्ति केवांचरं कालादो होंति ? णाणाजीवं पडुच्च जहण्णेण एगसमयं ॥ ३२३॥

प्रमत्तसंयतसे लेकर उपशान्तकषाय-वीतराग-छद्मस्थ गुणस्थान तक उपशामसम्यग्दष्ठि जीव कितने काल होते हैं ? नाना जीवोंकी अपेक्षा जघन्यसे एक समय होते हैं ॥ ३२३॥

उक्कस्सेण अंतोप्रहुत्तं ॥ ३२४ ॥

नाना जीवोंकी अपेक्षा उक्त गुणस्थानवर्ती उपरामसम्यग्दष्टि जीवोंका उत्कृष्ट काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ ३२४॥

एगजीवं पहुच्च जहण्णेण एगसमयं ॥ ३२५॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका जधन्य काल एक समय है ॥ ३२५॥

उक्कस्सेण अंतोग्रहुत्तं ॥ ३२६ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उन्हींका उत्कृष्ट काल अन्तर्मृहूर्त है ॥ ३२६ ॥

सासणसम्मादिही ओवं ॥ ३२७ ॥ सम्मामिच्छादिही ओवं ॥ ३२८ ॥ मिच्छादिही ओवं ॥ ३२९ ॥

सासादनसम्यग्दिष्ट जीवोंका काल ओघके समान है ॥ ३२७॥ सम्यग्मिश्या**दिष्ट जीवोंका** काल ओघके समान है ॥ ३२८॥ मिथ्यादिष्ट जीवोंका काल ओघके समान है ॥ ३२९॥

सण्णियाणुवादेण सण्णीसु मिच्छादिद्वी केवचिरं कालादो होंति ? णाणाजीवं पहुच्च सव्वद्धा ॥ ३३० ॥

संज्ञीमार्गणाके अनुवादसे संज्ञी जीत्रोंमें मिथ्यादृष्टि जीव कितने काल होते हैं ? नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ ३३०॥

एगजीवं पहुच्च जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ ३३१ ॥

एक जीवकी अपेक्षा संज्ञी मिथ्पादृष्टि जीवोंका जधन्य काळ अन्तर्मुहूर्त है ॥ ३३१॥ उक्कस्सेण सागरोवमसद्पुधत्तं ॥ ३३२॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त संज्ञी मिथ्यादृष्टि जीवोंका उत्कृष्ट काल सागरोपमशतपृथक्त मात्र है ॥ ३३२ ॥

सासणसम्मादिद्विष्पहुंडि जात्र खीणकसाय-वीदराग-छदुमत्था ति ओघं॥३३३ सासादनसम्यग्दिष्टसे लेकर क्षीणकषाय-वीतराग-छद्मस्य गुणस्थान तक संक्षियोंकी काल-प्ररूपणा ओघके समान है॥३३३॥

असण्णी केवचिरं कालादो होंति ? णाणाजीवं पहुच्च सन्वद्धा ॥ ३३४ ॥ असंज्ञी जीव कितने काल होते हैं ? नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥३३४॥

### एगजीवं पडुच जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं ॥ ३३५ ॥

एक जीवकी अपेक्षा असंज्ञी जीवोंका जघन्य काल क्षुद्रभवग्रहण प्रमाण है ॥ ३३५ ॥ उक्कस्सेण अणंतकालमसंखेजजपोग्गलपरियष्ट्रं ॥ ३३६ ॥

एक जीवकी अपेक्षा असंज्ञियोंका उत्कृष्ट काल अनन्तकालात्मक असंख्यात पुद्रलपरिवर्तनं प्रमाण है ॥ ३३६॥

आहाराणुवादेण आहारएसु मिच्छादिट्ठी केवचिरं कालादो होति ? णाणाजीवं पडुच सन्वद्धा ॥ ३३७ ॥

आहारमार्गणाके अनुवादसे आहारकोंमें मिथ्यादृष्टि जीत्र कितने काल होते हैं ! नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल होते हैं ॥ ३३७॥

एगजीवं पहुच जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ ३३८ ॥

एक जीवकी अपेक्षा आहारक मिथ्यादृष्टि जीवोंका जघन्य काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ ३३८।।

उक्कस्सेण अंगुलस्स असंखेजजदिभागो असंखेज्जासंखेज्जाओ ओसप्पिणि-उस्सप्पिणीओ ॥ ३३९ ॥

एक जीवकी अपेक्षा आहारक मिथ्यादृष्टि जीवोंका उत्कृष्ट काल अंगुलके असंख्यातवें भाग प्रमाण असंख्यातासंख्यात अवसर्पिणी और उत्सर्पिणी है ॥ ३३९॥

### सासणसम्मादिद्विष्पहुडि जाव सजोगिकेवलि ति ओवं ॥ ३४० ॥

सासादनसम्यग्दृष्टि गुणस्थानसे छेकर सयोगिकेवळी गुणस्थान तक आहारकोंका काळ ओघके समान है ॥ ३४० ॥

अणाहारएसु कम्मइयकायजोगिमंगो ॥ ३४१ ॥

अनाहारक जीवोंका काळ कार्मणकाययोगियोंके समान है ॥ ३४१ ॥

अजोगिकेवली ओवं ॥ ३४२ ॥

अनाहारक अयोगिकेवली जीवोंका काल ओघके समान है। | ३४२ ||

॥ काळाणुयोगद्वार समाप्त हुआ ॥ ५ ॥

# ६. अंतराणुगमो

### अंतराणुगमेण दुविही शिहेमी ओघेण आदेसेण य ॥ १ ॥

अन्तरानुगमकी अपेक्षा निर्देश दो प्रकारका है- ओघनिर्देश और आदेशनिर्देश ॥ १ ॥

नाम, स्थापना, द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावके भेदसे अन्तर दृह प्रकारका है। उनमें बाह्य अथोंको छोड़कर अपने आपमें प्रवृत्त होनेवाला 'अन्तर 'यह शब्द नाम-अन्तर है। स्थापना-अन्तर सद्भाव और असद्भावके भेदसे दो प्रकारका है। भरत और बाहुबलीके बीच उमड़ता हुआ नद सद्भावस्थापना-अन्तर है। 'अन्तर 'इस प्रकारकी बुद्धिसे संकल्पित दण्ड, बाण व धनुष आदिका नाम असद्भावस्थापना-अन्तर है।

द्रव्य-अन्तर आगम और नोआगमके भेदसे दो प्रकारका है। इनमें अन्तरविषयक प्रामृतके ज्ञायक तथा वर्तमानमें तद्विषयक उपयोगसे रहित जीवको आगमद्रव्य-अन्तर कहते हैं। नोआगमद्रव्य-अन्तर ज्ञायकरारीर, भावी और तद्व्यितिरिक्तके भेदसे तीन प्रकारका है। इनमें ज्ञायकरारीर भी भावी, वर्तमान और त्यक्तके भेदसे तीन प्रकारका है। तद्व्यितिरिक्त नोआगमद्रव्य-अन्तर सचित्त, अचित्त और मिश्रके भेदसे तीन प्रकारका है। उनमेंसे वृष्य जिन और सम्भव जिनके मध्यमें स्थित अजित जिन सचित्त तद्व्यितिरिक्त द्रव्य-अन्तर है। घनोदि और तनुवातके मध्यमें स्थित घनवात अचित्त तद्व्यितिरिक्त द्रव्य-अन्तर है। ऊर्जयन्त और शत्रुंजयके मध्यमें स्थित प्राम व नगरादिक मिश्र तद्व्यितिरिक्त द्रव्य-अन्तर है।

भाव-अन्तर आगम और नोआगमके भेदसे दो प्रकारका है। अन्तर-प्राभृतके ज्ञायक और वर्तमानमें तद्विपयक उपयोगसे सहित जीवको आगमभाव-अन्तर कहते हैं। औदियक आदि पांच भावोंमेंसे किन्हीं दो भावोंके मध्यमें स्थित विवक्षित भावको नोआगम भाव-अन्तर कहते हैं। यहांपर इसी नोआगम भाव-अन्तरसे प्रयोजन है। उसमें भी अजीवभाव-अन्तरको छोड़कर जीवभाव-अन्तर ही प्रकृत है, क्योंकि, यहांपर अजीवभाव-अन्तरसे कोई प्रयोजन नहीं है। अन्तर, उच्छेद, विरह और परिणामान्तरगमन ये सब समानार्थक शब्द हैं। इस प्रकारके अन्तरके अनुगमको अन्तरानुगम कहते हैं।

ओधेण मिच्छादिद्वीणमंतरं केरचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पडुच णित्थ अंतरं, निरंतरं ॥ २ ॥

ओवसे मिथ्यादृष्टि जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा उनका अन्तर नहीं है, निरन्तर है ॥ २ ॥

छ. २२

अन्तरका प्रतिषेध करनेपर वह प्रतिषेध तुच्छ अभावरूप नहीं होता है, किन्तु भावान्तरके सद्भावरूप होता है; इस अभिप्रायको प्रगट करनेके लिये निरन्तर पदकों प्रहण किया है। अभिप्राय यह हुआ कि मिश्यादिष्ठ जीव सर्व काल रहते हैं।

### एगजीवं पडुच जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ ३ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उनका जघन्य अन्तरकाल अन्तर्मुहूर्त मात्र है ॥ ३ ॥

एक मिथ्यादृष्टि जीव सम्यग्मिथ्यात्व, सम्यक्त्व, संयमासंयम और संयमसे बहुत बार परिणत होता हुआ परिणामोंके निमित्तसे सम्यक्त्वको प्राप्त हुआ और वहांपर सर्वछ्छु अन्तर्मुहूर्त काळ सम्यक्त्वके साथ रहकर मिथ्यात्वको प्राप्त हो गया। इस प्रकारसे एक जीवकी अपेक्षा मिथ्यादृष्टिका अन्तर सर्वज्ञथन्य अन्तर्मुहूर्त प्रमाण प्राप्त हो जाता है।

### उक्कस्सेण वे छावद्विसामरोवमाणि देख्णाणि ॥ ४ ॥

एक जीवकी अपेक्षा मिध्यादृष्टि जीवोंका उत्कृष्ट अन्तर कुछ कम दो छ्यासठ सागरोपम प्रमाण है ॥ ४ ॥

कोई एक तिर्यंच अथवा मनुष्य चौदह सागरोपम आयुस्थितिवाले लान्तव-कापिष्ठ कत्पत्रासी देवोंमें उत्पन्न हुआ। वहां वह एक सागरोपम काल बिताकर दूसरे सागरोपमके प्रथम समयमें सम्यक्तको प्राप्त हुआ तथा वहांपर तेरह सागरोपम काळ रहकर सम्यक्तके साथ ही च्युत होता हुआ मनुष्य हो गया। उस मनुष्यभवमें संयम अथवा संयमासंयमका पालन कर उस मनुष्यभव संबन्धी आयुसे कम बाईस सागरोपम आयुकी स्थितिवाले आरण-अच्युत कल्पके देवोंमें उत्पन्न हुआ । वहांसे च्युत होकर पुनः मनुष्य हुआ । इस मनुष्यभवमें संयमका पालन कर उपरिम ग्रैवेयकवासी देवोंमें मनुष्यायुसे कम इकतीस सागरोपम आयुवाले अहमिन्द्र देवोंमें उत्पन्न हुआ। वहांपर अन्तर्मुहर्त कम छचासठ सागरोपम कालके अन्तिम समयमें परिणामोंके निमित्तसे सम्यग्निथ्यादृष्टि हुआ और उस सम्यग्मिथ्यात्वमें अन्तर्मुहूर्त काल रहकर पुनः सम्यक्तको प्राप्त होकर विश्राम ले च्युत हुआ तथा मनुष्य हो गया। उस मनुष्यभवमें संयम अथवा संयमासंयमका परिपालन कर मनुष्यभव संबन्धी आयुसे कम बीस सागरोपम आयुवाले आनत-प्राणत कल्पके देवोंमें उत्पन्न हुआ । तत्पश्चात् यथाक्रमसे मनुष्यायुसे कम बाईस और चौबीस सागरोपमकी स्थितिबाछे देवोंमें उत्पन्न होकर अन्तर्महर्त कम दो छ्यासट सागरोपम काल्के अन्तिम समयमें मिथ्यात्वको प्राप्त हो गया । इस प्रकारसे मिथ्यात्वका अन्तर्मुहूर्त कम दो छथासठ ( १३ $\div$ २२ + ३१ = ६६; २० + २२ + २४ = ६६ ) सागरोपम काल प्रमाग वह अन्तर प्राप्त हो जाता है। अन्तरकालकी सिद्धिके निमित्त यह ऊपर कहा गया उत्पत्तिका ऋम साधारण जनोंको समझानेके छिये हैं। वास्तवमें तो जिस किसी भी प्रकारसे उस कालको पुरा किया जा सकता है।

### सासणसम्मादिद्वि-सम्मामिच्छादिद्वीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पडुच जहण्णेण एगसमयं ॥ ५ ॥

सासादनसम्यग्दृष्टि और सम्मग्मिथ्यादृष्टि जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा जधन्यसे वह एक समय मात्र होता है ॥ ५ ॥

सासादनसम्यग्दृष्टिका अन्तर— दो जीबोंको आदि करके एक एक अधिकताके क्रमसे पत्योपमके असंख्यातवें भाग मात्र उपशमसम्यग्दृष्टि जीव उपशमसम्यक्त्वके कालमें एक समयको आदि करके अधिकसे अधिक छह आवली कालके अवशेष रह जानेपर सासादन गुणस्थानको प्राप्त हुए। जितना काल शेष रह जानेपर उपशमसम्यक्त्वको छोड़ा था उतने काल प्रमाण सासादन गुणस्थानमें रहकर वे सब जीव मिथ्यात्वको प्राप्त हुए। इस प्रकार तीनों ही होकोंमें सासादन-सम्यग्दृष्टियोंका एक समयके लिए अभाव हो गया। पुनः द्वितीय समयमें अन्य सात, आठ अथवा आवलीके असंख्यातवें भाग मात्र, अथवा पत्थोपमके असंख्यातवें भाग प्रमाण उपशमसम्यग्दृष्टि जीव सासादन गुणस्थानको प्राप्त हुए। इस प्रकार सासादन गुणस्थानका एक समयक्रप जघन्य अन्तर प्राप्त हो जाता है।

सम्यग्मिथ्यादृष्टि गुणस्थानका जघन्य अन्तर इस प्रकार है— सात, आठ अथवा बहुत से सम्यग्मिथ्यादृष्टि जीव नाना जीवोंके सम्यग्मिथ्यात्व संबन्धी कालके क्षीण हो जानेपर सम्यग्त्वको अथवा मिथ्यात्वको सबके सब प्राप्त हो गये। तब तीनों ही लोकोंमें सम्यग्मिथ्यादृष्टि जीवोंका एक समयके लिए अभाव हो गया। तत्पश्चात् अनन्तर समयमें ही सात, आठ अथवा बहुत-से मिथ्यादृष्टि अथवा सम्यग्निथ्यात्वको प्राप्त हो गये। इस प्रकारसे नाना जीवोंकी अपेक्षा सम्यग्निथ्यात्वका एक समय मात्र जघन्य अन्तरकाल प्राप्त हो जाता है।

#### उक्रस्सेण पिंदोवमस्य असंखेजदिभागो ॥ ६ ॥

उक्त दोनों गुणस्थानवर्ती जीवोंका उत्कृष्ट अन्तरकाल नाना जीवोंकी अपेक्षा पत्योपमके असंख्यात्वें भाग प्रमाण है ॥ ६ ॥

सासादनसम्यग्दृष्टिका उत्कृष्ट अन्तर— सात आठ अथवा बहुत-से उपशमसम्यग्दृष्टि जीव सासादन गुणस्थानको प्रात हुए । इस क्रमसे उन सासादनसम्यग्दृष्टि जीवोंके द्वारा आय और व्ययके क्रमसे पत्योपमके असंख्यातवें भाग मात्र काल तक सासादन गुणस्थानका प्रवाह निरन्तर चलता रहा । पश्चात् अनन्तर समयमें वे सभी जीव मिथ्यात्वको प्राप्त हो गये । तब पत्योपमके असंख्यातवें भाग मात्र काल तक सासादन गुणस्थान किसीके भी नहीं रहा । पुनः इस पत्थोपमके असंख्यातवें भाग प्रमाण उत्कृष्ट अन्तरकालके अनन्तर समयमें ही सात आठ अथवा बहुत-से उपशमसम्यग्दृष्टि जीव उक्त सासादन गुणस्थानको प्राप्त हो गये । इस प्रकारसे पत्थोपमके असंख्यातवें भाग प्रमाण सासादन गुणस्थानको उत्कृष्ट अन्तरकाल प्राप्त हो जाता है ।

सम्यग्मिथ्यादृष्टिका उत्कृष्ट अन्तर— नाना जीवोंके उत्कृष्ट अन्तरके योग्य सम्यग्मिथ्यात्व-कालके बीत जानेपर सभी सम्यग्मिथ्यादृष्टि जीव सम्यक्त्वको अथवा मिथ्यात्वको प्राप्त हो गये। इस प्रकारसे सम्यग्मिथ्यात्व गुणस्थानका अन्तर प्राप्त हुआ। पुनः प्रयोपमके असंख्यातवे भाग मात्र उत्कृष्ट अन्तरकालके अनन्तर समयमें मोह कर्मकी अट्ठाईस प्रकृतियोंकी सत्तावाले मिथ्यादृष्टि अथवा वेदकसम्य-ष्टिष्टि अथवा उपश्मसम्यग्दृष्टि जीव सम्यग्मिथ्यात्वको प्राप्त हो गये। इस प्रकारसे सम्यग्मिथ्यात्व गुणस्थानका पत्र्योपमके असंख्यातवें भाग प्रमाण उत्कृष्ट अन्तर प्राप्त हो जाता है।

### एगजीवं पडुच जहण्लेण पिलदोवमस्स असंखेलिदिभागो, अंतोमुहुत्तं ॥ ७॥

एक जीवर्का अपेक्षा सासादनसम्यग्दष्टि और सम्यग्मिय्यादृष्टि जीवोंका जधन्य अन्तर क्रमशः पत्योपमके असंख्यातवें भाग और अन्तर्मुहूर्त होता है ॥ ७ ॥

सासादनसम्यग्दिष्टका जधन्य अन्तर— उपशमसम्यक्त्यसे पीछे लौटा हुआ कोई एक सासादनसम्यग्दिष्ट जीव कुछ काल तक सासादन गुणस्थानमें रहा और फिर मिथ्यात्वको प्राप्त हो अन्तरको प्राप्त हुआ। तत्यश्चात् पत्योपमंक असंख्यातवें भाग मात्र कालमें फिरसे उपशमसम्यक्तको प्राप्त होता हुआ उपशमसम्यक्तको कालमें छह आवली कालके अवशेष रहनेपर वह सासादन गुणस्थानको प्राप्त हो गया। इस प्रकारसे पत्योपमंक असंख्यातवें भाग प्रमाण सासादन गुणस्थानका अन्तरकाल उपलब्ध हो जाता है।

सम्यग्मिश्यादृष्टिका जघन्य अन्तर-- एक सम्यग्मिश्यादृष्टि जीव परिणामोंके निमित्तसे मिश्यात्वको अथवा सम्यक्त्वको प्राप्त हो अन्तरको प्राप्त हुआ और अन्तर्मुहूर्त कालके पश्चात् ही पुनः सम्यग्मिश्यात्वको प्राप्त हो गया। इस प्रकारसे अन्तर्मुहूर्त प्रमाण वह अन्तरकाल प्राप्त हो जाता है।

### उक्कस्सेण अद्भवीग्गलमरियङ्कं देसूणं ॥ ८ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त दोनों गुणस्थानोंका उत्कृष्ट अन्तर कुछ कम अर्थ पुद्गळपरिवर्तन प्रमाण होता है ॥ ८ ॥

सासाइन गुणस्थानका उत्कृष्ट अन्तर – एक अनादि मिथ्यादृष्टि जीवने अधःप्रवृत्तादि तीनों करणोंको करके उपशमसन्यक्त्वको प्राप्त होनेक प्रथम समयमें अनन्त संसारको अर्घ पुद्गल-परिवर्तन प्रमाग किया। पुनः अन्तर्मृहूर्त काल सम्यक्त्वके साथ रहकर वह सासाइनसम्यक्त्वको प्राप्त हुआ। (१) पश्चात् मिथ्यात्वको प्राप्त होता हुआ अन्तरको प्राप्त हुआ और कुछ कम अर्घ पुद्गल-परिवर्तन काल तक मिथ्यात्वके साथ परिश्नमण करके संसारके अन्तर्मृहूर्त मात्र शेष रह जानेपर उपशमसम्यक्त्वको प्राप्त हुआ। पश्चात् उपशमसम्यक्त्वके कालमें एक समय शेष रह जानेपर सासाइन गुणस्थानको प्राप्त हुआ। इस प्रकारसं सूत्रोक्त अन्तरकाल प्राप्त हो गया। तत्पश्चात् वह फिरसे मिथ्यादृष्टि हुआ। (२) पुनः वेदकसम्यक्त्वको प्राप्त होकर (३) अनन्तानुबन्धी कषायका विसंयोजन (३) और दर्शनमोहनीयका क्षय करके (५) अप्रमत्तसंयत हुआ। (६) पुनः

प्रमत्त और अप्रमत्त गुणस्थानों में हजारों परावर्तनों को करके (७) क्षपकश्रेणीं योग्य विद्युद्धिसे विद्युद्ध होकर (८) अपूर्वकरण क्षपक (९), अनिवृत्तिकरण क्षपक (१०), सूक्ष्मसाम्परायिक क्षपक (११), क्षीणकषाय-वीतराग-छद्मस्थ (१२) सयोगकेवली (१३) और अयोगकेवली (१४) हो करके सिद्ध हो गया। इस प्रकारसे एक समय अधिक चौदह अन्तर्मुहूर्तोंसे कम अर्थ पुद्गलपरिवर्तन मात्र सासादनसम्यग्दिष्टका उत्कृष्ट अन्तरकाल प्राप्त हो जाता है।

सम्यग्मिय्यादृष्टिका वह उत्कृष्ट अन्तर — एक अनादि मिथ्यादृष्टि जीवने तीनों ही करणोंको करके उपरानसम्यक्त्रको ग्रहण किया और उसके ग्रहण करने के ग्रथम समयमें अनन्त संसारको अर्ध पुद्रव्यरिवर्तन मात्र कर दिया। फिर वह उपरामसम्यक्त्रके साथ अन्तर्मृहूर्त रहकर (१) सम्य-ग्मिय्यात्वको प्राप्त हुआ (२)। पुनः मिथ्यात्वको प्राप्त होकर अन्तरको ग्राप्त हो गया। पश्चात् अर्ध पुद्रव्यरिवर्तन काल प्रमाण परिश्चमण कर संसारके अन्तर्मृहूर्त प्रमाण रोष रह जानेपर उपरामसम्यक्त्रको ग्राप्त हुआ और वहांपर अनन्तानुबन्धी क्रवायकी विसंयोजना करके सम्यग्मिथ्यात्वको ग्राप्त हुआ। इस प्रकारसे वह अन्तर उपलब्ध हो गया (३)। तत्पश्चात् वेदकसम्यक्त्रको ग्राप्त कर (४) दर्शनमोहनीयका क्षपण करके (५) अप्रमत्तर्सपत हुआ (६)। पुनः प्रमत्त और अग्रमत्त गुणस्थान संबन्धी हजारों परावर्तनोंको करके (७) क्षपकश्चेगीके योग्य विश्वद्भित्ते विशुद्ध होकर (८), अपूर्वकरण क्षपक (९), अनिवृत्तिकरण क्षपक (१०), सूक्ष्मसाम्पराय क्षपक (११), क्षीणकषाय (१२), स्वोगकेवली (१३) और अयोगकेवली (१४) हो करके सिद्धपदको ग्राप्त हो गया। इस प्रकार इन चौदह अन्तर्मृहूर्तोंसे कम अर्थ पुद्रव्यक्तिन मात्र सम्यग्मिथ्यात्वका उत्कृष्ट अन्तरकाल प्राप्त हो जाता है।

असंजदसम्मादिद्विष्पहुडि जाव अष्पमत्तसंजदा ति अंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पहुच्च णत्थि अंतरं, णिरंतरं ॥ ९ ॥

असंयतसम्यग्दृष्टि गुणस्थानको आदि ठेकर अप्रमत्तसंयत गुणस्थान तकके प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा अन्तर नहीं है, निरन्तर है ॥ ९ ॥

एगजीवं पहुच्च जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ १० ॥

एक जीत्रकी अपेक्षा उन असंयतसम्यग्दृष्टि आदिका अन्तर जघन्यसे अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ १०॥

असंयतसम्यग्दिष्टिका अन्तर - कोई एक असंयतसम्यग्दिष्ट जीव संयमासंयमको प्राप्त हुआ । बहांपर अन्तर्मुहूर्त काळ रहकर और अन्तरको प्राप्त होकर पुनः असंयतसम्यग्दिष्ट हो गया। इस प्रकारसे वह अन्तर्मुहूर्त प्रमाण अन्तरकाळ प्राप्त हो जाता है। संवतासंयतका अन्तर-- एक संयता-संयत जीव असंयतसम्यग्दिष्ट, मिथ्यादिष्ट अथवा संयत हुआ और अन्तर्मुहूर्त काळ बहांपर रहकर

अन्तरको प्राप्त हो पुनः संयमासंयमको प्राप्त हो गया। इस प्रकारसे संयतासंयतका सूत्रोक्त अन्तर्मृहूर्त काल प्रमाण जघन्य अन्तर प्राप्त हो जाता है। प्रमत्तसंयतका अन्तर एक प्रमत्तसंयत जीव अप्रमत्तसंयत होकर सर्वलघु कालमें फिरसे प्रमत्तसंयत हो गया। इस प्रकारसे प्रमत्तसंयतका अन्तर्मृहूर्त काल प्रमाण जघन्य अन्तर प्राप्त हो जाता है। अप्रमत्तसंयतका अन्तर— एक अप्रमत्तसंयत जीव उपशम-भ्रेणीपर चढ़कर वहांसे लौटा और फिरसे अप्रमत्तसंयत हो गया। इस प्रकारसे अप्रमत्तसंयतका अन्तर्मृहूर्त काल प्रमाण 'जघन्य अन्तर उपलब्ध हो जाता है।

### उक्कस्सेण अद्भवोग्गलपरियट्टं देख्णं ॥ ११ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त असंवतसम्यग्दष्टि आदि चार गुणस्थानवर्ती जीवोंका उत्कृष्ट अन्तरकाल कुछ कम अर्थ पुद्गलपरिवर्तन प्रमाण है।। ११॥

असंयतसम्यग्दिष्ट जीवका उत्कृष्ट अन्तर एक अनादि मिथ्यादिष्टि जीवने तीनों करणोंको करके प्रथमोपशामसम्यक्षको प्रहण करते हुए अनन्त संसारको छेदकर उसे सम्यवत्व प्रहण करनेके पहले समयमें अर्ध पुद्गलपरिवर्तन मात्र किया । पुनः वह उपशमसम्यक्षके साथ अन्तर्मृहूर्त काल रहकर (१) उसके कालमें छह आवली मात्र कालके अवशेष रह जानेपर सासादन गुणस्थानको प्राप्त होकर अन्तरको प्राप्त हुआ। पुनः मिथ्यात्वके साथ अर्ध पुद्गलपरिवर्तन प्रमाण परिश्रमण करके अन्तिम भवमें संयम अथवा संयमासंयमको प्राप्त होकर छत्तकृत्य वेदकसम्यक्त्वी होकर अन्तर्मृहूर्त काल प्रमाण संसारके शेष रह जानेपर परिणामोंके निमित्तसे असंयतसम्यग्दिष्ट हो गया। इस प्रकार सूत्रोक्त अन्तरकाल प्राप्त हो गया (२)। पुनः अप्रमत्तभावके साथ संयमको प्राप्त होकर (३) प्रमत्त-अप्रमत्त गुणस्थानोंमें हजारों परावर्तनोंको करके (४) क्षपकश्रेणीके योग्य विद्युद्धिसे विद्युद्ध होकर (५) अपूर्वकरण क्षपक (६), अनिवृत्तिकरण क्षपक (७), सूक्ष्मसाभ्यराय क्षपक (८), क्षीणकषाय-वीतराग-छद्मस्थ (९), सयोगकेवली (१०) और अयोगकेवली (११) हो कर निर्वाणको प्राप्त हो गया। इस प्रकार एक जीवकी अपेक्षा असंयतसम्यग्दिष्ट जीवोंका वह उन्कृष्ट अन्तर इन ग्यारह अन्तर्मृहूर्तोंसे कम अर्थ पुद्गलपरिवर्तन काल होता है। इसी प्रकारसे अपनी अपनी कुछ विशेषताके साथ संयतासंयत, प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत जीवोंके भी इस उन्कृष्ट अन्तरको समझना चाहिये।

चदुण्हमुवसामगाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पहुच्च जहण्णेण एगसमयं ॥ १२ ॥

चारों उपशामकोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीवोंकी अपेक्षा जघन्यसे एक समय मात्र अन्तर होता है ॥ १२ ॥

सात आठ अथवा बहुत-से जीव अपूर्वकरणउपशामककालके क्षीण हो जानेपर अनिवृत्ति-करण उपशामक अथवा अप्रमत्तसंयत होते हुए मरणको प्राप्त हो करके देव हुए। इस प्रकार एक समयके लिए अपूर्वकरण गुणस्थान अन्तरको प्राप्त हो गया। तत्पश्चात् द्वितीय समयमें अप्रमत्तसंयत अथवा उतरते हुए अनिवृत्तिकरण उपशामक जीव अपूर्वकरण गुणस्थानवर्ती उपशामक हो गए। इसं प्रकार नाना जीवोंकी अपेक्षा अपूर्वकरण उपशामक गुणस्थानका एक समय प्रमाण जघन्य अन्तरकाळ प्राप्त हो गया। इसी प्रकारसे अनिवृत्तिकरण उपशामकोंका, सूक्ष्मसाम्पराय उपशामकोंका और उपशान्त-कषाय उपशामकोंका एक समय प्रमाण जघन्य अन्तर जानना चाहिए।

### उक्कस्सेण वासपुधत्तं ॥ १३ ॥

नाना जीवोंकी अपेक्षा उक्त चारों उपशामकोंका उत्कृष्ट अन्तर वर्षप्रथक्त मात्र है ॥

सात आठ अथवा बहुत से अपूर्वकरण उपशामक जीव अनिवृत्तिकरण उपशामक अथवा अप्रमत्तसंयत हुए और मर करके देव हो गये। इस प्रकार अपूर्वकरण उपशामक गुणस्थान उत्कृष्टरूपसे वर्षपृथक्त्वके लिए अन्तरको प्राप्त हो गया। तत्पश्चात् वर्षपृथक्त्वकालके व्यतीत हो जानेप्र सात आठ अथवा बहुत से अप्रमत्तसंयत जीव अपूर्वकरण उपशामक हो गये। इस प्रकार अपूर्वकरण उपशामकोंका वह वर्षपृथक्त्वप्रमाण उत्कृष्ट अन्तर प्राप्त हो गया। इसी प्रकार शेष अनिवृत्तिकरणादि तीनों उपशामकोंका अन्तर वर्षपृथक्त्व प्रमाण जानना चाहिए।

### एगजीवं पडुच्च जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ १४ ॥

एक जीवकी अपेक्षा चारों उपशामकोंका जघन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त है ॥ १४ ॥

एक अपूर्वकरण उपशामक जीव अनिवृत्तिकरण उपशामक, सूक्ष्मसाम्परायिक उपशामक और उपशामक होकर फिरसे सूक्ष्मसाम्परायिक उपशामक और अनिवृत्तिकरण उपशामक होता हुआ अपूर्वकरण उपशामक हो गया। इस प्रकार अन्तर्मुहूर्त काल प्रमाण जघन्य अन्तर उपलब्ध हुआ। अनिवृत्तिकरणसे लगाकर पुनः अपूर्वकरण उपशामक होनेके पूर्व तकके इन पांचों ही गुणस्थानोंके कालोंको एकत्र करनेपर भी वह काल अन्तर्मुहूर्त ही होता है। इसी प्रकार एक जीवकी अपेक्षा शेष तीनों उपशामकोंका अन्तर जानना जाहिए।

### उक्कस्तेण अद्भपोग्गलपरियङ्कं देख्णं ॥ १५ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त चारों उपशामकोंका उत्कृष्ट अन्तर कुछ कम अर्घ पुद्रत्यपरिवर्तन प्रमाण है ॥ १५ ॥

एक जीवकी अपेक्षा अपूर्वकरण गुणस्थानका उत्कृष्ट अन्तर - एक अनादि मिथ्यादिष्ट जीवने तीनों ही करणोंको करके उपशमसम्यक्त्व और संयमको एक साथ प्राप्त होनेके प्रथम समयमें ही अनन्त संसारको छेदकर उसे अर्ध पुद्गलपरिवर्तन मात्र करके अन्तर्मुहूर्त प्रमाण अप्रमत्तसंयतके कालका पालन किया (१)। पीछे प्रमत्तसंयत हुआ (२)। पुनः द्वितीयोपशमसम्यक्त्वको प्राप्त करके (३) हजारों प्रमत्त-अप्रमत्त परावर्तनोंको करके (३) उपशमश्रेणीके योग्य अप्रमत्तसंयत हो गया (५)। पुनः अपूर्वकरण (६), अनिवृत्तिकरण (७), सूक्ष्मसाम्पराय (८), उपशान्त-

कषाय (९), पुनः सूक्ष्मसाम्पराय (१०), अनिवृत्तिकरण (११), और अपूर्वकरण गुणस्थानवर्ती हो गया। (१२) पश्चात् नीचे गिरकर अन्तरको प्राप्त हुआ और कुछ कम अर्ध पुद्रलपरिवर्तन काल प्रमाण परिस्नमण करके अन्तिम भवमें दर्शनमोहनीयकी तीनों प्रकृतियोंका क्षय करके अपूर्वकरण उपशामक हुआ (१३)। इस प्रकार अन्तर उपलब्ध हो गया। पुनः अनिवृत्तिकरण (१४), सूक्ष्मसाम्परायिक (१५) और उपशान्तकषाय उपशामक हो गया (१६)। पुनः लौटकर सूक्ष्मसाम्परायिक (१७), अनिवृत्तिकरण (१८), अपूर्वकरण (१९), अप्रमत्तसंयत (२०), प्रमत्तसंयत (२१), पुनः अप्रमत्तसंयत (२२), अपूर्वकरण क्षपक (२३), अनिवृत्तिकरण क्षपक (२४), सूक्ष्मसाम्परायिक क्षपक (२५), क्षीणकषाय (२६), सयोगकेवली (२७) और अयोगकेवली (२८) होकर निर्वाणको प्राप्त हुआ। इस प्रकार अपूर्वकरणका उत्कृष्ट अन्तर अट्टाईस अन्तमुट्टतोंसे कम अर्थ पुद्रलपरिवर्तन मात्र उपलब्ध होता है।

इसी प्रकारसे अन्य तीनों उपशामकोंका भी अन्तर जानना चाहिये। विशेषता यह है कि परिपाटीक्रमसे अनिवृत्तिकरण उपशामकोंकी अपेक्षा छन्बीस, सूक्ष्मसाम्पराय उपशामकोंकी अपेक्षा चौबीस और उपशान्तकषाय उपशामकोंकी अपेक्षा बाईस अन्तर्मुहूतोंसे कम अर्थ पुद्गठपरिवर्तन काल उन तीनों उपशामकोंका क्रमशः उत्कृष्ट अन्तर होता है।

### चदुण्हं खन्म-अजोगिकेवलीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पडुच्च जहण्णेण एगसमयं ॥ १६ ॥

चारों क्षपक्ष और अयोगिकेवलियोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीवोंकी अपेक्षा जघन्यसे एक समय होता है ॥ १६॥

सात आठ अथवा अधिकसे अधिक एक सौ आठ अपूर्वकरण क्षपक सबके सब एक ही समयमें अनिवृत्तिकरण क्षपक हो गये। इस प्रकार एक समयके लिए अपूर्वकरण गुणस्थानका अभाव हो गया। पश्चात् द्वितीय समयमें सात आठ अथवा एक सौ आठ अप्रमत्तसंयत एक साथ अपूर्वकरण क्षपक हो गये। इस प्रकारसे एक समय प्रमाण वह जधन्य अन्तर प्राप्त हो जाता है। इसी प्रकारसे शेष अनिवृत्तिकरण आदि तीन क्षपकोंका भी अन्तरकाल एक समय प्रमाण जानना चाहिये।

#### उक्कस्सेण छम्मासं ॥ १७ ॥

नाना जीवोंकी अपेक्षा चारों क्षपन्न और अयोगिकेविवयोंका उत्कृष्ट अन्तरकाल दृह मास है ॥

सात आठ अथवा एक सौ आठ अपूर्वकरण क्षपक जीव अनिवृत्तिकरण क्षपक हुए। तव उत्कर्षसे छह मासके लिए अपूर्वकरण गुणस्थानका अभाव हो गया। तन्पश्चात् सात आठ अथवा एक सौ आठ अप्रमत्तसंयत जीव अपूर्वकरण क्षपक हुए। इस प्रकारसे अपूर्वकरण क्षपकोंका वह छह मास प्रमाण उत्कृष्ट अन्तर प्राप्त हो गया। इसी प्रकार शेष गुणस्थानोंका भी छह मास प्रमाण उत्कृष्ट अन्तरकाल जानना चाहिये।

#### एगजीवं पडुच्च णितथ अंतरं, णिरंतरं ॥ १८ ॥

एक जीवकी अपेक्षा चारों क्षपकोंका और अयोगिकेविवयोंका अन्तर नहीं होता है, निरन्तर है ॥ १८॥

कारण यह है कि क्षपकश्रेणीवाले जीवोंका पुनः लौटना सम्भव नहीं है ।

सजोगिकेवलीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पहुच्च णत्थि अंतरं, णिरंतरं ॥ १९ ॥

सयोगिकेविवयोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा अन्तर नहीं होता है, निरन्तर है ॥ १९॥

तात्पर्य यह है कि सयोगिकेवलियोंका कभी अभाव नहीं होता है।

### एमजीवं पहुच णृतिथ अंतरं, णिरंतरं ॥ २० ॥

एक जीवकी अपेक्षा संयोगिकेविटियोंका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ २० ॥

इसका कारण यह है कि सयोगिकेवली भगवान् अयोगिकेवली होकर नियमसे सिद्ध होते हैं, उनका पुनः सयोगिकेवली होना सम्भव नहीं है।

आदेसेण गदियाणुवादेण णिरयगदीए णेरइएसु मिच्छादिष्टि-असंजदसम्मादिद्वीण-मंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पहुच्च णत्थि अंतरं, णिरंतरं ॥ २१ ॥

आदेशकी अपेक्षा गतिमार्गणाके अनुत्रादसे नरकगतिमें नारिकयोंमें मिथ्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि जीवोंका अन्तर कितने काल होता हैं? नाना जीवोंकी अपेक्षा अन्तर नहीं होता, निरन्तर हैं ॥ २१ ॥

### एगजीवं पहुच्च जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ २२ ॥

एक जीवकी अपेक्षा वहां उक्त दोनों गुणस्थानवर्ती नारिकयोंका जघन्य अन्तर अन्तर्भुद्धर्त मात्र होता है ॥ २२ ॥

#### उक्कस्सेण तेत्तीसं सागरोवमाणि देख्रणाणि ॥ २३ ॥

एक जीत्रकी अपेक्षा मिथ्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि नारिकयोंका उत्कृष्ट अन्तर कुछ ( छह अन्तर्मुहूर्त ) कम तेत्तीस सागरोपम मात्र होता है ॥ २३ ॥

सासणसम्मादिष्ठि-सम्मामिच्छादिद्वीणमंतरं केयचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पहुच्च जहणोण एगसमयं ॥ २४ ॥

सासादनसम्यग्दष्टि और सम्यग्मिथ्यादृष्टि नारिकयोंका अन्तर कितने काळ होता है ?

छ. २३

नाना जीवोंकी अपेक्षा जघन्यसे एक समय मात्र अन्तर होता है ॥ २४ ॥

#### उक्कस्सेण पलिदोवमस्स असंखेजिदिभागो ॥ २५ ॥

नाना जीवोंकी अपेक्षा नारिकयोंमें उक्त दोनों गुणस्थानोंका उत्कृष्ट अन्तर पत्योपमके असंख्यातवें माग मात्र होता है ॥ २५ ॥

एगजीवं पडुच जहण्णेण पिलदोत्रमस्स असंखेजिदिभागो, अंतोग्रहुत्तं ॥ २६ ॥ एक जीवकी अपेक्षा नारिकयोंमें उक्त दोनों गुणस्थानोंका जघन्य अन्तर क्रमसे पत्योपमका असंख्यातवां भाग और अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ २६ ॥

### उक्कस्सेण तेचीसं सामरोवमाणि देख्णाणि ॥ २७ ॥

एक जीवकी अपेक्षा नारिकयोंमें सासादनसम्यग्दृष्टि और सम्यग्मिथ्यादृष्टियोंका उत्कृष्ट अन्तर कुछ कम तेतीस सागरोपम काल मात्र होता है॥ २७॥

पढमादि जाव सत्तमीए पुढवीए णेग्डएसु मिच्छादिद्वि-असंजदसम्मादिद्वीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पडुच्च णत्थि अंतरं, णिरंतरं ॥ २८ ॥

प्रथम पृथिवीसे लेकर सातवीं पृथिवी तकके नारिकयोंमें मिथ्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥२८॥

### एगजीवं पहुच्च जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ २९ ॥

एक जीवकी अवेक्षा उक्त पृथिवियोंके नारिकयोंमें उन दोनों गुणस्थानोंका जघन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ २९ ॥

उक्कस्तेण सामरोवमं तिण्णि सत्त दस सत्तारस वावीस तेत्तीसं सामरोवमाणि देखणाणि ॥ ३० ॥

एक जीवकी अपेक्षा इन पृथिवियोंके नारिक्योंमें उक्त दोनों गुणस्थानोंका उत्कृष्ट अन्तर क्रमसे कुछ कम एक, तीन, सात, दस, सत्तरह, बावीस और तेतीस सागरोपम मात्र होता है।।३०॥

सासणसप्मादिष्टि-सम्मानिच्छादिद्वीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पड्डच्च जहण्णेण एगसमयं ॥ ३१ ॥

सातों ही पृथिवियोंके सासादनसम्यग्दृष्टि और सम्यग्निध्यादृष्टि नारिकयोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीवोंकी अपेक्षा जघन्यसे वह एक समय मात्र होता है ॥ ३१॥

### उक्कस्सेण पलिदोवमस्स असंखेजजदिभागो ॥ ३२ ॥

नाना जीवोंकी अपेक्षा उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर पत्योपमके असंख्यातवें भाग मात्र होता है।। एगजीवं पहुच्च जहण्णेण पछिदोवमस्स असंखेजदिभागो अंतोग्रहुत्तं ॥ ३३ ॥ एक जीवकी अपेक्षा इन पृथिवियोंके नारिकयोंमें उक्त दोनों गुणस्थानोंका जघन्य अन्तर क्रमशः पल्योपमके असंख्यातवें भाग और अन्तर्मुदूर्त मात्र होता है ॥ ३३ ॥

उक्कस्तेण सागरोवमं तिण्णि सत्त दस सत्तारस बाबीत देत्तीसं सागरोवमाणि देखणाणि ॥ ३४ ॥

एक जीवकी अपेक्षा सातों ही पृथिवियोंमें उक्त दोनों गुणस्थानोंका उत्कृष्ट अन्तर क्रमशः कुळ कम एक, तोन, सात, दस, सत्तरह, बाईस और तेत्तीस सागरोपम मात्र होता है ॥ ३४॥

तिरिक्खगदीए तिरिक्छेस भिच्छादिद्वीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पहुच्च णित्थ अंतरं, णिरंतरं ॥ ३५ ॥

तिर्यंचमतिमें तिर्यंचोंमें मिथ्यादृष्टि जीवोंका अन्तर कितने काळ होता है ! नाना जीवोंकी अपेक्षा अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ ३५ ॥

### एगजीवं पडुच्च जहण्लेष अंतोष्ठहुत्तं ॥ ३६ ॥

एक जीवको अपेक्षा तिर्यंच मिथ्यादिष्ट जीवोंका जघन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ उक्करसेण तिण्णि पिछदोवमाणि देखणाणि ॥ ३७॥

्र एक जीवकी अपेक्षा तिर्यंच मिथ्यादृष्टि जीबोंका उत्कृष्ट अन्तर कुछ कम तीन पत्योपम मात्र होता है ॥ ३७ ॥

### सासणसम्मादिष्टिप्पहुढि जाव संजदासंजदा ति ओषं ॥ ३८ ॥

तिर्थं वोंमें सासादनसम्यग्दष्टिसे छेकर संयतासंयत गुणस्थान तकके अन्तरकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ ३८॥

पंचिदियतिरिक्ख-पंचिदियतिरिक्खपञ्जत्त-पंचिदियतिरिक्खजोणिणीसु भिच्छा-दिद्वीणमंतरं केविचरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पहुच णित्य अंतरं, णितंतरं ॥ ३९ ॥

पंचेन्द्रिय तिर्यंच,पंचेन्द्रिय तिर्यंच पर्याप्त और पंचेन्द्रिय तिर्यंच योनिमतियोंमें मिथ्यादृष्टियों-का अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीत्रोंकी अपेक्षा अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ ३९॥

#### एगजीवं पहुच्च जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ ४० ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त तीन तिर्यंच मिथ्यादृष्टियोंका जघन्य अन्तर्स अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ ४०॥

#### उकस्सेण तिण्णि पितदोनमाणि देखणाणि ॥ ४१ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त तीनों ही तिर्यंच मिथ्यादृष्टियोंका उन्क्रष्ट अन्तर कुछ कम ( मुहूर्त-पृथक्त्वसे अधिक दो मास और दो अन्तर्मुहूर्त ) तीन पत्योपम मात्र होता है ॥ ४१ ॥

# सासणसम्मादिष्टि-सम्मामिच्छादिद्वीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पहुच जहण्णेण एगसमयं ॥ ४२ ॥

उक्त तीनों प्रकारके तिर्यंच सासादनसम्पग्दष्टि और सम्यग्मिथ्यादृष्टियोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा जघन्यसे वह एक समय मात्र होता है ॥ ४२ ॥

#### उकस्सेण पलिदोवमस्स असंखेजदिभागो॥ ४३॥

नाना जीवोंकी अपेक्षा उक्त तीनों प्रकारके तिर्यंच सासादन और सम्यग्मिथ्यादृष्टियोंका उत्कृष्ट अन्तर पल्योपमके असंख्यातवें भाग मात्र होता है ॥ ४३॥

### एगजीवं पहुच जहण्णेण पिलदोवमस्य असंखेजदिभागो, अंतोम्रहुत्तं ॥ ४४ ॥

एक जीवकी अपेक्षा सासादनसम्यग्दृष्टि और सम्यग्मिथ्यादृष्टि उक्त तीन प्रकारके तिर्यंच जीवोंका जवन्य अन्तर ऋमशः पल्योपमके असंख्यातवें भाग और अन्तर्भुहूर्त मात्र होता है ॥ ४४ ॥

### उकस्सेण तिण्णि पलिदोवमाणि पुरुवकोडिपुधत्तेणब्भहियाणि ॥ ४५ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त दोनों गुणस्थानवर्ती तीनों प्रकारके तिर्यंचोंका उत्कृष्ट अन्तर पूर्वकोटिपृथक्त्वसे अधिक तीन पल्योपम मात्र होता है ॥ ४५ ॥

### असंजदसम्मादिद्वीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पडुच णिरथ अंतरं, णिरंतरं ॥ ४६ ॥

उक्त तीनों तिर्यंच असंयतसम्यग्दृष्टियोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीनोंकी अपेक्षा अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ ४६ ॥

### एमजीवं पहुच्च जहण्णेण अंतोग्रहुत्तं ॥ ४७॥

एक जीवकी अपेक्षा उपर्युक्त तीनों प्रकारके असंयतसम्यग्दृष्टि तिर्यंचोंका जघन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त प्रमाण होता है ॥ ४७ ॥

### उकस्सेण तिण्णि पलिदोवमाणि पुग्वकोडिपुधत्तेणव्भहियाणि ॥ ४८ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त तीनों असंयतसम्यग्दछि तिर्यंचोंका उत्कृष्ट अन्तर पूर्वकोटि-पृथक्त्वसे अधिक तीन पत्योपम काल मात्र होता है ॥ ४८॥

संजदासंजदाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पहुच्च णत्थि अंतरं, णिरंतरं ॥ ४९ ॥

तीनों प्रकारके संयतासंयत तिर्यंचोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीयोंकी अपेक्षा अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ ४९॥

एगजीवं पडुच्च जहण्णेण अंतीमुहूत्तं ॥ ५० ॥

एक जीवकी अपेक्षा उन्हीं तीनों प्रकारके तिर्यंच संयतासंयतोंका जघन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ ५० ॥

### उकस्सेण पुव्वकोडिपुधत्तं ॥ ५१ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उन्हीं तीनों तिर्यंच संयतासंयतोंका उत्कृष्ट अन्तर पूर्वकोटिपृथक्व मात्र होता है ॥ ५१ ॥

पंचिदियतिरिक्खअपज्जत्ताणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पडुच गत्थि अंतरं, णिरंतरं ॥ ५२ ॥

पंचेद्रिय तिर्यंच लब्ध्यपर्याप्तकोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ ५२ ॥

### एगजीवं पहुच्च जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं ॥ ५३ ॥

एक जीवकी अपेक्षा पंचेन्द्रिय तिर्यंच लब्ध्यपर्याप्तकोंका जघन्य अन्तर क्षुद्रभवग्रहण मात्र होता है ॥ ५३ ॥

### उक्कस्सेण अणंतकालमसंखेज्जपोग्गलपरियद्वं ॥ ५४ ॥

एक जीवंकी अपेक्षा पंचेन्द्रिय तिर्यंच लब्ध्यपर्याप्तकोंका उत्कष्ट अन्तर अनन्त कालखरूप असंख्यात पुद्गलपरिवर्तन मात्र होता है ॥ ५४ ॥

एदं गदिं पडुच अंतरं ॥ ५५ ॥

यह अन्तर गतिकी अपेक्षासे कहा गया है ॥ ५५॥

### गुणं पहुच उभयदो वि णितथ अंतरं, णिरंतरं ॥ ५६ ॥

गुणस्थानकी अपेक्षा लब्ध्यपर्याप्तक पंचेन्द्रिय तिर्यंचोंका एक व नाना जीवोंके आश्रयसे जघन्य और उत्कृष्ट दोनों ही प्रकारसे अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ ५६॥

मणुसगदीए मणुस-मणुसपज्जत्त-मणुसिणीसु मिच्छादिद्वीणमंतरं केवचिरं कालादी होदि १ णाणाजीवं पडुच णित्थ अंतरं, णिरंतरं ॥ ५७ ॥

मनुष्यगतिमें मनुष्य, मनुष्य पर्याप्तक और मनुष्यनियोंमें मिथ्यादृष्टि जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ ५७॥

### एगजीवं पहुच्च जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ ५८॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त तीनों प्रकारके मनुष्य मिध्यादृष्टियोंका जघन्य अन्तर् अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ ५८॥

#### उक्कस्सेण तिण्णि पलिदोवमाणि देस्णाणि ॥ ५९ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त तीनों प्रकारके मनुष्य मिथ्यादृष्टियोंका उत्कृष्ट अन्तर कुछ ( नौ मास, उनंचास दिन और दो अन्तर्मुहूर्त ) कम तीन पत्योपम है ॥ ५९॥

सासगसम्मादिष्ठि-सम्माधिच्छादिष्ठीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पडुच जहण्णेण एगसमयं ॥ ६० ॥

उक्त तीनों प्रकारके मनुष्य सासादनसम्यग्दृष्टि और सम्यग्गिश्यादृष्टियोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीवोंकी अपेक्षा जधन्यसे एक समय मात्र अन्तर होता है ॥ ६०॥

उक्कस्सेण पलिदोवमस्स असंखेजिदिमागो ॥ ६१ ॥

नाना जीवोंकी अपेक्षा उक्त मनुष्योंका उत्कृष्ट अन्तर पर्व्योपमके असंख्यातवें भाग मात्र होता हैं ॥ ६१ ॥

एगजीवं पहुच्च जहण्णेण पिलदोवमस्स असंखेळिदिमागो, अंतोम्रहुत्तं ॥ ६२ ॥ एक जीवकी अपेक्षा उक्त तीन प्रकारके मनुष्य सासादन और सम्यग्निश्यादिष्टियोंका अन्तर जवन्यसे क्रमशः पल्योपमका असंख्यातवें भाग और अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ ६२ ॥

उकस्सेण तिष्णि पलिदोवमाणि पुन्यकोडिपुधत्तेषवमहियाणि॥ ६३॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त मनुष्योंका उत्कृष्ट अन्तर पूर्वकोटिवर्षपृथवत्वसे अधिक तीन पत्योपम मात्र होता है ॥ ६३ ॥

असंजदसम्मादिहीणमंतरं केविचरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पहुच्च णित्थ अंतरं, णिरंतरं ॥ ६४ ॥

उक्त तीनों प्रकारके असंयतसम्यग्दिष्ट मनुष्योंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ ६४ ॥

एमजीतं पडुच जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ ६५॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त तीनों प्रकारके मनुष्य असंयतसम्यग्दृष्टियोंका अन्तर जघन्यसे अन्तर्मुहूर्व मात्र होता है ॥ ६५॥

उक्रस्सेण विण्णि पलिदोत्रमाणि पुन्त्रकोडिपुधत्तेणब्महियाणि ॥ ६६॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त तीनों प्रकारके असंयतसम्यग्दछि मनुष्योंका उत्कृष्ट अन्तर पूर्वकोटिवर्षपृथक्त्वसे अधिक तीन प्रयोपम मात्र होता है ॥ ६६ ॥

संजदासंजदप्पहुडि जाग अप्पमत्तसंजदाणमंतरं केविचरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पडुच णत्थि अंतरं, णिरंतरं ॥ ६७ ॥

संध्तासंयतोंसे छेकर अप्रमत्तसंयतों तक उक्त तीनों प्रकारके मनुष्योंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीवोंकी अपेक्षा अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ ६७॥

### एगजीवं पडुच जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ ६८ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त मनुष्योंका जघन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ ६८ ॥ उक्कसेण पुच्यकोडिप्रधत्तं ॥ ६९ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त तीनों गुणस्थानवाले तीन प्रकारके मनुष्योंका उत्कृष्ट अन्तर पूर्वकोटिपृथक्त्व मात्र होता है ॥ ६९॥

चदुण्हमुत्रसामगाणतंतरं केत्रचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पहुच्च जहण्णेण एगसमयं ॥ ७० ॥

चारों उपशामकोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीत्रोंकी अपेक्षा जधन्यसे एक समय मात्र अन्तर होता है ॥ ७०॥

### उक्कस्सेण वासयुधत्तं ॥ ७१ ॥

नाना जीत्रोंकी अपेक्षा उक्त तीन प्रकारके मनुष्योंमें चारों उपशामकोंका अन्तर उक्कर्षसे वर्षपृथक्त्व मात्र होता है ॥ ७१॥

एगजीवं पद्धच जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ ७२ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उनका जघन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ ७२ ॥

उक्कस्सेण पुन्वकोडिपुधत्तं ॥ ७३ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त तीन प्रकारके मनुष्योंमें चारों उमशामकोंका उत्कृष्ट अन्तर पूर्वकोटिपृथक्त मात्र होता है ॥ ७३ ॥

चदुण्हं खदा अजोभिकेवलीणमंतरं केदचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पहुच्च जहण्णेण एगसमयं ॥ ७४ ॥

उक्त तीन प्रकारके मनुष्योंमें चारों क्षपक और अयोगिकेवलियोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा जघन्यसे वह एक समय मात्र होता है ॥ ७४॥

### उक्कस्सेण छम्मासं, वासपुधत्तं ॥ ७५ ॥

नाना जीवोंकी अपेक्षा मनुष्य और मनुष्य पर्याप्तोंमें चारों क्षपकों व अयोगिकेवलियोंका उन्कृष्ट अन्तर छह मास तथा मनुष्यनियोंमें उनका वह अन्तर वर्षपृथक्त्व मात्र होता है ॥ ৩५॥

एगजीवं पडुच णत्थि अंतरं, णिरंतरं ॥ ७६ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उनका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ ७६ ॥

सजोगिकेवली ओवं ॥ ७७ ॥

सयोगिकेवलियोंका अन्तर ओवके समान है ॥ ७७ ॥

मणुसअपजनाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पडुच जहण्णेण एगसमयं ॥ ७८ ॥

मनुष्य लब्ध्यपर्याप्तकोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा जघन्यसे एक समय मात्र अन्तर होता है ॥ ७८॥

उक्कस्सेण पलिदोवमस्स असंखेजिदिभागो ॥ ७९ ॥

मनुष्य लब्ध्यपर्याप्तकोंका उत्कृष्ट अन्तर पल्योपमके असंख्यातवें भाग मात्र होता है ॥ ७९ ॥ एगजीवं पद्च जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं ॥ ८० ॥

एक जीवकी अपेक्षा लब्ध्यपर्यातक मनुष्योंका जघन्य अन्तर क्षुद्रभवष्रहण मात्र होता है ॥ उक्कस्सेण अणंतकालमसंखेजपोग्गलपरियद्वं ॥ ८१ ॥

उक्त लब्ध्यपर्याप्तक मनुष्योंका उत्कृष्ट अन्तर अनन्तकालात्मक असंख्यात पुद्गलपरिवर्तन मात्र होता है ॥ ८१ ॥

एदं गदिं पडुच अंतरं ॥ ८२ ॥

यह अन्तर गतिकी अपेक्षा कहा गया है ॥ ८२ ॥

गुणं पहुच उभयदो वि णत्थि अंतरं, णिरंतरं ॥ ८३ ॥

गुणस्थानकी अपेक्षा दोनों ही प्रकारसे उनका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ ८३ ॥ देवगदीए देवेसु मिच्छादिष्टि-असंजदसम्मादिष्टीणमंतरं केयचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पद्धच णितथ अंतरं, णिरंतरं ॥ ८४ ॥

देवगतिमें देवोंमें मिथ्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ ८४ ॥

एगजीवं पडुच जहण्णेण अंतोग्रुहुत्तं ॥ ८५ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त मिध्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि देवोंका जघन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ ८५॥

उक्कस्सेण एकत्तीसं सागरीपमाणि देस्रणाणि ॥ ८६ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त मिथ्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि देवोंका उत्कृष्ट अन्तर कुछ कम इकतीस सागरोपम काल प्रमाण होता है ॥ ८६ ॥

सासणसम्मादिष्टि-सम्मामिच्छादिद्वीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पद्भच जहण्णेण एगसमयं ॥ ८७॥

सासादनसम्यग्दष्टि और सम्यग्मिश्यादिष्टि देवोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा जघन्य अन्तर एक समय मात्र होता है ॥ ८७ ॥

#### उक्कस्सेण पिलदोवमस्स असंखेजिदिभागो ॥ ८८ ॥

नाना जीवोंकी अपेक्षा उनका उत्कृष्ट अन्तर पर्योपमके असंख्यातवें भाग मात्र होता है ॥

#### एगजीवं पहुच जहण्णेण पिलदोवमस्स असंखेळादिभागो, अंतोग्रहुत्तं ॥ ८९ ॥

एक जीवकी अपेक्षा देवोंमें सासादनसम्यग्दष्टि और सम्यग्मिथ्यादिष्टि देवोंका जघन्य अन्तर क्रमशः पल्योपमके असंख्यातवें भाग और अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ ८९ ॥

### उक्कस्तेण एककत्तीसं सागरीवमाणि देख्णाणि ॥ ९०॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त दोनों गुणस्थानवर्ती देवोंका उत्कृष्ट अन्तर कुछ कम इक्तिस सागरोपम मात्र होता है ॥ ९० ॥

भवणवासिय-वाणवेंतर-जोदिसिय-सोधम्मीसाणप्पहुडि जाव सदार-सहस्सारकप्प-वासियदेवेसु मिच्छादिष्टि-असंजदसम्मादिद्वीमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पडुच णत्थि अंतरं, णिरंतरं ॥ ९१॥

भवनवासी, बानव्यन्तर, ज्योतिष्क और सौधर्म-ऐशानसे लेकर शतार-सहस्रार कल्प तकके कल्पवासी देवोंमें मिथ्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि जीवोंका अन्तर कितने काल होता है? नाना जीवोंकी अपेक्षा अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ ९१॥

#### एगजीवं पडुच जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ ९२ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त मिथ्यादृष्टि और असंयतंसम्यग्दृष्टि देवोंका जधन्य अन्तर्र अन्तर्मुहूर्त होता है ॥ ९२ ॥

उक्कस्सेण सागरोवमं पलिदोवमं वे सत्त दस चोइस सोलस अद्वारस सागरो-वमाणि सादिरेयाणि ॥ ९३ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उनका उत्कृष्ट अन्तर क्रमशः एक सागरोपम व एक पत्योपम तथा साधिक दो, सात, दश, चौदह, सोल्रह और अठारह सागरोपम मात्र होता है ॥ ९३ ॥

#### सासणसम्मादिद्वि-सम्मामिच्छादिद्वीणं सत्थाणीघं ॥ ९४ ॥

उक्त भवनवासी आदि देवोंमें सासादनसम्बग्दष्टि और सम्यग्मिश्यादृष्टि देवोंके अन्तरकी प्ररूपणा स्वस्थान ओवके समान है ॥ ९४ ॥

आणद जाव णवगेवज्जविमाणवासियदेवेसु मिच्छादिद्वि-असंजदसम्मादिद्वीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पडुच णितथ अंतरं, णिरंतरं ॥ ९५ ॥ आनत करासे लेकर नौ ग्रैवेयक पर्यन्त विमानवासी देवोंमें मिथ्यादृष्टि और असंयत-सम्यग्दृष्टियोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा अम्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥

### एमजीवं पडुच जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ ९६ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उनका जघन्य अन्तर अन्तर्भुहूर्त मात्र होता है ॥ ९६ ॥

उनकस्सेण वीसं बाबीसं तेवीसं चउवीसं पणवीसं छव्वीसं सत्तावीसं अट्टावीसं ऊणत्तीसं तीसं एककत्तीसं सागरीवमाणि देस्रणाणि॥ ९७॥

एक जीवकी अपेक्षा आनत-प्राणत, आरण-अच्युत करूप और नौ प्रैवेयकवासी देवोंमें मिथ्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि देवोंका उत्कृष्ट अन्तर कुछ कम वीस, बाईस, तेईस, चौबीस, पञ्चीस, छन्त्रीस, सत्ताईस, अट्टाईस, उनतीस, तीस और इक्ततीस सागरोपम प्रमाण होता है ॥९०॥

#### सासणपम्मादिद्वि-सम्मामिच्छादिद्रीणं सत्थाणमोघं ॥ ९८ ॥

उक्त आनतादि देवेंामें सासादनसम्यग्दिष्ट और सम्यग्मिथ्यादिष्ट देवेंकि अन्तरकी प्ररूपणा स्वस्थान ओवके समान है ॥ ९८॥

अणुदिसादि जाव सन्बद्धसिद्धिविमाणवासियदेवेसु असंजदसम्मादिद्वीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पहुच णित्थ अंतरं, णिरंतरं ॥ ९९ ॥

अनुदिशोंसे लेकर सर्वार्थिसिद्धि तकके विमानवासी देवेंामें असंयतसम्यग्दिष्ट देवोंका अन्तर कितने काल होता है १ नाना जीवोंकी अपेक्षा अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ ९९ ॥

#### एगजीवं पडुच णत्थि अंतरं, णिरंतरं ॥ १०० ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त देवोंमें अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ १०० ॥

इसका कारण यह है कि इन अनुदिश आदि विमानवासी देवोंमें एक असंयत गुणस्थानके ही सम्भव होनेसे उनका अन्य गुणस्थानमें जाना सम्भव नहीं है।

इंदियाणुवादेण एइंदियाणमंतरं केविचरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पहुच णित्थ अंतरं, निरंतरं ॥ १०१ ॥

इन्द्रियमार्गणाके अनुवादसे एकेन्द्रियोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीयोंकी अपेक्षा अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ १०१॥

### एगजीवं पहुच जहण्लेण खुद्दाभवग्गहणं ॥ १०२ ॥

एक जीवकी अपेक्षा एकेन्द्रियोंका जघन्य अन्तर क्षुद्रभवप्रहण मात्र होता है ॥ १०२ ॥ उक्कस्सेण वे सागरीवमसहस्साणि पुच्चकोडिपुधत्तेणब्भिहयाणि ॥ १०३ ॥ एक जीवकी अपेक्षा एकेन्द्रियोंका उत्कृष्ट अन्तर पूर्वकोटिपुधक्त्वसे अधिक दो हजार

सागरोपम मात्र होता है ॥ १०३ ॥

### बादरेइंदियाणमंतरं केनिचरं कालादो होदि १ णाणाजीनं पहुच णित्थ अंतरं, णिरंतरं ॥ १०४ ॥

बादर एकेन्द्रियोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ १०४ ॥

### एमजीवं पडुच जहण्णेण खुद्दामवम्महणं ॥ १०५ ॥

एक जीवकी अपेक्षा बादर एकेन्द्रियोंका जघन्य अन्तर क्षुद्रभवप्रहण प्रमाण होता है ॥ उक्कस्सेण असंखेजजा लोगा ॥ १०६॥

एक जीवकी अपेक्षा उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर असंख्यात लोक प्रमाण होता है ॥ १०६॥ एवं बादरेइंदियपज्जत्त-अप्पज्जत्ताणं ॥ १०७॥

इसी प्रकारसे बादर एकेन्द्रिय पर्याप्त और बादर एकेन्द्रिय छब्ध्यपर्याप्तोंका भी अन्तर जानना चाहिए॥ १०७॥

सुहुमेइंदिय-सुहुमेइंदियपज्जत्त-अप्पज्जत्ताणमंतरं केविचरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पहुच्च णित्थ अंतरं, णिरंतरं ॥ १०८ ॥

सूक्ष्म एकेन्द्रिय, सूक्ष्म एकेन्द्रिय पर्याप्त और सूक्ष्म एकेन्द्रिय ळब्ध्यपर्याप्त जीवोंका अन्तर कितने काळ होता है ! नाना जीवोंकी अपेक्षा अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ १०८ ॥

### एगजीवं पडुच्च जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं ॥ १०९ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उनका जघन्य अन्तर क्षुद्र भवग्रहण मात्र होता है ॥ १०९ ॥

उक्कस्सेण अंगुलस्स असंखेज्जदिभागो असंखेज्जासंखेज्जाओ औसप्पिणि-उस्सप्पिणीओ ॥ ११० ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त तीनों सूक्ष्म एकेन्द्रिय जीवोंका उत्कृष्ट अन्तर अंगुलके असंख्यातवें भाग खरूप असंख्यातासंख्यात उत्सर्पिणी और अवसर्पिणी काल प्रमाण होता है ॥ ११० ॥

बीइंदिय-तीइंदिय-चतुरिंदिय तस्सेव पज्जत्त-अपज्जत्ताणमंतरं केविचरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पडुच्च णितथ अंतरं, णिरंतरं ॥ १११ ॥

द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय और उन्हींके पर्याप्त तथा लब्ध्यपर्याप्त जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ १११॥

एगजीवं पहुच्च जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं ॥ ११२ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त दीन्द्रियादि जीवोंका जधन्य अन्तर क्षुद्रभवप्रहण मात्र होता है ॥

### उक्कस्सेण अर्णतकालमसंखेडजपोग्गलपरियद्वं ॥ ११३ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर अनन्त कालात्मक असंख्यात पुद्रलपरिवर्तन मात्र होता है ॥ ११३ ॥

### पंचिदिय-पंचिदियपज्जत्तएसु मिच्छादिद्वी ओघं ॥ ११४ ॥

पंचेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय पर्याप्तोंमें मिथ्यादृष्टि जीवोंका अन्तर ओघके समान है ॥११४॥

सासणसम्मादिष्ठि-सम्मामिच्छादिद्वीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पहुच्च जहण्णेण एगसमयं ॥ ११५ ॥

पंचेन्द्रिय व पंचेन्द्रिय पर्याप्त सासादनसम्यग्दृष्टि और सम्यग्मिथ्यादृष्टि जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा उनका अन्तर जघन्यसे एक समय मात्र होता है ॥

#### उक्कस्सेण पलिदोवमस्स असंखेज्जदिभागो ॥ ११६ ॥

नाना जीवोंकी अपेक्षा उक्त दोनों गुणस्थानवर्ती पंचेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय पर्याप्त जीवोंका उत्कृष्ट अन्तर पत्योपमके असंख्यातवें भाग मात्र होता है ॥ ११६ ॥

एगजीवं पडुच्च जहण्णेण पलिदोवमस्स असंखेजजदिभागो, अंतोम्रहुत्तं ॥११७॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त दोनों गुणस्थानवर्ती पंचेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय पर्याप्त जीवोंका जवन्य अन्तर क्रमशः पल्योपमके असंख्यातवें भाग और अन्तर्महर्त मात्र होता है ॥ ११७ ॥

उक्कस्सेण सागरोवमसहस्साणि पुष्वकोडिपुधत्तेणब्भहियाणि, सागरोवमसद-पुधत्तं ॥ ११८ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त दोनों गुणस्थानवर्ती पंचेन्द्रियोंका उत्कृष्ट अन्तर पूर्वकोटि-पृथक्त्वसे अधिक एक हजार सागरोपम तथा पंचेन्द्रिय पर्याप्तोंका वह उत्कृष्ट अन्तर सागरोपम-शतपृथक्त्व मात्र होता है ॥ ११८॥

असंजदसम्मादिद्विष्पहुडि जात्र अष्यमत्तसंजदाणमंतरं केविचरं कालादो होदि? णाणाजीवं पडुच्च णित्थ अंतरं, णिरंतरं ॥ ११९ ॥

असंयतसम्यग्दिष्टिसे लेकर अग्रमन्तसंयत गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती पंचेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय पर्याप्त जीबोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीबोंकी अपेक्षा अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ ११९ ॥

एगजीवं पडुच्च जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ १२० ॥

एक जीवकी अपेक्षा उनका जघन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ १२० ॥

उक्कस्पेण सागरोवमसहस्साणि पुच्चकोडिपुधत्तेणब्भहियाणि सागरोवमसद-पुधत्तं ॥ १२१॥ एक जीवकी अपेक्षा उक्त गुणस्थानवर्ती पंचेन्द्रिय जीवोंका उत्कृष्ट अन्तर पूर्वकोटि-पृथक्त्वसे अधिक हजार सागरोपम तथा पंचेन्द्रिय पर्याप्त जीवोंका वह उत्कृष्ट अन्तर शतपृथक्त्व-सागरोपम मात्र होता है ॥ १२१॥

#### चदुण्हमुवसामगाणं णाणाजीवं पडि ओघं ॥ १२२ ॥

नाना जीवोंकी अपेक्षा पंचेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय पर्याप्त जीवोंमें चारों उपशामकोंके अन्तरकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ १२२ ॥

### एगजीवं पहुच्च जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ १२३ ॥

एक जीवकी अपेक्षा इन्हीं चारों उपशामकोंका जघन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥

### उकस्सेण सागरोवमसहस्साणि पुन्तकोडिपुधत्तेणब्महियाणि, सागरोवमसद-पुधत्तं ॥ १२४ ॥

एक जीवकी अपेक्षा पंचेन्द्रियोंमें चारों उपशामकोंका उत्कृष्ट अन्तर पूर्वकोटिपृथक्त्वसे अधिक हजार सागरोपम और पंचेन्द्रिय पर्याप्तोंमें उन्हींका वह उत्कृष्ट अन्तर सागरोपमशतपृथक्त्व मात्र होता है ॥ १२४ ॥

### चदुण्हं खवा अजोगिकेवली ओघं ॥ १२५ ॥

उक्त पंचेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय पर्याप्त जीवोंमें चारों क्षपक और अयोगिकेवलियोंके अन्तरकी प्ररूपणा ओवके समान है ॥ १२५॥

#### सजोगिकेवली ओवं ॥ १२६॥

सयोगिकेवलियोंके अन्तरकी प्ररूपणा ओघके समान है।। १२६॥

### पंचिदियअप्पज्जताणं वेइंदियअपज्जताणं भंगो ॥ १२७ ॥

पंचेन्द्रिय लब्ध्यपर्यातोंका अन्तर द्वीन्द्रिय लब्ध्यपर्यातोंके समान है ॥ १२७ ॥

#### एदमिंदियं पहुच्च अंतरं॥ १२८॥

यह पंचेन्द्रिय लब्ध्यपर्याप्तींका अन्तर इन्द्रियमार्गणाके आश्रयसे कहा गया है ॥ १२८ ॥ गुणं पडुच्च उभयदो वि णित्थि अंतरं, णिरंतरं ॥ १२९ ॥

गुणस्थानकी अपेक्षा दोनों ही प्रकारसे उनका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ १२९॥

### कायाणुवादेण पुढविकाइय-आउकाइय-तेउकाइय-वाउकाइय-वादर-सुहुम-पज्जत-अपज्जत्ताणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पहुच णित्थ अंतरं, णिरंतरं ॥१३०॥

कायमार्गणाके अनुवादसे पृथिवीकायिक, जलकायिक, तेजकायिक, बायुकायिक, इनके बादर और सूक्ष्म तथा उन सबके पर्याप्त और अपर्याप्त जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीवोंकी अपेक्षा उनका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ १३०॥

### एगजीवं पडुच्च जहणोण खुद्दाभवमाहणं ॥ १३१ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त पृथिवीकायिक आदि जीवोंका जघन्य अन्तर क्षुद्रभवग्रहण मात्र होता है ॥ १३१॥

### उक्कस्सेण अणंतकालमसंखेज्जपोग्मलपरियट्टं ॥ १३२ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उपर्युक्त पृथिवीकायिक आदि जीवोंका उत्कृष्ट अन्तर अनन्त कालात्मक असंख्यात पुद्गलपरिवर्तन मात्र होता है ॥ १३२॥

### वणप्कदिकाइय-णिगोदजीव-बादर-सुहुम-पङ्जत्त-अपङ्जत्ताणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पहुच्च णित्थ अंतरं, णिरंतरं ॥ १३३॥

वनस्पतिकायिक, निगोद जीव उनके बादर और सूक्ष्म तथा उन सबके पर्याप्त और अपर्याप्त जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ १३३ ॥

### एगजीवं पडुच्च जहण्णेण खुद्दाभवमाहणं ॥ १३४ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त जीवोंका जघन्य अन्तर क्षुद्रभवप्रहण मात्र होता है ॥ १३४॥ उक्कस्सेण असंखेज्जा लोगा ॥ १३५॥

एक जीवकी अपेक्षा उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर असंख्यात लोक मात्र होता है ॥ १३५॥

### बादरवणप्फदिकाइय-पत्तेयसरीर-पज्जत्त-अपज्जत्ताणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पडुच णत्थि अंतरं, णिरंतरं ॥ १३६ ॥

बादर बनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीर उनके पर्याप्त तथा अपर्यातींका अन्तर कितने काल होता है १ नाना जीवोंकी अपेक्षा अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ १३६॥

### एमजीवं पहुच्च जहण्णेण खुद्दाभवग्महणं ॥ १३७॥

एक जीवकी अपेक्षा उन्हींका जघन्य अन्तर क्षुद्रभवग्रहण मात्र होता है ॥ १३०॥

## उक्कस्सेण अड्डाइज्जपोग्गलपरियद्वं ॥ १३८ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर अट्टाई पुद्गलपरिवर्तन प्रमाण होता है ॥१३८॥ तसकाइय-तसकाइयपज्जत्तएसु मिच्छादिद्वी ओघं॥ १३९॥

त्रसकायिक और त्रसकायिक पर्याप्त जीवोंमें मिथ्यादृष्टि जीवोंके अन्तरकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ १३९॥

### सासणसम्मादिष्टि-सम्मामिच्छादिद्वीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पहुच ओधं ॥ १४० ॥

त्रसकायिक और त्रसकायिक पर्यात सासादनसम्यग्दष्टि और सन्यग्निध्यादष्टि जीवोंका

अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीवोंकी अपेक्षा उनके अन्तरकी प्ररूपणा ओवके समान है ॥ एगजीवं पहुच्च जहण्णेण पलिदोबमस्स असंखेलादिभागो, अंतोमुहुत्तं ॥१४१॥ एक जीवकी अपेक्षा उक्त दोनों गुणस्थानवर्ती त्रसकायिक और त्रसकायिक पर्याप्त जीवोंका जवन्य अन्तर क्रमशः पत्योपमके असंस्थातवें भाग और अन्तर्भृहर्त मात्र होता है ॥ १४१॥

उक्कस्सेण वे सागरीवमसहस्साणि पुन्वकोडिपुधत्तेणव्महियाणि, वे सागरीवम-सहस्साणि देखणाणि ॥ १४२ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उपर्युक्त जीवोंका उत्कृष्ट अन्तर क्रमसे पूर्वकोटिपृथक्त्वसे अधिक दो हजार सागरोपम और कुछ कम दो हजार सागरोपम प्रमाण होता है ॥ १४२ ॥

असंजदसम्मादिद्विष्पहुडि जाव अष्पमत्तसंजदाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पडुच्च णत्थि अंतरं, णिरंतरं॥ १४३॥

असंयतसम्यग्दष्टि गुणस्थानसे लेकर अप्रमत्तसंयत तक त्रसकायिक और त्रसकायिक पर्याप्त जीत्रोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीवोंकी अपेक्षा अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥

एगजीवं पडुन्च जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ १४४ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त असंयतसम्यग्दृष्टि आदिकोंका जघन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ १४४॥

उक्कस्सेण वे सागरीवमसहस्साणि पुन्तकोडिपुधत्तेणब्महियाणि, वे सागरीवम-सहस्साणि देखणाणि ॥ १४५ ॥

उक्त असंयतादि चारों गुणस्थानवर्ती त्रस और त्रस पर्याप्त जीवोंका उत्कृष्ट अन्तर क्रमशः पूर्वकोटिपृथक्त्वसे अधिक दो हजार सागरोपम और कुछ कम दो हजार सागरोपम होता है ॥१४५॥

नदुण्हमुवसामगाणमंतरं केविचरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पडुच ओघं ॥१४६ त्रसकायिक और त्रसकायिक पर्याप्त चारों उपशामकोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा उनके अन्तरकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ १४६ ॥

एगजीवं पहुच्च जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ १४७ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उनका जघन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ १४७ ॥

उक्कस्सेण वे सागरोवमसहस्साणि पुट्यकोडिं पुंचत्तेणब्महियाणि, वे सागरोवम-सहस्साणि देख्रणाणि ॥ १४८ ॥

एक जीवकी अपेक्षा त्रसकायिक जीवोंमें उन उपशामकोंका उत्कृष्ट अन्तर पूर्वकोटि-पृथक्त्वसे अधिक दो हजार सागरोपम तथा त्रसकायिक पर्याप्तोंमें उन्हींका वह उत्कृष्ट अन्तर कुछ कम दो हजार सागरोपम मात्र होता है ॥ १४८ ॥

### चदुण्हं खवा अजोगिकेवली ओघं ॥ १४९ ॥

त्रसकायिक और त्रसकायिक पर्याप्तोंमें चारों क्षपक और अयोगिकेवली जीवोंका अन्तर ओवके समान है ॥ १४९॥

#### सजोगिकेवली ओषं ॥ १५०॥

त्रसकायिक और त्रसकायिक पर्याप्तोंमें सयोगिकेविष्योंके अन्तरकी प्ररूपणा ओधके समान है ॥ १५०॥

### तसकाइय-अपन्जत्ताणं पंचिदियअपन्जत्तमंगो ॥ १५१ ॥

त्रसकायिक लब्ध्यपर्याप्तोंका अन्तर पंचेन्द्रिय लब्ध्यपर्याप्तकोंके अन्तरके समान है ॥१५१॥ एदं कायं पहुच अंतरं। गुणं पहुच उभयदो वि णितथ अंतरं, णिरंतरं ॥१५२॥ यह अन्तर कायकी अपेक्षासे कहा गया है। गुणस्थानकी अपेक्षा दोनों ही प्रकारसे उनका अन्तर सम्भव नहीं है, निरन्तर है ॥१५२॥

जोगाणुबादेण पंचमणजोगि-पंचविच्जोगीसु कायजोगि-ओरालियकायजोगीसु मिच्छादिद्वि-असंजदसम्मादिद्वि-संजदासंजद-पमत्त-अपमत्तसंजद-सजोगिकेवलीणमंतरं केव-चिरं कालादो होदि १ णाणेगजीवं पहुच्च णत्थि अंतरं, णिरंतरं ॥ १५३ ॥

योगमार्गणाके अनुवादसे पांचों मनोयोगी, पांचों वचनयोगी, काययोगी और औदारिक-काययोगियोंमें मिथ्यादृष्टि, असंयतसम्यग्दृष्टि, संयतासंयत, प्रमत्तसंयत, अप्रत्तमसंयत और अयोगि-केवित्रयोंका अन्तर कितने काल होता हैं । नाना और एक जीवकी अपेक्षा उनका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ १५३ ॥

सासणसम्मादिष्ठि-सम्मामिच्छादिद्वीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पदुच्च जहण्णेण एगसमयं ॥१५४॥

उक्त योगोंवाले सासादनसम्यग्द्राष्ट्र और सम्यग्मिथ्याद्रष्टियोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीवोंकी अपेक्षा जघन्यसे एक समय मात्र अन्तर होता है ॥ १५४॥

### उक्कस्सेण पलिदोवमस्स असंखेज्जदिभागो ॥ १५५ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त योगोंवाले सासादनसम्यग्दछि और सम्यग्मिथ्यादछि जीवोंका उत्कृष्ट अन्तर पत्योपमके असंस्थातवें भाग मात्र होता है॥ १५५॥

### एगजीवं पहुच्च णितथ अंतरं णिरंतरं ॥ १५६ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उनका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ १५६ ॥

चदुण्हमुवसामगाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पहुच्च ओघं ॥ उक्त योगोंवाले चारों उपशामकोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीवोंकी अपेक्षा उनके अन्तरकी प्ररूपणा ओधके समान है ॥ १५७ ॥

### एगजीवं पडुच्च णितथ अंतरं, णिरंतरं ॥ १५८ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उनका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ १५८ ॥

#### चदुण्हं खवाणमोघं ॥ १५९ ॥

उक्त योगोंबाले चारों क्षपकोंके अन्तरकी प्ररूपणा ओवके समान है ॥ १५९ ॥

### ओर।लियमिस्सकायजोगीसु मिच्छ।दिद्वीमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणेगजीवं पडुच्च णत्थि अंतरं, णिरंतरं ॥ १६० ॥

औदारिकमिश्रकाययोगियोंमें मिथ्यादृष्टि जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना और एक जीवकी अपेक्षा उनका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ १६०॥

### सासणसम्मादिद्वीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पहुच्च ओघं ॥

औदारिकमिश्रकाययोगी सासादनसभ्यग्दृष्टियोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीवोंकी अपेक्षा उनके अन्तरकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ १६१॥

### एगजीवं पडुच्च णितथ अंतरं, निरंतरं ॥ १६२ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उनका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ १६२ ॥

### असंजदसम्मादिद्वीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पहुच्च जहण्णेण एगसमयं ॥ १६३॥

औदारिकमिश्रकाययोगी असंयतसभ्यग्दृष्टियोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीयोंकी अपेक्षा उनका अन्तर जघन्यसे एक समय मात्र होता है ॥ १६३॥

#### उक्कस्सेण वासपुधत्तं ॥ १६४ ॥

नाना जीवोंकी अपेक्षा औदारिकमिश्रकाययोगी असंयतसम्यग्दृष्टियोंका उत्कृष्ट अन्तर वर्षपृथक्त्व प्रमाण होता है ॥ १६४॥

### एगजीवं पडुच्च णितथ अंतरं, णिरंतरं ॥ १६५ ॥

एक जीत्रकी अपेक्षा औदारिकिमश्रकाययोगी असंयतसम्यग्दृष्टियोंका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ १६५ ॥

### सजोगिकेवलीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पहुच्च जहण्णेण एगसमयं ॥ १६६ ॥

औदारिकमिश्रकाययोगी सयोगिकेवळी जिनोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा जघन्यसे एक समय मात्र अन्तर होता है ॥ १६६॥ कारण यह है कि कपांटसमुद्धातसे रहित केवलियोंका कमसे कम एक समयके लिये अभाव पाया जाता है।

### उक्स्सेण वासपुधत्तं ॥ १६७ ॥

नाना जीवोंकी अपेक्षा औदारिकमिश्रकाययोगी केवलियोंका उत्कृष्ट अन्तर वर्षपृथक्त्व प्रमाण होता है ॥ १६७॥

### एगजीवं पडुच णत्थि अंतरं, णिरंतरं ॥ १६८ ॥

एक जीवकी अपेक्षा औदारिकमिश्रकाययोगी केवली जिनोंका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ १६८॥

### वेउव्वियकायजोगीसु चदुद्वाणीणं मणजोगिभंगो ॥ १६९ ॥

वैक्रियिककाययोगियोंमें आदिके चारों गुणस्थानवर्ती जीवोंका अन्तर मनोयोगियोंके समान होता है ॥ १६९॥

### वेउन्वियमिस्सकायजोगीसु मिच्छादिद्वीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पडुच जहण्णेण एगसमयं ॥ १७० ॥

वैक्रियिकमिश्रकाययोगियोंमें मिथ्यादृष्टियोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा जघन्यसे एक समय मात्र अन्तर होता है ॥ १७०॥

### उकस्सेण बारस मुहुत्तं ॥ १७१ ॥

नाना जीवोंकी अपेक्षा वैकियिकमिश्रकाययोगी मिश्यादृष्टियोंका उत्कृष्ट अन्तर बारह मुहूर्त मात्र होता है ॥ १७१॥

### एगजीवं पडुच णत्थि अंतरं, णिरंतरं ॥ १७२ ॥

एक जीवकी अपेक्षा वैक्रियिकमिश्रकाययोगी मिथ्यादृष्टियोंका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ १७२॥

### वासणसम्मादिद्वि-असंबद्सम्मादिद्वीणं ओराहियमिस्सभंगो ॥ १७३ ॥

वैक्रियिकमिश्रकाययोगी सासादनसम्यग्दष्टि और असंयतसम्यग्दष्टि जीवोंके अन्तरकी प्ररूपणा औदारिकमिश्रकाययोगियोंके समान है॥ १७३॥

### आहारकायजोगि-आहारमिस्सकायजोगीसु पमत्तसंजदाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पहुच्च जहण्णेण एगसमयं ॥ १७४॥

आहारकाययोगी और आहारमिश्रकाययोगी जीवोंमें प्रमत्तसंयतोंका अन्तर कितने काट होता है ! नाना जीवोंकी अपेक्षा जघन्यसे एक समय मात्र अन्तर होता है ॥ १७४॥

### उक्कस्येण वासपुधत्तं ॥ १७५ ॥

नाना जीवोंकी अपेक्षा उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर वर्षपृथक्त प्रमाण होता है ॥ १७५॥ एगजीवं पहुच्च णत्थि अंतरं, णिरंतरं ॥ १७६॥

एक जीवकी अपेक्षा आहारकाययोगी और आहारमिश्रकाययोगियोंमें प्रमत्तसंयतोंका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ १७६॥

### कम्मइयकायजोगीसु मिच्छादिद्धि-सासणसम्मादिद्धि-असंजदसम्मादिद्धि-सजोगि-केवलीणं ओरालियमिस्समंगो ॥ १७७ ॥

कार्मणकाययोगियोंमें मिथ्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि, असंयतसम्यग्दृष्टि और सयोगिकेवलियों-के अन्तरकी प्ररूपणा औदारिकमिश्रकाययोगियोंके समान है ॥ १७७॥

### वेदाणुवादेण इत्थिवेदेसु मिच्छादिद्वीणमंतरं केविचरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पहुच्च णत्थि अंतरं, णिरंतरं॥ १७८॥

वेदमार्गणाके अनुवादसे स्त्रीवेदियोंमें मिथ्यादृष्टि जीवोंका अन्तर कितने काल होता है : नाना जीवोंकी अपेक्षा उनका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ १७८॥

### एगजीवं पहुच्च जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ १७९ ॥

एक जीवकी अपेक्षा स्त्रीवेदी मिथ्यादृष्टि जीवोंका जघन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ उक्कस्सेण पणवण्ण पलिदोवमाणि देखूणाणि ॥ १८० ॥

एक जीवकी अपेक्षा स्त्रीवेदी मिथ्यादृष्टि जीवोंका उत्कृष्ट अन्तर कुछ ( पांच अन्तर्मुहूर्त ) कम पचवन पल्योपम मात्र होता है ॥ १८०॥

### सासणसम्मादिहि-सम्मामिच्छादिद्वीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पहुच्च ओघं ॥ १८१ ॥

स्त्रीवेदी सासादनसम्यग्दष्टि और सम्यग्मिश्यादिष्टि जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा उनके अन्तरकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ १८१॥

एगजीवं पडुच जहण्णेण पिलदोवमस्स असंखेजिदिभागो, अंतोम्रहुत्तं ॥ १८२ ॥ एक जीवकी अपेक्षा स्त्रीवेदी सासादनसम्यग्दछि जीवोंका जघन्य अन्तर पत्योपमके असंख्यातवें भाग मात्र तथा सन्यग्मिथ्यादछि जीवोंका वह अन्तर जघन्यसे अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है॥

#### उक्कस्सेण पलिदोवमसदपुधत्तं ॥ १८३ ॥

एक जीवकी अपेक्षा स्त्रीवेदी सासादनसभ्यग्दष्टि और सम्यग्मिश्याद्दष्टि जीवोंका उत्कृष्ट अन्तर पत्योपमशतपृथंकल मात्र होता है ॥ १८३॥

असंजदसम्मादिद्विष्पहुडि जाव अयमत्तसंजदाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ?

#### णाणाजीवं पहुच्च णितथ अंतरं, णिरंतरं ॥ १८४ ॥

असंयतसम्यग्दिष्टसे लेकर अप्रमत्तसंयत गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती स्रीवेदियोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीवोंकी अपेक्षा उनका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥१८४॥

#### एगजीवं पडुच जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ १८५ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त चार गुणस्थानवाटे स्त्रविदियोंका जघन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ १८५॥

### उक्कस्सेण पलिदोवमसदपुधत्तं ॥ १८६ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त चार गुणस्थानवाळे स्त्रीवेदी जीवोंका उत्कृष्ट अन्तर पल्योपम-शतपृथक्त्व मात्र होता है ॥ १८६॥

दोण्हमुवसामगाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पडुच जहण्णुकस्स-मोघं ॥ १८७॥

अपूर्वकरण और अनिवृत्तिकरण इन दो गुणस्थानवर्ती स्त्रीवेदी उपशामकोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीवोंकी अपेक्षा उनका जघन्य और उत्कृष्ट अन्तर ओघके समान होता है ॥

### एगजीवं पडुच्च जहण्णेष अंतोमुहुत्तं ॥ १८८ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उनका जवन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ १८८ ॥ उकस्सेण पलिदोवमसदप्रधत्तं ॥ १८९ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर पत्योपमशतपृथक्त मात्र होता है ॥१८९ ॥ दोण्हं खवाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पहुच्च जहण्णेण एगसमयं ॥१९० ॥

स्त्रीवेदी अपूर्वकरण और अनिवृत्तिकरण इन दो क्षपकोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीवोंकी अपेक्षा उनका अन्तर जवन्यसे एक समय मात्र होता है ॥ १९० ॥

#### उक्कस्सेण वासपुधत्तं ॥ १९१ ॥

नाना जीवोंकी अपेक्षा उक्त स्त्रीवेदी अपूर्वकरण और अनिवृत्तिकरण क्षपकोंका उत्कृष्ट अन्तर वर्षपृथक्त्व मात्र होता है ॥ १९१॥

### एगजीवं पडुच णिथ्य अंतरं, णिरंतरं ॥ १९२ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त दो गुणस्थानवर्ती स्त्रीवेदी क्षपकोंका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ १९२ ॥

### पुरिसनेदएसु मिच्छादिद्वी ओघं ॥ १९३ ॥

पुरुषवेदियोंमें मिथ्यादृष्टि जीवोंके अन्तरकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ १९३॥

### सासणसम्मादिष्टि-सम्मामिच्छादिद्वीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पहुच्च जहण्णेण एगसमयं ॥ १९४ ॥

पुरुषवेदी सासादनसम्यग्दष्टि और सम्यग्मिथ्यादृष्टियोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा जघन्यसे एक समय मात्र अन्तर होता है ॥ १९४ ॥

#### उक्कस्सेण पलिदोवमस्स असंखेळादिभागो ॥ १९५ ॥

नाना जीवोंकी अपेक्षा पुरुषवेदी सासादनसम्यग्दृष्टि और सम्यग्मिश्यादृष्टि जीवोंका उत्कृष्ट अन्तर पत्योपमके असंख्यातवें भाग मात्र होता है ॥ १९५ ॥

एगजीवं पहुच्च जहण्णेण पलिदोवमस्स असंखेज्जदिभागी, अंतोम्रहुत्तं ॥१९६॥

एक जीवकी अपेक्षा पुरुषवेदी सासादनसम्यग्दष्टियोंका जघन्य अन्तर पत्योपमके असंख्यातवें भाग मात्र तथा सम्यग्मिथ्यादृष्टियोंका जघन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ १९६॥

### उक्कस्सेण सागरीवमसदपुधत्तं ॥ १९७ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उन्हींका उत्क्रष्ट अन्तर सागरोपमशतपृथक्त्र मात्र होता है ॥१९.०॥ असंजदसम्मादिहिप्पहुडि जाव अप्पमत्तसंजदाणमंतरं केवचिरं कालादी होदि ?

णाणाजीत्रं पहुच्च णितथ अंतरं, णिरंतरं ॥ १९८ ॥

असंयतसम्यग्दृष्टिसे लेकर अप्रमत्तसंयत गुणस्थान तक पुरुषवेदी जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीवोंको अपेक्षा अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ १९८॥

### एगजीवं पहुच्च जहण्णेण अंतोसुहत्तं ॥ १९९ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त चार गुणस्थानवर्ती पुरुषवेदी जीवोंका जघन्य अन्तर अन्तर्भृहूर्त मात्र होता है ॥ १९९ ॥

### उक्कस्सेण सागरोवमसद्गुधत्तं ॥ २०० ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त असंयतादि चार गुणस्यानवर्ती पुरुषवेदियोंका उत्कृष्ट अन्तर सागरोपमशतपृथक्त्व मात्र होता है ॥ २००॥

दोण्हमुत्रसामगाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि? णाणाजीवं पहुच ओघं ॥२०१ पुरुपवेदी अपूर्वकरण और अनिवृत्तिकरण इन दो उपशामकोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीवोंकी अपेक्षा इन दोनों उपशामकोंके अन्तरकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ २०१॥

एगजीवं पडुच जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥२०२॥ - उक्कस्सेण सागरोत्रमसद्पुधत्तं ॥

एक जीवकी अपेक्षा उनका जघन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है।।२०२॥ उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर सागरोपमशतपृथकव मात्र होता है।।२०३॥

दोण्हं खवाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि? णाणाजीवं पडुच्च जहण्डेण

#### एगसमयं ॥ २०४ ॥ अक्कस्तेण वासं सादिरेयं ॥ २०५ ॥

पुरुषवेदी अपूर्वकरण और अनिवृत्तिकरण इन दो क्षपकोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीवोंकी अपेक्षा जधन्यसे एक समय मात्र अन्तर होता है ॥ २०४ ॥ उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर साधिक एक वर्ष मात्र होता है ॥ २०५ ॥

### एगजीवं पहुच्च णिरथ अंतरं, णिरंतरं ॥ २०६ ॥

एक जीवकी अपेक्षा पुरुषवेदी दोनों क्षपकोंका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ २०६॥

णवुंसयवेदएसु मिच्छादिद्वीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पहुच्च णितथ अंतरं, णिरंतरं ॥ २०७ ॥

नपुसंकवेदियोंमें मिथ्यादृष्टि जीवोंका अन्तर कितने काळ होता है ! नाना जीवोंकी अपेक्षा उनका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ २०७ ॥

एगजीवं पडुच जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥२०८॥ उक्स्सेण तेत्तीसं सागरोवमाणि देसुणाणि ॥२०९॥

एक जीवकी अपेक्षा नपुंसकवेदी मिथ्यादृष्टियोंका जवन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है॥२०८॥ उन्हींका उन्कृष्ट अन्तर कुछ कम तेतीस सागरोपम मात्र होता है॥२०९॥

सासणसम्मादिद्विष्यहुडि जाव अणियद्विउवसामिदो ति मुलोघं ॥ २१० ॥

सासादनसम्यग्दृष्टिसे लेकर अनिवृत्तिकरण उपशामक गुणस्थान तक नपुंसकवेदी जीवोंके अन्तरकी प्ररूपणा मूलोधके समान है ॥२१०॥

दोण्हं खवाणमंतरं केनचिरं कालादो होदि १ णाणाजीनं पहुच्च जहण्णेण एगसमयं॥ २११॥ उक्कस्सेण वासपुधत्तं॥ २१२॥

नपुंसकवेदी अपूर्वकरण और अनिवृत्तिकरण इन दो क्षपकोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अंपेक्षा जघन्यसे एक समय मात्र अन्तर होता है ॥ २११ ॥ उक्त दोनों नपुं-सकवेदी क्षपकोंका उत्कृष्ट अन्तर वर्षपृथकव मात्र होता है ॥ २१२ ॥

### एगजीवं पडुच णित्थ अंतरं, णिरंतरं ॥ २१३ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त दोनों नपुंसकवेदी क्षपकोंका अन्तर नहीं होता, निरन्तर हैं॥

अवगद्वेदएसु अणियद्विउवसम-सुहुमउवसमाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पहुच जहण्णेण एगसमयं ॥ २१४ ॥ अक्कस्सेण वासपुधतं ॥ २१५ ॥

अपगतत्रेदियोंमें अनिवृत्तिकरण और सूक्ष्मसाम्पराय उपशामकोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा जघन्यसे एक समय मात्र अन्तर होता है ॥ २१४ ॥ उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर वर्षपृथक्त्व मात्र होता है ॥ २१५ ॥ एगजीवं पडुच जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥२१६॥ उकस्सेण अंतोम्रहुत्तं ॥ २१७॥ एक जीवकी अपेक्षा उक्त दोनों उपशामकोंका जघन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ २१६॥ उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ २१७॥

उनसंतकसाय-वीदराग-छदुमत्थाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ पाणाजीवं पडुच्च जहण्णेण एगसमयं ॥ २१८ ॥ उक्कस्सेण वासपुधत्तं ॥ २१९ ॥

अपगतवेदी उपशान्तकषाय-वीतराग-छन्नस्थोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीवोंकी अपेक्षा जधन्यसे एक समय मात्र अन्तर होता है ॥ २१८ ॥ उन्हींका उन्कृष्ट अन्तर वर्षपृथक्त्व मात्र होता है ॥ २१९ ॥

एगजीवं पहुच्च णितथ अंतरं, णिरंतरं ॥ २२० ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त उपशान्तकषाय-वीतराग-छद्मस्थोंका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ २२०॥

अणियद्विखवा सुहुमखवा खीणकसाय-बीदराग-छदुमतथा अजोगिकेवली ओघं।। अपगतयोगियोंमें अनिवृत्तिकरण क्षपक, सूक्ष्मसाम्पराय क्षपक, क्षीणकषाय-बीतराग-छद्मस्य और अयोगिकेवली जीवोंके अन्तरकी प्ररूपणा ओघके समान है॥ २२१॥

सजोगिकेवली ओघं ॥ २२२ ॥

अपगतवेदी सयोगिकेविवयोंके अन्तरकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ २२२ ॥

कसायाणुवादेण कोधकसाइ-माणकसाइ-मायकसाइ-लोहकसाईसु मिच्छादिद्धि-प्पहुडि जाव सुहुमसांपराइयउवसमा खवा ति मणजोगिभंगो ॥ २२३ ॥

कषायमार्गणाके अनुवादसे क्रोधकषायी, मानकषायी, मायाकषायी और लोभकषाइयोंमें मिथ्यादृष्टिसे लेकर सूक्ष्मसाम्पराय-उपशामक और क्षपक तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीवोंके अन्तरकी प्ररूपणा मनोयोगियोंके समान है ॥ २२३॥

अकसाईसु उत्रसंतकसाय-वीदराग-छढुमत्थाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पहुच जहण्णेण एगसमयं ॥ २२४ ॥ उक्कस्सेण वासपुधत्तं ॥ २२५ ॥

अक्तषायी जीवोंमें उपशान्तकषाय-वीतराग-छद्मस्थोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीवोंकी अपेक्षा जघन्यसे एक समय मात्र अन्तर होता है ॥ २२४॥ उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर वर्षपृथक्त्व मात्र होता है ॥ २२५॥

एगजीवं पहुच्च णितथ अंतरं, णिरंतरं ॥ २२६ ॥

एक जीवकी अपेक्षा अकषायी जीवोंमें उपशान्तकषाय-वीतराग-छदास्य जीवोंका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ २२६ ॥

### खीणकसाय-बीदराग-छदुमत्था अजोगिकेवली ओषं॥ २२७॥

अक्षपायी जीवोंमें क्षीणकषाय-वीतराग-छद्मस्य और अयोगिकेविवयोंके अन्तरकी प्ररूपणा ओवके समान है ॥ २२७॥

#### सजोगिकेवली ओधं॥ २२८॥

अक्षायी जीवोंमें सयोगिकेवली जिनोंके अन्तरकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ २२८ ॥ णाणाणुवादेण मदिअण्णाणि-सुद्अण्णाणि-विभंगणाणीसु मिच्छादिद्वीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणेगजीवं पहुच्च णितथ अंतरं, णिरंतरं ॥ २२९ ॥

ज्ञानमार्गणाके अनुवादसे मित-अज्ञानी, श्रुत-अज्ञानी और विभंगज्ञानी जीवेंमिं मिथ्यादृष्टियों-का अन्तर कितने काल होता है ? नाना और एक जीवकी अपेक्षा उनका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ २२९ ॥

सासणसम्मादिद्वीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पडुच ओघं ॥२३० तीनों अज्ञानी सासादनसम्यग्दिष्टियोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीत्रोंकी अपेक्षा उनके अन्तरकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ २३० ॥

### एमजीवं पहुच्च णितथ अंतरं, णिरंतरं ॥ २३१ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त तीनों अज्ञानी सासादनसम्यग्दृष्टियोंका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ २३१ ॥

आभिणिबोहिय-सुद-ओहिणाणीसु असंजदसम्मादिद्वीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पहुच्च णित्थ अंतरं, निरंतरं ॥ २३२ ॥

आभिनिबोधिकज्ञानी, श्रुतज्ञानी और अवधिज्ञानी जीवोंमें असंयतसम्यग्दष्टियोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीवोंकी अपेक्षा उनका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ २३२ ॥

# एगजीवं पडुच जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥२३३॥ उक्कस्सेण पुन्वकोडी देखणं॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त तीनों सम्यग्ज्ञानी असंयतसम्यग्दिष्टयोंका जघन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त होता है ॥२३३॥ उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर कुछ कम पूर्वकोटि प्रमाण होता है ॥ २३४॥

संजदासंजदाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पडुच्च णिर्द्य अंतरं णिर्द्यरं ॥ २३५ ॥

उक्त तीनों सम्यग्ज्ञानी संयतासंयतोंका अन्तर कितने काठ होता है ? नाना जीवोंकी अपक्षा उनका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ २३५॥

### एगजीवं पडुच जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ २३६ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त तीनों सम्यम्झानी संयतासंयतोंका जघन्य अन्तर अन्तर्भुहूर्तः मात्र होता है ॥ २३६ ॥

#### उक्कस्सेण छाबद्विसागरीवमाणि सादिरेयाणि ॥ २३७ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उन्हीं तीनों सम्यग्ज्ञानी संयतासंयतोंका उन्क्रष्ट अन्तर साधिक छ्यासट सागरोपम प्रमाण होता है ॥ २३७॥

पमत्त-अप्पमत्तसंजदाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पहुच्च णिथ्य अंतरं, णिरंतरं ॥ २३८ ॥

उक्त तीनों सम्यम्झानी प्रमत्त और अप्रमत्त संयतोंका अन्तर कितने काल होता है : नाना जीवोंकी अपेक्षा अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ २३८ ॥

# एमजीवं पडुच जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ २३९ ॥

एक जीवकी अपेक्षा तीनों सम्यग्ज्ञानी प्रमत्त और अप्रमत्त संयतोंका जवन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ २३९ ॥

#### उक्कस्सेण तेत्तीसं सागरीवमाणि सादिरेयाणि ॥ २४० ॥

एक जीवकी अपेक्षा उक्त तीनों सम्यग्ज्ञानी प्रमत्त और अप्रमत्त संयतोंका उत्कृष्ट अन्तर साधिक तेतीस सागरोपम मात्र होता है ॥ २४०॥

चदुण्हमुवसामगाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पडुच जहण्णेण एगसमयं ॥ २४१॥ उक्कस्सेण वासपुधत्तं ॥ २४२॥

उक्त तीनों सम्यग्ज्ञानी चारों उपशामकोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा जघन्यसे एक समय मात्र अन्तर होता है ॥ २४१ ॥ उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर वर्षपृथक्त्व मात्र होता है ॥ २४२ ॥

# एगजीवं पहुच्च जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ २४३ ॥

एक जीवकी अपेक्षा तीनों सम्यग्ज्ञानियोंमें चारों उपशामकोंका जघन्य अन्तर्स अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ २४३ ॥

#### उक्कस्सेण छावद्विसागरीवमाणि सादिरेयाणि ॥ २४४ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर साधिक छ्यासठ सागरोपम मात्र होता है ॥

चदुण्हं खबगाणमोघं। णवरि विसेसो ओधिणाणीसु खवाणं वासपुधत्तं ॥२४५॥ उक्त तीनों सम्यम्बानी चारों क्षपकोंके अन्तरकी प्ररूपणा ओवके समान है। विशेषता

यह है कि नाना जीवोंकी अपेक्षा अवधिज्ञानियोंमें उन चारों क्षपकोंका अन्तर वर्षपृथक्त मात्र होता है।

मणवज्जवणाणीसु पमत्त-अप्पमत्तसंजदाणमंतरं केविचरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पहुच्च णत्थि अंतरं, णिरंतरं॥ २४६॥

मनःपर्ययज्ञानियोंमें प्रमत्त और अप्रमत्त संयतोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना

जीवोंकी अपेक्षा अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ २४६ ॥

एगजीवं पडुच जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ २४७॥ उक्कस्सेण अंतोमुहुत्तं ॥ २४८॥ एक जीवकी अपेक्षा मनःपर्ययज्ञानी प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत जीवोंका जघन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ २४७॥ उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ २४८॥

चदुण्हमुवसामगाणमंतरं केविचरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पडुच्च जहण्णेण एगसमयं ॥ २४९ ॥ उक्कस्सेण वासपुधत्तं ॥ २५० ॥

मन:पर्ययञ्चानी चारों उपशामकोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीवोंकी अपेक्षा जघन्यसे एक समय मात्र अन्तर होता है ॥ २४९॥ उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर वर्षपृथक्व मात्र होता है ॥

एगजीवं पडुच्च जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ २५१॥ उकस्सेण पुट्यकोडी देस्णं ॥ एक जीवकी अपेक्षा मनःपर्ययञ्चानी चारों उपशामकोंका जधन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ २५१॥ उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर कुछ कम पूर्वकोटि मात्र होता है ॥ २५२॥

चदुण्हं खबगाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पडुच्च जहण्णेण एगसमयं ॥ २५३ ।। उक्कस्सेण वासपुधत्तं ॥ २५४ ॥

मनःपर्ययज्ञानी चारों क्षपकोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा जघन्यसे एक समय मात्र अन्तर होता है ॥२५३॥ उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर वर्षपृथक्त मात्र होता है ॥

एगजीवं पहुच्च णित्थि अंतरं, णिरंतरं ॥ २५५ ॥

एक जीवकी अपेक्षा मनःपर्ययज्ञानी चारों क्षपकोंका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥२५५॥ केवलणाणीसु सजोगिकेवली ओघं ॥ २५६ ॥

केत्रलज्ञानी जीवोंमें सयोगिकेवलियोंके अन्तरकी प्ररूपणा ओवके समान है ॥ २५६॥ अजोगिकेवली ओवं ॥ २५७॥

केवळज्ञानी अयोगिकेवळियोंके अन्तरकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ २५० ॥

संजमाणुवादेण संजदेसु पमत्तसंजदण्यहुडि जाव उवसंतकसाय-वीदराग-छदुमत्था त्ति मणपज्जवणाणिभंगो ॥ २५८ ॥

संयममार्गणाके अनुत्रादसे संयतोमें प्रमत्तसंयतसे लेकर उपशान्तकषाय-वीतराग-छद्मस्थ तक संयतोंके अन्तरकी प्ररूपणा मनःपर्ययज्ञानियोंके समान है ॥ २५८ ॥

चदुण्हं खवा अजोगिकेवली ओघं॥ २५९॥

संयतोंमें चारों क्षपक और अयोगिकेविषयोंके अन्तरकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥२५९॥ सजोगिकेवली ओयं ॥ २६०॥

संपतोंमें सयोगिकेवळी संपतोंके अन्तरकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ २६० ॥

#### सामाइय-छेदोबद्वावणसुद्धिसंजदेसु पमत्तापमत्तसंजदाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पहुच्च णितथ अंतरं, णिरंतरं ॥ २६१ ॥

सामायिक और टेदोपस्थापना खुद्धि-संयतोंमें प्रमत्त व अप्रमत्त संयतोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीवोंकी अपेक्षा उनका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ २६१॥

एगजीवं पडुच जहण्णेण अंतोम्रुहुत्तं ॥ २६२ ॥ उक्कस्सेण अंतोम्रुहुत्तं ॥२६३॥ एक जीवकी अपेक्षा उन्हींका जघन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ २६२ ॥ तथा उत्कृष्ट अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ २६३ ॥

# दोण्हम्रुवसामगाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पहुच्च जहण्णेण एगसमयं ॥ २६४ ॥ उक्कस्सेण वासपुधत्तं ॥ २६५ ॥

सामायिक और छेदोपस्थापना शुद्धिसंयतोंमें अपूर्वकरण और अनिवृत्तिकरण इन दो उपशामकोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जोवोंकी अपेक्षा जघन्यसे एक समय मात्र अन्तर होता है ॥ २६४ ॥ उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर वर्षपृथक्त्व मात्र होता है ॥ २६५ ॥

एगजीवं पडुच जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ २६६ ॥ उक्कस्सेण पुन्तकोडी देसूणं ॥
एक जीवकी अपेक्षा सामायिक और छेदोपस्थापना शुद्धिसंयतोंमें दोनों उपशामकोंका
जघन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ २६६ ॥ उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर कुछ कम पूर्वकोटि
प्रमाण होता है ॥ २६७ ॥

#### दोण्हं खवाणमोधं ॥ २६८ ॥

सामायिक और छेदोपस्थापना शुद्धिसंयतोंमें अपूर्वकरण और अनिवृत्तिकरण इन दो क्षपकोंके अन्तरकी प्ररूपणा ओघके समान है। । २६८ ॥

# परिहारसुद्धिसंजदेसु पमत्तापमत्तसंजदाणमंतरं केविचरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पडुच णित्थ अंतरं, णिरंतरं ॥ २६९ ॥

परिहारशुद्धिसंयतोंमें प्रमत्त और अप्रमत्त संयतोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीवोंकी अपेक्षा अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ २६९॥

एगजीवं पडुच्च जहण्णेण अंतोग्रहुत्तं ॥२७०॥ उक्कस्सेण अंतोग्रहुत्तं ॥२७१॥ एक जीवकी अपेक्षा उनका जघन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ २७०॥ तथा उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ २७१॥

सुदुमसांपराइयसुद्धिसंजदेसु सुदुमसांपराइय-उवसामगाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पडुच्च जहण्णेण एगसमयं ॥२७२॥ उक्करसेण वासपुधत्तं ॥ २७३॥ सुक्ष्मसाम्पराय-शुद्धिसंयतोंमें सूक्ष्मसाम्परायिक उपशामकोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा जबन्यसे एक समय मात्र अन्तर होता है ॥२७२॥ उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर वर्षपृथक्त्व मात्र होता है ॥२७३॥

#### एगजीवं पडुच णत्थि अंतरं, णिरंतरं ॥ २७४ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उनका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ २७४ ॥

#### खवाणमोघं ॥ २७५॥

सूक्ष्मसाम्पराय-शुद्धिसंयतेंामें क्षपकोंके अन्तरकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ २७५ ॥

#### जहाक्खाद-विहार-सुद्धिसंजदेसु अकसाइभंगो ॥ २७६ ॥

यथाख्यात-विहार-शुद्धिसंयतोंमें चारों गुणस्थानोंके अन्तरकी प्ररूपणा अकषायी जीवोंके समान है ॥ २७६॥

#### संजदासंजदाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणेगजीवं पहुच्च णित्थि अंतरं, णिरंतरं ॥ २७७ ॥

संयतासंयतोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना और एक जीवकी अपेक्षा अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ २७७ ॥

# असंजदेसु मिच्छादिद्वीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पडुच्च णितथ अंतरं, णिरंतरं ॥ २७८ ॥

असंयतोंमें मिथ्यादृष्टियोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीवोंकी अपेक्षा अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ २७८॥

#### एगजीवं पडुच्च जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ २७९ ॥

एक जीवकी अपेक्षा असंयत मिथ्यादृष्टि जीवोंका जद्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ उक्कस्सेण तेत्तीसं सागरीवमाणि देखणाणि ॥ २८०॥

एक जीवकी अपेक्षा उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर कुछ (छह अन्तर्मुहूर्त ) कम तेतीस सागरोपम मात्र होता है ॥ २८०॥

#### सासणसम्मादिष्टि-सम्मामिच्छादिष्टि-असंजदसम्मादिष्टीणमोर्घ ॥ २८१ ॥

असंयतोंमें सासादनसम्यग्दिष्ट, सम्यग्निध्यादिष्ट और असंयतसम्यग्दिष्ट जीत्रोंके अन्तरकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ २८१ ॥

# दंसणाणुवादेण चक्खदंसणीसु मिच्छादिद्वीणमोधं ॥ २८२ ॥

दर्शनमार्गणाके अनुवादसे चक्षुदर्शनी जीवोंमें मिथ्यादृष्टियोंके अन्तरकी प्ररूपणा ओवके समान है ॥ २८२॥

#### सासणसम्मादिष्टि-सम्मामिच्छादिद्वीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं

#### पडुच ओघं॥ २८३॥

चक्षुदर्शनी सासादनसम्यग्दृष्टि और सम्यग्निथ्यादृष्टियोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा उनके अन्तरकी प्ररूपणा ओंघके समान है ॥ २८३॥

एगजीवं पडुच्च जहण्णेण पलिदोवमस्स असंखेखदिभागो, अंतोमुहुत्तं ॥२८४:। उक्कस्सेण वे सागरोवमसहस्साणि देसूणाणि ॥ २८५ ॥

एक जीत्रकी अपेक्षा उनका जधन्य अन्तर क्रमशः पत्योपमके असंख्यातवें भाग और अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ २८४ ॥ उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर कुछ कम दो हजार सागरोपम मात्र होता है ॥

असंजदसम्मादिद्विष्पहुडि जाव अप्यमत्तसंजदाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पहुच्च णितथ अंतरं, णिरंतरं॥ २८६॥

असंयतसम्यग्दष्टिसे लेकर अप्रमत्तसंयत गुणस्थान तक चक्षुदर्शनियोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीत्रोंकी अपेक्षा अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ २८६ ॥

एगजीवं पडुच्च जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ २८७ ॥ उक्कस्सेण वे सागरोवम-सहस्साणि देखणाणि ॥ २८८ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उनका जघन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥२८७॥ उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर कुछ कम दो हजार सागरोपम मात्र होता है ॥ २८८ ॥

चदुण्हमुबसामगाणमंतरं केवचिरं क्रालादो होदि ? णाणाजीवं पडुच ओवं ॥२८९ चक्षुदर्शनी चारों उपशामकोंका अन्तर कितने काळ होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा उनके अन्तरकी प्ररूपणा ओवके समान है ॥ २८९॥

एगजीवं पहुच्च जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ २९० ॥ उक्कस्सेण वे सागरोग्रम-सहस्साणि देखणाणि ॥ २९१ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उनका जघन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ २९० ॥ उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर कुछ कम दो हजार सागरोपम मात्र होता है ॥ २९१ ॥

चदुण्हं खवाणमोघं ॥ २९२ ॥

चक्षुदर्शनी चारों क्षपकोंके अन्तरकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ २९२ ॥

अचक्खुदंसणीसु मिन्छादिद्विष्पहुि जाब खीणकसाय-बीदराम-छदुमत्था ओघं!। अचक्षुदर्शनियोंमें मिध्यादिष्टिसे लेकर क्षीणकषाय-बीतराम-छद्मस्य गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती जीवोंके अन्तरकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ २९३ ॥

अधिदंसणी ओधिणाणिभंगो ॥२९४॥ केवलदंसणी केवलणाणिभंगो ॥२९५॥ अवधिदर्शनी जीवोंके अन्तरकी प्ररूपणा अवधिक्षानियोंके समान है ॥ २९४॥ केवल-

दरीनी जीवोंके अन्तरकी प्ररूपणा केवलज्ञानियोंके समान है ॥ २९५ ॥

लेस्साणुवादेण किण्हलेस्सिय-णीललेस्सिय-काउलेस्सिएसु मिच्छादिष्टि-असंजद-सम्मादिद्वीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पहुच णित्थ अंतरं, णिरंतरं ॥२९६॥

ठेश्यामार्गणाके अनुवादसे कृष्ण, नील और कापोत ठेश्यावालोंमें मिथ्यादृष्टि और असंयत-सम्यग्दृष्टि जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥

एगजीवं पडुच जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ २९७ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उनका जघन्य अन्तर अन्तर्भुहूर्त मात्र होता है ॥ २९,७ ॥

उक्कस्सेण तेत्रीसं सत्तारस सत्त सागरीवमाणि देख्णाणि ॥ २९८ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर ऋमशः कुछ कम, तेतीस, सत्तरह और सात सागरोपम मात्र होता है ॥ २९८ ॥

सासणसम्मादि हि-सम्मामिच्छादिहीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पडुच ओघं ॥ २९९ ॥

उक्त तीनों अग्रुभ लेश्यावाले सासादनसम्यग्दृष्टि और सम्यग्मिथ्यादृष्टि जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीवोंकी अपेक्षा उनके अन्तरकी प्ररूपणा ओवके समान है ॥२९९॥

एगजीवं पडुच्च जहण्णेण पिलदोवमस्स असंखेलिदिभागो, अंतोम्रहुत्तं ॥३००॥ एक जीवकी अपेक्षा उनका जघन्य अन्तर क्रमशः पत्योपमके असंख्यातवें भाग और अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ ३००॥

उक्कस्सेण तेचीसं सत्तारस सत्त सागरोवमाणि देस्रणाणि ॥ ३०१ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर कुछ कम तेतीस सागरोपम, सत्तरह सागरोपम और सात सागरोपम मात्र होता है॥ २०१॥

तेउलेस्सिय-पम्मलेस्सिएसु मिच्छ।दिष्टि-असंजदसम्मादिद्वीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पडुच णत्थि अंतरं, णिरंतरं ॥ ३०२ ॥

तेजोलेश्या और पद्मलेश्यावाले जीवोंमें मिथ्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि जीवोंका अन्तर कितने काल होता है १ नाना जीवोंकी अपेक्षा उनका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ ३०२ ॥

एगजीवं पडुच्च जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ २०२ ॥ उक्कस्सेण वे अद्वारस सागरोत्रमाणि सादिरेयाणि ॥ २०४ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उनका जघन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त होता है ॥३०३॥ तथा उन्हींका उन्कृष्ट अन्तर साधिक दो सागरोपम और साधिक अठारह सागरोपम मात्र होता है ॥ ३०४॥

सासणसम्मादिद्वि-सम्मामिच्छादिद्वीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं

#### यदुच ओघं ॥ ३०५ ॥

तेजोलेक्या और पद्मलेक्यावाले सासादनसम्यग्दृष्टि और सम्यग्मिथ्यादृष्टि जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीवोंकी अपेक्षा उनके अन्तरकी प्ररूपणा ओधके समान है ॥३०५॥

एगजीवं पहुच्च जहण्णेण पलिदोवमस्स असंखेज्जदिभागो, अंतोम्रहुत्तं ॥३०६॥

एक जीत्रकी अपेक्षा उनका जघन्य अन्तर क्रमशः पल्योपमके असंख्यातये भाग और अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ ३०६॥

#### उक्करसेण वे अद्वारस सागरीवमाणि सादिरेयाणि ॥ ३०७ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर क्रमशः साधिक दो सागरोपम और साधिक अठारह सागरोपम मात्र होता है ॥ २०७॥

संजदासंजद-पमत्त-अपमत्तसंजदाणमंतरं केविचरं कालादो होदि १ णाणेगजीवं पडुच णिथ अंतरं, णिरंतरं ॥ ३०८॥

तेजोळेश्या और पद्मळेश्यात्राळे संयतासंयत, प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत जीवोंका अन्तर कितने काळ होता है ? नाना और एक जीवकी अपेक्षा उनका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥३०८॥

सुक्कलेस्सिएसु मिच्छादिष्टि-असंजदसम्मादिष्टीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पहुच णितथ अंतरं, णिरंतरं ॥ ३०९॥

शुक्रलेश्यावालोंमें मिध्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा उनका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ ३०९ ॥

एगजीवं पडुच जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ ३१० ॥ उक्कस्सेण एक्कत्तीसं सागरो-वमाणि देखणाणि ॥ ३११ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उनका जघन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ ३१० ॥ तथा उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर कुछ कम इकतीस सागरोपम मात्र होता है ॥ ३११ ॥

सासणसम्मादिद्वि-सम्मामिच्छादिद्वीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पडुच ओघं ॥ ३१२ ॥

शुक्कलेश्यावाले सासादनसम्यग्दिष्ट और सम्यग्मिश्यादिष्ट जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा उनके अन्तरकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ ३१२ ॥

एगजीवं पडुन्च जहण्णेण पितदोवमस्स असंखेजिदिभागो, अंतोग्रुहुत्तं ॥ ३१३॥ एक जीवकी अपेक्षा उन्हींका जधन्य अन्तर क्रमशः पत्योपमके असंख्यातवें भाग और अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ ३१३॥

उक्कस्सेण एककत्तीसं सागरीवमाणि देसूणाणि ॥ ३१४ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर कुछ कम इकतीस सागरीपम मात्र होता है ॥ संजदासंजद-पमत्तसंजदाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि? णाणेगजीवं पडुच णित्थ अंतरं, णिरंतरं ॥ ३१५ ॥

शुक्रलेश्यावाले संयतासंयत और प्रमत्तसंयतोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना और एक जीवकी अपेक्षा उनका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ ३१५॥

अपमत्तसंजदाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पहुच णत्थि अंतरं, णिरंतरं ॥ ३१६ ॥

शुक्रलेश्यावाले अप्रमत्तसंयतींका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीवोंकी अपेक्षा उनका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ ३१६॥

एगजीवं पडुच जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ ३१७॥ उक्कस्समंतोमुहुत्तं ॥ ३१८॥ एक जीवकी अपेक्षा उनका जघन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ ३१७॥ उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ ३१८॥

तिण्हग्रुवसामगाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पहुच जहण्णेण एगसमयं ॥ ३१९ ॥

शुक्रवेश्यात्रावे अपूर्वकरण, अनिवृत्तिकरण और सूक्ष्मसाम्पराय गुणस्थानवर्ती तीन उपशामक जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीवोंकी अपेक्षा जघन्यसे एक समय मात्र अन्तर होता है ॥ ३१९ ॥

#### उक्कस्सेण वासपुधत्तं ॥ ३२० ॥

नाना जीवोंकी अपेक्षा शुक्कलेश्यावाले उन तीनों उपशामकोंका उत्कृष्ट अन्तर वर्षपृथक्त्य मात्र होता है ॥ ३२०॥

एगजीवं पडुच्च जहण्णेण अंतोप्रुहुत्तं ॥३२१॥ उक्कस्सेण अंतोप्रुहुत्तं ॥३२२॥ एक जीवकी अपेक्षा उन्हींका जघन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है॥ ३२१॥ उन्हींका उन्कृष्ट अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है॥ ३२२॥

उवसंतकसाय-वीदराग-छदुमत्थाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पदुच्च जहण्णेण एगसमयं ॥ ३२३ ॥ उक्कस्सेण वासपुधक्तं ॥ ३२४ ॥

ग्रुऋलेश्यावाले उपशान्तकपाय-बीतराग-छबस्थोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा उनका अन्तर जघन्यसे एक समय मात्र होता है ॥ २२२ ॥ उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर वर्षपृथक्त्व मात्र होता है ॥ ३२४॥

एगजीवं पडुच्च णितथ अंतरं, णिरंतरं ॥ ३२५ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उनका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ ३२५ ॥ चदुण्हं खत्रगा ओघं ॥ ३२६ ॥ सजोगिकेवली ओघं ॥ ३२७ ॥

उक्तलेश्यावाले चारों क्षपकोंके अन्तरकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ ३२६॥ गुक्कलेश्यावाले सयोगिकेवलियोंके अन्तरकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ ३२७॥

भवियाणुवादेण भविसिद्धिएसु मिच्छादिद्विष्पहुडि जाव अजोगिकेविल ति ओघं।।

भव्यमार्गणाके अनुवादसे भव्यसिद्धिकोंमें मिथ्यादृष्टिसे लेकर अयोगिकेवली तक प्रत्येक
गुणस्थानवर्ती भव्य जीवोंके अन्तरकी प्ररूपणा ओघके समान है।। ३२८।।

अभनसिद्धियाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पडुच्च णत्थि अंतरं, णिरंतरं ॥ ३२९ ॥

अभन्यसिद्धिक जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीवोंकी अपेक्षा उनका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ ३२९ ॥

एगजीवं पहुच्च णित्थ अंतरं णिरंतरं ।। ३३० ॥

एक जीवकी अपेक्षा उनका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ ३३० ॥

सम्मत्ताणुवादेण सम्मादिष्ठीसु असंजदसम्मादिष्ठीणमंतरं केवचिरं कालादी होदि १ णाणाजीवं पडुच्च णित्थ अंतरं, णिरंतरं ॥ ३३१ ॥

सम्यक्त्वमार्गणाके अनुवादसे सम्यग्दष्टियोंमें असंयतसम्यग्दष्टियोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा उनका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ ३३१॥

एगजीवं पडुच्च जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥३३२॥ उक्कस्सेण पुट्यकोडी देखणं ॥ एक जीवकी अपेक्षा उनका जधन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥३३२॥ उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर कुछ कम पूर्वकोटि मात्र होता है ॥ ३३३॥

संजदासंजदप्पहुिं जाव उवसंतकसाय-वीदराग-छदुमतथा ओधिणाणिभंगो ॥ संयतासंयत गुणस्थानसे लेकर उपशान्तकषाय-वीतराग-छद्मस्थ गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवर्ती सम्यग्दृष्टियोंके अन्तरकी प्ररूपणा अवधिज्ञानियोंके समान है ॥ ३३४ ॥

चदुण्हं खनगा अजोगिकेवली ओघं ॥ २२५॥ सजोगिकेवली ओघं ॥ २२६॥ सम्यग्द्ष्टियोंमें चारों क्षपक और अयोगिकेवलियोंके अन्तरकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ ३३६॥

खइयसम्मादिद्वीसु असंजदसम्मादिद्वीणमंतरं केविचरं कालादो होदि १ णाणा-जीवं पद्च णितथ अंतरं, णिरंतरं ॥ ३३७॥

छ. २७

क्षायिकसम्यग्दष्टियोंमें असंयतसम्यग्दष्टियोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ ३३७ ॥

एगजीवं पहुच जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ ३३८ ॥ उक्तस्सेण पुन्वकोडी देख्णं ॥

एक जीवकी अपेक्षा उनका जघन्य अन्तर अन्तर्मृहूर्त मात्र होता है ॥ ३३८॥ उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर कुछ ( आठ वर्ष और दो अन्तमुहूर्त ) कम पूर्वकोटि मात्र होता है ॥ ३३९॥

संजदासंजद-पमत्त-अपमत्तसंजदाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पडुच्च णत्थि अंतरं, णिरंतरं ॥ ३४० ॥

क्षायिकसम्यग्दृष्टि संयतासंयत, प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा उनका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ ३४० ॥

एगजीवं पहुच जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ ३४१ ॥ उक्कस्सेण तेत्तीसं सागरीवमाणि सादिरेयाणि ॥ ३४२ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उनका जघन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥३४१॥ उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर साथिक तेत्तीस सागरोपम मात्र होता है ॥ ३४२ ॥

चदुण्हमुवसामगाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पहुच्च जहण्णेण एगसमयं ॥ ३४३ ॥ उक्कस्सेण वासपुधत्तं ॥ ३४४ ॥

क्षायिकसम्यग्दिष्ट चारों उपशामकोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीवोंकी अपेक्षा उनका अन्तर जघन्यसे एक समय मात्र होता है ॥ ३४३॥ उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर वर्ष-पृथक्त्व मात्र होता है ॥ ३४४॥

एगजीवं पढुच्च जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ २४५ ॥ उक्कस्सेण तेत्तीसं सागरो-वमाणि सादिरेयाणि ॥ ३४६ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उनका जघन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ ३४५ ॥ उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर साधिक तेत्तीस सागरोपम मात्र होता है ॥ ३४६ ॥

चदुण्हं खवा अजोगिकेवली ओधं ॥ ३४७ ॥ सजोगिकेवली ओघं ॥ ३४८ ॥ क्षायिकसम्यग्दृष्टि चारों क्षपक और अयोगिकेविलयोंके अन्तरकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ ३४८ ॥ सयोगिकेविलयोंके अन्तरकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ ३४८ ॥

वेदगसम्मादिद्वीसु असंजदसम्मादिद्वीणं सम्मादिद्विभंगो ॥ ३४९ ॥ वेदगसम्यग्दिष्टयोंमें असंयतसम्यग्दिष्टयोंके अन्तरकी प्ररूपणा सम्यग्दिष्टयोंके समान है ॥ संजदासंजदाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पहुच्च णित्थ अंतरं, णिरंतरं ॥ ३५० ॥

वेदकसम्यग्दष्टि संयतासंयत जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा उनका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ ३५०॥

एगजीवं पडुच्च जहण्णेण अंतोग्रुहुत्तं ॥ ३५१ ॥ उक्कस्सेण छावट्टिं सागरी-वमाणि देसूणाणि ॥ ३५२ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उनका जघन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ ३५१॥ उन्होंका उत्कृष्ट अन्तर कुछ कम छ्यासठ सागरोपम मात्र होता है ॥ ३५२॥

पमत्त-अपमत्तसंजदाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पहुच्च णात्थि अंतरं, णिरंतरं ॥ ३५३ ॥

वेदकसम्यग्दष्टि प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयतोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा उनका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ ३५३॥

एगजीवं पडुच्च जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥३५४॥ उक्कस्सेण तेत्तीसं सागरोवमाणि सादिरेयाणि ॥ ३५५ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उनका जधन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ ३५४ ॥ उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर साधिक तेचीस सागरोपम मात्र होता है ॥ ३५५ ॥

उनसमसम्मादिद्वीसु असंजदसम्मादिद्वीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पडुच्च जहण्णेण एगसमयं ॥३५६॥ उक्कस्सेण सत्त रादिंदियाणि ॥३५७॥

उपरामसम्यग्दिष्टियोंमें असंयतसम्यग्दिष्टि जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा उनका जघन्य अन्तर एक समय मात्र होता है ॥ ३५६॥ उनका उत्कृष्ट अन्तर सात रात-दिन (अहोरात्र ) मात्र होता है ॥ ३५७॥

एगजीवं पड्ड जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥३५८॥ उक्कस्सेण अंतोम्रहुत्तं ॥३५९॥

एक जीवकी अपेक्षा उनका जघन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ ३५८ ॥ उन्होंका उत्कृष्ट अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ ३५९ ॥

संजदासंजदाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पडुच्च जहण्णेण एगसमयं ॥ ३६० ॥ उक्कस्सेण चोद्स रादिंदियाणि ॥ ३६१ ॥

उपरामसम्यग्दष्टि संयतासंयतोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीवोंकी अपेक्षा उनका जघन्य अन्तर एक समय मात्र होता है ॥ ३६० ॥ उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर चौदह रात-दिन मात्र होता है ॥ ३६१ ॥

एगजीवं पड्ज जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥३६२॥ उक्कस्सेण अंतोमुहुत्तं ॥३६३॥ एक जीवकी अपेक्षा उनका जघन्य अन्तर अन्तर्मृहूर्त मात्र होता है ॥३६२॥ उन्हींका

उत्कृष्ट अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ ३६३ ॥ ं

# पमत्त-अपमत्तसंजदाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पडुच जहण्णेण एगसमयं ॥ ३६४ ॥ उक्कस्सेण पण्णारस रादिंदियाणि ॥ ३६५ ॥

उपशमसम्यग्दृष्टि प्रमत्त और अप्रमत्त संयतोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीवोंकी अपेक्षा उनका जघन्य अन्तर एक समय मात्र होता है ॥ ३६४ ॥ उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर पन्द्रह रात-दिन मात्र होता है ॥ २६५ ॥

# एगजीवं पडुच जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥३६६॥ उक्कस्सेण अंतोमुहुत्तं ॥३६७॥

एक जीवकी अपेक्षा उनका जघन्य अन्तर अन्तर्मुहुर्त मात्र होता है ॥ ३६६ ॥ उन्होंका उत्कृष्ट अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ ३६७ ॥

# तिण्हमुवसामगाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि? णाणाजीवं पडुच्च जहण्णेण एगसमयं ॥ २६८ ॥ उक्कस्सेण वासपुधत्तं ॥ २६९ ॥

उपशमसम्यग्दिष्टि अपूर्वकरण, अनिवृत्तिकरण और सूक्ष्मसाम्पराय इन तीन उपशामकोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीत्रोंकी अपेक्षा उनका अन्तर जघन्यसे एक समय मात्र होता है ॥ ३६८॥ उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर वर्षपृथक्त्व मात्र होता है ॥ ३६९॥

# एगजीवं पडुच्च जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥३७०॥ उक्कस्सेण अंतोम्रहुत्तं ॥३७१॥

एक जीवकी अपेक्षा उनका जघन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ ३७० ॥ उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ ३७१ ॥

# उवसंतकसाय-वीदराग-छदुमत्थाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पडुच्च जहण्णेण एगसमयं ॥ ३७२ ॥ उक्कस्सेण वासपुधत्तं ॥ ३७३ ॥

उपरामसम्यग्दष्टि उपरान्तकषाय-त्रीतराग-छद्मस्थ जीत्रोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीत्रोंकी अपेक्षा उनका जघन्य अन्तर एक समय मात्र होता है ॥ ३७२ ॥ उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर वर्षपृथक्त्व मात्र होता है ॥ ३७३ ॥

# एगजीवं पहुन्च णितथ अंतरं, णिरंतरं ॥ ३७४ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उनका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ ३७४ ॥

# सासणसम्मादिष्टि-सम्मामिच्छादिद्वीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पडुच्च जहण्णेण एगसमयं ॥३७५॥ उक्कस्सेण पलिदोवमस्स असंखेजदिभागो ॥३७६॥

सासादनसम्यग्दृष्टि और सम्यग्मिथ्यादृष्टि जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीवोंकी अपेक्षा उनका अन्तर जघन्यसे एक समय मात्र होता है || २७५ || उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर पल्योपमके असंख्यातवें भाग मात्र होता है || २७६ ||

#### एगजीवं पहुच णत्थि अंतरं, णिरंतरं ॥ ३७७ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उनका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ ३७७ ॥

मिच्छादिद्वीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणेगजीवं पहुच्च णत्थि अंतरं, णिरंतरं ॥ ३७८ ॥

मिथ्यादृष्टि जीयोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना और एक जीवकी अपेक्षा उनका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ ३७८ ॥

#### सण्जियाणुवादेण सण्जीस मिच्छादिद्रीणमोघं ॥ ३७९ ॥

संज्ञीमार्गणाके अनुवादसे संज्ञी जीवोंमें मिथ्यादृष्टियोंके अन्तरकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ ३७९॥

सासणसम्मादि द्विष्पहुडि जाव उवसंतकसाय-वीदराग-छदुमत्था ति पुरिसवेद-मंगो ॥ ३८० ॥

सेज्ञियोंमें सासादनसम्यग्दिष्टसे लेकर उपशान्तकषाय-वीतराग-छद्मस्थ तक प्रस्के गुणस्थानवर्ती जीवोंके अन्तरकी प्ररूपणा पुरुषवेदियोंके समान है ॥ ३८०॥

#### चदुण्हं खवाणमोघं ॥ ३८१ ॥

संज्ञी जीवोंमें चारों क्षपकोंके अन्तरकी प्ररूपणा ओधके समान है ॥ ३८१ ॥

असण्णीणमंतरं केयचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पडुच णात्थि अंतरं, णिरंतरं॥

असंज्ञी मिथ्यादृष्टि जीबोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीबोंकी अपेक्षा उनका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ ३८२॥

#### एगजीवं पडुच्च णित्थ अंतरं, णिरंतरं ॥ ३८३ ॥

एक जीवकी अपेक्षा असंज्ञी जीवोंका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ ३८३ ॥

आहाराणुबादेण आहारएसु मिच्छादिद्वीणमोघं ॥ ३८४ ॥

आहारमार्गणाके अनुवादसे आहारक जीवोंमें मिध्यादृष्टियोंके अन्तरकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ ३८४ ॥

#### सासणसम्मादिहि सम्मामिच्छादिद्वीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पड्डच्च ओघं ॥ ३८५ ॥

आहारक सासादनसम्यग्दष्टि और सम्यग्मिथ्यादष्टियोंका अन्तर कितने काल होता है ? नाना जीवोंकी अपेक्षा उनके अन्तरकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ ३८५॥

एगजीवं पहुच्च जहण्णेण पलिदोवमस्स असंखेज्जदिभागो, अंतोमृहुत्तं ॥३८६॥

एक जीवकी अपेक्षा उनका अन्तर ऋमशः पत्योपमके असंख्यातवें भाग और अन्तर्भुहूर्त मात्र होता है ॥ ३८६ ॥

उक्कस्सेण अंगुलस्स असंखेजिदिभागी असंखेजासंखेजाओ ओसप्पिणि-उस्सप्पिणीओ ॥ ३८७ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर अंगुलके असंख्यातवें भाग प्रमाण असंख्यातासंख्यात उत्सर्पिणी और अवसर्पिणी मात्र होता है ॥ ३८७ ॥

असंजदसम्मादिष्टिप्पहुडि जाव अप्पमत्तसंजदाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पडुच्च णितथ अंतरं, णिरंतरं॥ ३८८॥

असंयतसम्यग्दिष्टिसे लेकर अप्रमत्तसंयत गुणस्थान तक आहारक जीशोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीशोंकी अपेक्षा उनका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ ३८८ ॥

एगजीवं पडुच जहण्णेष अंतोग्रहुत्तं ॥ ३८९ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उनका जघन्य अन्तर अन्तर्भुहूर्त मात्र होता है ॥ ३८९ ॥

उक्कस्सेण अंगुलस्स असंखेजिदिभागी असंखेजाओ ओसप्पिणि-उस्सप्पिणीओ।।

एक जीवकी अपेक्षा उक्त असंयतादि चार गुणस्थानवर्ती आहारक जीवोंका उत्कृष्ट अन्तर अंगुळके असंख्यातवें भाग प्रमाण असंख्यात अवसर्पिणी और उत्सर्पिणी मात्र होता है ॥ ३९० ॥

चदुण्हमुवसामगामंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पडुच्च ओघभंगो ॥

आहारकोंमें चारों उपशामकोंका अन्तर कितने काल होता है ! नाना जीयोंकी अपेक्षा उनके अन्तरकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ ३९१ ॥

एमजीवं पडुच्च जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ ३९२ ॥

एक जीवकी अपेक्षा उन्हींका जधन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ ३९२ ॥

उक्कस्सेण अंगुलस्स असंखेडजदिभागो असंखेडजासंखेडजाओ ओसप्पिण-उस्सप्पिणीओ ॥ ३९३ ॥

एक जीत्रकी अपेक्षा उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर अंगुलके असंख्यातवें भाग प्रमाण असंख्याता-संख्यात अवसर्पिणी और उत्सर्पिणी मात्र होता है ॥ ३९३ ॥

चदुण्हं खवाणमोधं ॥ ३९४ ॥ सजोगिकेवली ओधं ॥ ३९५ ॥

आहारक चारों क्षपकोंके अन्तरकी प्ररूपणा ओघके समान है। १९४॥ आहारक सयोगिकेवलियोंके अन्तरकी प्ररूपणा ओघके समान है। १९५॥

अणाहारा कम्मइयकायजोगिभंगो ॥ ३९६ ॥

अनाहारक जीयोंके अन्तरकी प्ररूपणा कार्मणकाययोगियोंके समान है ॥ ३९६॥ णवरि विसेसा अजोगिकेवली ओयं ॥ ३९७॥

विशेषता केवल यह है कि अनाहारक अयोगिकेवलियोंके अन्तरकी प्ररूपणा ओघके समान है। । ३९७॥

॥ अन्तरानुगम अनुयोगद्वार समाप्त हुआ ॥ ६ ॥

# ७. भावाणुगमो

and a second

# भावाणुगमेण दुविहो णिद्सो ओघेण आदेसेण य ॥ १ ॥

भावानुगमकी अपेक्षा निर्देश दो प्रकारका है— ओधनिर्देश और आदेशनिर्देश ॥ १ ॥ नाम, स्थापना, द्रव्य और भावकी अपेक्षा भाव चार प्रकारका है। उनमें बाह्य अर्थकी अपेक्षा न करके अपने आपमें प्रवृत्त 'भाव 'यह शब्द नामभाव है। स्थापनाभाव सद्भाव और असद्भावके भेदसे दो प्रकारका है। उनमेंसे वीतराग और सराग भावोंका अनुकरण करनेवाळी जो स्थापना की जाती है उसको सद्भावस्थापनाभाव कहते हैं। उसके विपरीत असद्भावस्थापनाभाव है।

द्रव्यभाव आगम और नोआगमके भेदसे दो प्रकारका है। इनमें भावप्राम्हतका ज्ञायक, किन्तु वर्तमानमें तिद्विषयक उपयोगसे रिहत जीव आगमद्रव्यभाव कहलाता है। नोआगमद्रव्यभाव ज्ञायकशरीर, भावी और तद्व्यितिरिक्तके भेदसे तीन प्रकारका है। उनमें ज्ञायकशरीर नोआगमद्रव्यभाव भावी, वर्तमान और समुज्ञितके भेदसे तीन प्रकारका है। जो शरीर भविष्यमें भावप्रामृत पर्यायसे परिणत होनेवाले जीवका आधार होगा वह भावी नोआगमज्ञायकशरीर द्रव्यभाव है। भावप्रामृत पर्यायसे परिणत हुए जीवके साथ जो शरीर एकीभूत हो रहा है वह वर्तमान नोआगमज्ञायकशरीर द्रव्यभाव है। भावप्रामृत पर्यायसे परिणत जीवके साथ एकत्वको प्राप्त होकर जो पृथग्भूत हुआ शरीर है वह समुज्ञित नोआगमज्ञायकशरीर द्रव्यभाव है। जो जीव भविष्यमें भावप्रामृत पर्यायस्वरूपसे परिणत होगा उसका नाम भावी नोआगमद्रव्यभाव है। तद्व्यितिरिक्त नोआगमद्रव्यभाव सिचत्त, अचित्त और मिश्रके भेदसे तीन प्रकारका है। उनमें जीव द्रव्य सचित्त तद्व्यितिरिक्त नोआगमद्रव्यभाव है। पुद्गल, धर्म, अधर्म, काल और आकाश ये पांच द्रव्य अचित्त तद्व्यितिरिक्त नोआगमप्रवास है। कथंचित् जात्यन्तर अवस्थाको प्राप्त हुआ जो पुद्गल और जीव द्रव्यका संयोग है उसका नाम मिश्र तद्व्यतिरिक्त नोआगमद्रव्यभाव है।

आगम और नोआगमके भेदसे भावभाव दो प्रकारका है। उनमें भावप्राभृतका ज्ञायक होकर वर्तमानमें तिद्वष्यक उपयोगसे सिहत जीव आगमभावभाव है। नोआगमभावभाव औदियक, औपश्चिमक, क्षायिक, क्षायोपशिमक और पारिणामिकके भेदसे पांच प्रकारका है। उनमें कर्मोदय-जित भावका नाम औदियिक नोआगमभावभाव है। कर्मोंके उपशमसे उत्पन्न हुए भावका नाम औपशामिक नोआगमभावभाव है। कर्मोंके क्षयसे प्रकट होनेवाला जीवका भाव क्षायिक नोआगमभावभाव है। कर्मोंके उदयके होते हुए भी जो जीवगुणका अंश उपलब्ध रहता है वह क्षायोपश्चिक नोआगमभावभाव है। पूर्वोक्त चारों भावोंसे भिन्न जो जीव और अजीवगत भाव है उसका नाम पारिणामिक नोआगमभावभाव है। इन सब भावभेदोमेंसे यहां नोआगमभावभावसे प्रयोजन है। इस भावके अनुगमका नाम भावानुगम है और वह ओघ और आदेशके भेदसे दो प्रकारका है।

आगे ओघनिर्देशकी अपेक्षा मिथ्यादृष्टि भावकी प्ररूपणा करनेके लिये सूत्र कहा जाता है— ओघेण मिच्छादिद्धि ति को भावो ? ओदङ्ओ भावो ॥ २ ॥

ओधनिर्देशकी अपेक्षा मिथ्यादृष्टि यह भाव उक्त पांच भावोंमेंसे कौन-सा भाव है ! औदयिक भाव है ॥ २ ॥

अतत्त्वश्रद्धानरूप भाव चूंकि मिथ्यात्व दर्शनमोहनीयके उदयसे होता है, अतएव वह औदयिक भाव है।

# सासणसम्मादिष्टि ति को भावो ? पारिणामिओ भावो ॥ ३ ॥

सासादनसम्यग्दछि यह कौन-सा भाव है ! पारिणामिक भाव है ॥ ३ ॥

सासादनसम्यग्दष्टि भाव चूंकि दर्शनमोहनीय कर्मके उदय, उपराम, क्षय और क्षयोप-राममेंसे किसीकी भी अपेक्षा नहीं करके उत्पन्न होता है, अत एव वह पारिणामिक भाव कहा जाता है।

# सम्मामिच्छादिष्टि चि को भावो ? खओवसिमओ भावो ॥ ४ ॥

सम्यग्मिथ्यादृष्टि यह कौन-सा भाव है ? क्षायोपशामिक भाव है ॥ ४ ॥

तत्त्वके श्रद्धान और अश्रद्धानरूप जो जीवका मिश्र परिणाम होता है उसका नाम सम्यग्मिथ्यादृष्टि भाव है। यह भाव दर्शनमोहनीयके क्षयोपशमसे उत्पन्न होनेके कारण क्षायोपशमिक भाव कहा जाता है।

असंजदसम्मादिष्ठि ति को भावो ? उवसमिओ वा खड्ओ वा खओवसमिओ वा भावो ॥ ५ ॥

असंयतसम्यग्दृष्टि यह कौन-सा भाव है ! औपशामिक भाव भी है, क्षायिक भाव भी है, और क्षायोपशमिक भाव भी है ॥ ५ ॥

अनन्तानुबन्धिचतुष्टयके साथ मिथ्यात्व और सम्मिग्ध्यात्व प्रकृतियोंके सर्वधाती स्पर्धकोंके तथा सम्यक्त्व प्रकृतिके देशधाती स्पर्धकोंके उदयाभावस्वरूप उपशमसे चूंकि औपशमिक सम्यक्त्वरूप असंयतसम्यग्दृष्टि भाव उत्पन्न होता है, इसिलिये वह औपशमिक भाव है। इन्हीं प्रकृतियोंके सर्वथा क्षयसे चूंकि क्षायिक सम्यक्त्वरूप असंयतसम्यग्दृष्टि भाव उत्पन्न होता है, इसिलिये वह क्षायिक भाव भी है। मिथ्यात्व व सम्यग्निथ्यात्वके उदयक्षय और सद्धस्थारूप उपशमसे तथा सम्यक्त्र प्रकृतिके देशवाती स्पर्धकोंके उदयसे चूंकि वेदक सम्यक्त्वरूप असंयतसम्यग्दृष्टि भाव उत्पन्न होता है, अत्रुव वह क्षायोपशमिक भाव भी है।

#### ओदइएण भावेण पुणी असंजदी ॥ ६ ॥

किन्तु असंयतसम्यग्दृष्टिका असंयतत्व परिणाम औद्यिक भावसे है ॥ ६ ॥

कारण यह कि वह असंयतत्व भाव संयमघातक चारित्रमोहनीयके उदयसे होता है। यह असंयतत्व नीचेके तीन गुणस्थानोमें भी औदयिक ही है।

संजदासंजद-पमत्त-अप्पमत्तसंजदा ति को भावो ? खओवसिमओ भावो ॥ ७॥ संयतासंयत, प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत ये कौन-से भाव हैं ? क्षायोपशिमक भाव हैं ॥ संयतासंयत भाव चूंकि चार अनन्तानुबन्धी और चार अप्रत्याख्यानावरण इन आठके उदयक्षय व सद्वस्थारूप उपशमसे, चार प्रत्याख्यानावरण प्रकृतियोंके उदयसे, संज्वलनचतुष्कके देशवाती स्पर्वकोंके उदयसे तथा नौ नोकपायोंके यथासम्भव उदयसे उत्पन्न होता है; अतएव वह क्षायोपशिमक भाव है। इसी प्रकार प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत ये दोनों भाव अनन्तानुबन्धी आदि बारह कषायोंके उदयक्षय व सद्वस्थारूप उपशमसे, संज्वलनचतुष्कके देशवाती स्पर्धकोंके उदयसे तथा नौ नोकपायोंके यथासम्भव उदयसे चूंकि उत्पन्न होते हैं; अतएव व भी क्षायोपशिक भाव हैं।

चदुण्हमुवसमा ति को भावो ? ओवसिमओ भावो ॥ ८ ॥
अपूर्वकरण आदि चारोंका उपशामक यह कौन-सा भाव है ! औपशिमक भाव है ॥८॥
चदुण्हं खवा सजोगिकेवली अजोगिकेविल ति को भावो ? खड्ओ भावो ॥९॥
चारों क्षपक, सयोगिकेविल और अयोगिकेविली; यह कौन-सा भाव है ! क्षायिक भाव है ॥
आदेसेण गइयाणुवादेण णिरयगईए णेरइएसु मिच्छादिष्टि ति को भावो ?
ओदइओ भावो ॥ १०॥

आदेशकी अपेक्षा गतिमार्गणाके अनुवादसे नरकगतिमें नारिकयोंमें मिथ्यादृष्टि यह कौन-सा भाव है ? औदयिक भाव है ॥ १०॥

सासणसम्माइहि ति को भावो १ पारिणामिओ भावो ॥ ११ ॥ नारिकियों में सासादनसम्बग्दिष्ट यह कौन-सा भाव है १ पारिणामिक भाव है ॥ ११ ॥

छ. २८

# सम्मामिच्छादिद्वि त्ति को भावो ? खओवसमिओ भावो ॥ १२ ॥

नारिकयोंमें सम्यामिध्यादृष्टि यह कौन-सा भाव है ! क्षायोपशमिक भाव है ॥ १२ ॥

असंजदसम्मादिष्टि ति को भावो ? उवसमिओ वा खड्ओ वा खओवसिमओ वा भावो ॥ १३ ॥

नारिकयोंमें असंयतसम्यग्दिष्टि यह कौन-सा भाव है ? औपशमिक भाव भी है, क्षायिक भाव भी है, और क्षायोपशमिक भाव भी है ॥ १३॥

# ओदइएण भावेण पुणी असंजदी ॥ १४ ॥

किन्तु नारिक्तयोंमें जो असंयम भाव है वह चूंकि संयमधातक चारित्रमोहनीयके उदयसे होता है, अतएव उसे औदयिक भाव समझना चाहिये॥ १४॥

#### एवं पढमाए पुढवीए णेरइयाणं ॥ १५ ॥

इसी प्रकार प्रथम पृथिवीमें नारिकयोंके उक्त चारों गुणस्थानों सम्बन्धी भाव होते हैं॥

विदियाए जाव सत्तमीए पुढवीए णेरइएसु मिच्छाइहि-सासणसम्मादिहि-सम्मामिच्छादिद्वीणमोघं ॥ १६॥

द्वितीय पृथिवीसे लेकर सातवीं पृथिवी तकके नारिकयोंमें मिथ्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि और सम्यग्मिथ्यादृष्टि भावींकी प्ररूपणा ओवके समान है ॥ १६॥

असंजदसम्मादिष्टि ति को भावो ? उवसमिओ वा खओवसिमओ वा भावो ॥ उक्त नारिकयोंमें असंयतसम्यग्दृष्टि यह कौन-सा भाव है ? औपशमिक भाव भी है और क्षायोपशमिक भाव भी है ॥ १७ ॥

द्वितीयादि पृथिवियोंमें चूंकि क्षायिकसम्यग्दष्टि जीवोंके उत्पन्न होनेकी सम्भावना नहीं है, अतर्व इन पृथिवियोंके नारिकयोंमें क्षायिक असंयतसम्यग्दष्टि भाव नहीं होता है।

# ओदइएण भावेण पुणी असंजदो ॥ १८ ॥

किन्तु उक्त नारकी असंयतसम्यग्दृष्टियोंका असंयतत्व औदयिक भावसे है ॥ १८ ॥

तिरिक्खगदीए तिरिक्ख-पंचिदियतिरिक्ख-पंचिदियतिरिक्खपज्जत्त-पांचिदिय-तिरिक्खजोणिणीसु मिच्छादिद्विष्पद्वृिड जाव संजदासंजदाणमोधं ॥ १९ ॥

तिर्यंचगतिमें सामान्य तिर्यंच, पंचेन्द्रिय तिर्यंच, पंचेन्द्रिय तिर्यंच पर्याप्त और पंचेन्द्रिय तियच योनिमतियोंमें मिथ्यादृष्टिसे लेकर संयतासंयत गुणस्थान तकके भावोंकी प्ररूपणा ओधके समान है ॥ १९ ॥

णवरि विसेसी, पंचिदियतिरिक्खजीणिणीसु असंजदसम्मादिष्टि ति की भावी ?

#### ओवसमिओ वा खओवसमिओ वा भावो ॥ २०॥

विशेष बात यह है कि पंचेन्द्रिय तिर्यंच योनिमितयों में असंयतसम्यग्दिष्ट यह कौन-सा भाव है ! औपशमिक भाव भी है और क्षायोपशमिक भाव भी है ॥ २०॥

ओदइएण भावेण पुणो असंजदो ॥ २१ ॥

किन्तु पंचेन्द्रिय तिर्यंच योनिमती असंयतसम्यग्दृष्टियोंका असंयतस्य औदियक भावसे हैं॥

मणुसगदीए मणुस-मणुसपज्जत्त-मणुसिणीसु मिच्छादिद्विष्पहुडि जाव अजोगि-केवलि त्ति ओघं ॥ २२ ॥

मनुष्यगतिमें मनुष्य सामान्य, मनुष्य पर्याप्त और मनुष्यनियोंमें मिथ्यादृष्टिसे लेकर अयोगि-केवली तक इन भावोंकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ २२ ॥

देवगदीए देवेसु मिच्छादिहिप्पहुडि जाव असंजदसम्मादिष्टि ति ओघं ॥२३॥ देवगतिमें देवोंमें मिथ्यादृष्टिसे लेकर असंयतसम्यग्दृष्टि तक इन भावोंकी प्ररूपणा ओवके समान है ॥ २३ ॥

भवणवासिय-वाणवेंतर-जोदिसियदेवा देवीओ सोधम्मीसाणकप्पवासियदेवीओ च मिच्छादिद्वी सासणसम्मादिद्वी सम्मामिच्छादिद्वी ओघं ॥ २४ ॥

भवनवासी, वानन्यन्तर और ज्योतिष्क देव एवं इनकी देवियां तथा सौधर्म और ईशान कल्पवासिनी देवियां; इनके निध्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि और सम्यग्मिध्यादृष्टि भावोंकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ २४॥

असंजदसम्मादिहि ति को भावो ? उवसमिओ वा खओवसमिओ वा भावो ॥२५॥ उक्त देव और देवियोंका असंयतसम्यग्दिष्ट यह कौन-सा भाव है ? औपरामिक भाव भी है और क्षायोपरामिक भाव भी है ॥ २५ ॥

कारण यह है कि उपर्युक्त देवों और देवियोंमें औपशमिक और क्षायोपशमिक इन दो सम्यक्त्वोंकी ही सम्भावना है, उनके क्षायिक सम्यग्दर्शन सम्भव नहीं है।

औदइएण भावेण पुणो असंजदो ॥२६ ॥

उक्त असंयतसम्यग्दछ देव और देवियोंका असंयतत्व औदियिक भावसे है ॥ २६॥

सोधम्मीसाणपहुडि जाव णवगेवज्जविमाणवासियदेवेसु मिच्छादिहिपहुडि जाव असंजदसम्मादिहि ति ओवं ॥ २७ ॥

सौधर्म-ईशान कल्पसे लेकर नव प्रैवेयक पर्यन्त विमानवासी देवोंमें मिथ्यादृष्टिसे लेकर असंयतसम्यग्दृष्टि तक उक्त भावोंकी प्ररूपणा ओघके समान हैं ॥ २७ ॥

#### अणुदिसादि जात्र सन्बद्धिसिद्धि-विमाणवासियदेवेसु असंजदसम्मादिष्ठि ति को भावो ? ओवसिमओ वा खड्ओ वा खबीवसिमओ वा भावो ॥ २८ ॥

अनुदिशोंसे लेकर सर्वार्थिसिद्धि तक विमानवासी देवोंमें असंयतसम्यग्दछ यह कौन-सा भाव है ? औपशमिक भी है, क्षायिक भी है, और क्षायोपशमिक भी है ॥ २८ ॥

ओदइएण भावेण पुणो असंजदो ॥२९॥

उक्त देत्रोंका असंयतत्व औदियिक भावसे हैं ॥ २९ ॥

#### इंदियाणुबादेण पंचिदियपजात्तएसु मिच्छादिष्टिप्पहुडि जाव अजोगिकेविल ति ओघं ॥३०॥

इन्द्रियमार्गणाके अनुवादसे पंचेन्द्रिय पर्याप्तकोंमें मिथ्यादृष्टिसे लेकर अयोगिकेवली तक इन भावोंकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ ३०॥

# कायाणुवादेण तसकाइय-तसकाइयपज्जत्तएसु मिच्छादिङ्घिष्पहुडि जाव अजोगि-केविल सि ओषं॥ ३१॥

कायमार्गणाके अनुवादसे त्रसकायिक और त्रसकायिक पर्याप्तकोंमें मिथ्यादृष्टिसे छेकर अयोगिकेवळी तक इन भावोंकी प्ररूपणा ओघके समान है।। ३१॥

# जोगाणुवादेण पंचमणजोगि-पंचवचिजोगि-कायजोगि-ओरालियकायजोगीसु मिच्छादिद्विष्पहुडि जाव सजोगिकेवलि चि ओघं ॥३२॥

योगमार्गणाके अनुशारसे पाचों मनोयोगी, पांचों वचनयोगी, काययोगी और औदारिक-काययोगियोंमें मिथ्यादृष्टिसे टेकर सयोगिकेवटी तक इन भावोंकी प्ररूपणा ओधके समान है ॥३२॥

# ओरालियमिस्सकायजोगीस मिन्छादिष्टि-सासणमम्मादिद्वीणं ओषं॥ ३३ ॥

औदारिकमिश्रकाययोगियोंमें मिथ्यादृष्टि और सासादनसम्यग्दृष्टि भावोंकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ ३३ ॥

#### असंजदसम्मादिद्वि ति को भावो ? खड्ओ वा खओवसिमओ वा भावो ॥

औदारिकमिश्रकाययोगियोंमें असंयतसम्यग्दृष्टि यह कौन-सा भाव है १ क्षायिक भाव भी है और क्षायोपश्चिक भाव भी है ॥ ३४ ॥

कारण यह है कि क्षायिकसम्यग्दिष्ट तथा बेदकसम्यग्दिष्ट देव, नारकी व मनुष्य ये तिर्थंच और मनुष्योंमें उत्पन्न होते हुए पाये जाते हैं। चारों मित्रयोंके उपशमसम्यग्दिष्ट जीवोंका मरण सम्भव नहीं होनेसे औदारिकमिश्रकाययोगमें उपशम सम्यक्त्वका सद्भाव नहीं पाया जाता है। यद्यपि उपशमश्रेगीपर चढ़नेवाले और उससे उतरनेवाले संयत जीवोंका मरण सम्भव है, परन्तु उनके औपरामिक सम्यक्त्वके साथ औदारिकमिश्रकाययोग नहीं होता है। इसका भी कारण यह है कि वे देवगतिको छोडकर अन्यत्र उत्पन्न नहीं होते हैं।

# ओदइएण भावेण पुणी असंजदी ॥ ३५ ॥

औदारिकमिश्रकाययोगी असंयतसम्यग्दिष्टियोंका असंयतल औदियक भावसे है ॥ ३५॥ सजोगिकेविल ित्त को भावो १ खड्ओ भावो ॥ ३६॥

औदारिकमिश्रकाययोगियोंमें सयोगिकेवली यह कौन-सा भाव है ? क्षायिक भाव है ॥

# वेउव्वियकायजोगीसु मिच्छादिद्विष्पहुहि जाव असंजदसम्मादिद्वि ति ओघभंगो॥३७॥

वैक्रियिककाययोगियोंमें मिध्यादृष्टिसे लेकर असंयतसम्यग्दृष्टि तक इन भावोंकी प्ररूपणा ओवके समान है ॥ ३७ ॥

#### वेउव्वियमिस्सकायजोगीसु मिच्छादिट्टी सासणसम्मादिट्टी असंजदसम्मादिट्टी ओधं ॥ ३८ ॥

वैक्रियिकमिश्रकाययोगियोंमें मिथ्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि इन भावोंकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ ३८॥

# आहारकायजोगि-आहारमिस्सकायजोगीसु पमत्तसंजदा ति को भावो १ खओव-समिओ भाओ ॥ ३९ ॥

आहारकाययोगी और आहारमिश्रकाययोगियोंमें प्रमत्तसंयत यह कौन-सा भाव है ? श्रायोपशमिक भाव है ॥ ३९ ॥

कारण कि उक्त दोनों योगवाळे जीवोंमें यथाख्यातचारित्रका आवरण करनेवाळी चारों संज्वळन और सात नोकषायोंके उदयके होनेपर भी प्रमादसंयुक्त संयम पाया जाता है।

# कम्मइयकायजोगीसु मिच्छादिद्वी सासणसम्मादिद्वी असंजदसम्मादिद्वी सजोगिकेवली ओषं ॥ ४०॥

कार्मणकाययोगियोंमें मिथ्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि, असंयतसम्यग्दृष्टि और सयोगिकेवली इन भावोंकी प्ररूपणा ओवके समान है ॥ ४० ॥

#### वेदाणुवादेण इत्थिवेद-पुरिसवेद-णउंसयवेदएसु मिच्छादिद्विष्पहुडि जाव अणियद्वि त्ति ओर्घ ॥ ४१ ॥

वेदमार्गणाके अनुबादसे स्त्रीवेदी, पुरुषवेदी और नपुंसकवेदियोंमें मिथ्यादृष्टिसे लेकर अनिवृत्तिकरण तक इन भात्रोंकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ ४१ ॥

# अवगद्वेदएसु अणियट्टिप्पहुडि जाव अजोगिकेवली ओघं ॥ ४२ ॥

अपगतवेदियोंमें अनिवृत्तिकरणके अवेद भागसे ठेकर अयोगिकेवळी तक इन भावोंकी प्ररूपणा ओवके समान है। । ४२॥

कसायाणुवादेण कोधकसाइ-माणकसाइ-मायकसाइ-लोभकसाईसु मिच्छादिद्वि-प्पहुडि जाव सुहुमसांपराइयडवसमा खवा ओवं ॥ ४३ ॥

कषायमार्गणाके अनुवादसे ऋोधकषायी, मानकषायी, मायाकषायी और लोभकषायी जीवोंमें मिथ्यादृष्टिसे लेकर सूक्ष्मसाम्पराय उपशामक और सूक्ष्मसाम्पराय क्षपक तक इन भावोंकी प्ररूपणा ओवके समान है ॥ ४३ ॥

# अकसाईसु चदुद्वाणी ओघं ॥ ४४ ॥

अकषायी जीवोंमें उपशान्तकषाय आदि चारों भावोंकी प्ररूपणा ओधके समान है।।

णाणाणुवादेण मदिअण्णाणि-सुदअण्णाणि-विभंगणाणीसु मिच्छादिही सासण-सम्मादिही ओधं ॥ ४५ ॥

ज्ञानमार्गणाके अनुत्रादसे मत्यज्ञानी, श्रुताज्ञानी और विभंगज्ञानी जीवोंमें मिथ्यादष्टि और सासादनसम्यग्दष्टि भावोंकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ ४५॥

आभिणिबोहिय-सुद-ओधिणाणीसु असंजदसम्मादिहिष्पहुडि जाव खीणकसाय-वीदराग-छदुमत्था ओधं ॥ ४६ ॥

आभिनिबोधिकज्ञानी, श्रुतज्ञानी और अवधिज्ञानियोंमें असंयतसम्यग्दष्टिसे लेकर क्षीणकपाय-वीतराग-छद्मस्थ तक उक्त भावोंकी प्ररूपणा ओघके समान है।। ४६॥

मणपञ्जवणाणीसु पमत्तसंजदप्पहुडि जाव खीणकसाय-वीयराग-छदुमत्था ओघं।।

मनःपर्ययज्ञानियोंमें प्रमत्तसंयतसे ठेकर क्षीणकषाय-वीतराग-छद्मस्थ तक इन भावोंकीः
प्ररूपणा ओघके समान है।। ४७॥

#### केवलणाणीसु सजोगिकेवली अजोगिकेवली ओघं ॥ ४८ ॥

केत्रलज्ञानियोंमें सयोगिकेत्रली और अयोगिकेत्रली भावोंकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥
संजमाणुवादेण संजदेसु पमत्तसंजदपहुि जाव अजोगिकेत्रली ओघं ॥ ४९ ॥
संयममार्गणाके अनुवादसे संयतोंमें प्रमत्तसंयतसे लेकर अयोगिकेत्रली तक इन भावोंकी
प्ररूपणा ओघके समान है ॥ ४९ ॥

सामाइय-छेदोवट्टावणसुद्धिसंजदेसु पमत्तसंजदप्पहुहि जाव अणियट्टि ति ओघं॥ सामायिक और छेदोपस्थापनाशुद्धिसंयतोंमें प्रमत्तसंयतसे टेकर अनिवृत्तिकरण तक इन भावोंकी प्ररूपणा ओधके समान है ॥ ५० ॥

#### परिहारसुद्धिसंजदेसु पमत्त-अप्पमत्तसंजदा ओघं ॥ ५१ ॥

परिहारशुद्धिसंयतोंमें प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत भावोंकी प्ररूपणा ओधके समान है ॥ सुहुमसांपराइय-सुद्धिसंजदेस सुहुमसांपराइया उवसमा खवा ओघं ॥ ५२ ॥

सूक्ष्म-साम्परायिक-शुद्धिसंयतोंमें सूक्ष्मसाम्परायिक उपशामक और क्षपक भावोंकी प्ररूपणा ओघके समान है।। ५२॥

#### जहाक्खाद-विहार-शुद्धिसंजदेसु चदुद्वाणी ओषं ॥ ५३ ॥

यथाख्यात-विहार-शुद्धिसंयतोंमें उपशान्तकषाय आदि चारों भावोंकी प्ररूपणा ओधके .समान है ॥ ५३ ॥

#### संजदासंजदा ओधं ॥ ५४ ॥

संयतासंयत भावोंकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ ५४ ॥

असंजदेसु मिच्छादिद्विष्पहुडि जाव असंजदसम्मादिद्वि ति ओघं ॥ ५५ ॥

असंयतोंमें मिथ्यादृष्टिसे ठेकर असंयतसम्यग्दृष्टि गुणस्थान तक इन भावोंकी प्ररूपणा ओवके समान है ॥ ५५ ॥

दंसणाणुत्रादेण चक्खुदंसणि-अचक्खुदंसणीसु मिच्छादिद्विष्पहुडि जाव खीण-कसाय-वीदराग-छदुमत्था ति ओघं।। ५६ ॥

दर्शनमार्गणाके अनुवादसे चक्षुदर्शनी और अचक्षुदर्शनियोंमें मिथ्यादृष्टिसे ठेकर क्षीण-कषाय-त्रीतराग-छद्मस्य तक इन भावोंकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ ५६॥

#### ओहिदंसणी ओहिणाणिभंगो ॥ ५७ ॥

अवधिद्रीनी जीवोंके भावोंकी प्ररूपणा अवधिज्ञानियोंके समान है ॥ ५७॥

#### केवलदंसणी केवलणाणिभंगो ॥ ५८ ॥

केवलदर्शनी जीवोंके भावोंकी प्ररूपणा केवलज्ञानियोंके भावोंके समान है ॥ ५८॥
लेस्साणुवादेण किण्हलेस्सिय-णीललेस्सिय-काउलेस्सिएसु चदुद्वाणी ओघं॥५९॥
लेक्यामार्गणाके अनुवादसे कृष्णलेक्या, नीललेक्या और कापोतलेक्यावालोंमें मिथ्यादिष्टि
आदि चार भावोंकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ ५९॥

तेउलेस्सिय-पम्मलेस्सिएसु मिच्छादिद्विष्पहुडि जाव अप्पमत्तसंजदा ति ओधं ॥ तेजोलेश्या और पद्मलेश्यावालोंमें मिथ्यादृष्टिसे लेकर अप्रमत्तसंयत तक इन भावोंकी प्ररूपणा ओधके समान है ॥ ६० ॥

# सुक्कलेस्सिएसु मिच्छ।दिद्विष्पहुडि जाव सजोगिकेवलि ति ओघं ॥ ६१॥

शुक्कलेश्यावालोंमें मिथ्यादृष्टिसे लेकर सयोगिकेवली तक इन भावोंकी प्ररूपणा ओधके समान है। ११॥

#### भवियाणुवादेण भवसिद्धिएसु मिच्छादिद्धिप्पहुडि जाव अजोगिकेविल चि ओवं ॥ ६२ ॥

भन्यमार्गणाके अनुवादसे भन्यसिद्धिकोंमें मिथ्यादिष्टिस टेकर अयोगिकेवटी तक इन भावोंकी प्ररूपणा ओघके समान है।। ६२।।

# अभवसिद्धिय ति को भावो ? पारिणामिओ भावो ॥ ६३॥

अभव्यसिद्धिक यह कौन-सा भाव हैं ! कर्मके उदय, उपशम, क्षय और क्षयोपशमसे न उत्पन्न होनेके कारण वह पारिणामिक भाव है ॥ ६३ ॥

# सम्मत्ताणुवादेण सम्मादिष्ठीसु असंजदसम्मादिष्टिप्पहुडि जाव अजोगिकेविल ति ओर्घ ॥ ६४ ॥

सम्यक्त्यमार्गणाके अनुवादसे सम्यग्दृष्टियोंमें असंयतसम्यग्दृष्टिसे लेकर अयोगिकेवली तक इन भावोंकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ ६४॥

खइयसम्मादिद्वीसु असंजदसम्मादिद्वि ति को भावो ? खड्ओ भावो ॥ ६५ ॥ क्षायिकसम्यग्दिष्टियोंमें असंयतसम्यग्दिष्ट यह कौन-सा भाव है : क्षायिक माव है ॥६५॥ खड्यं सम्मत्तं ॥ ६६ ॥

उक्त जीवोंका सम्यक्त्व क्षायिक ही होता है ॥ ६६॥ ओदइएण भावेण पुणो असंजदो ॥ ६७॥

क्षायिकसम्यग्दृष्टियोंका असंयतस्य औद्यिक भावसे है ॥ ६०॥

संजदासंजद-पमत्त-अप्पमत्तसंजदा ति को भावो १ खओवसमिओ भावो ॥६८॥ क्षायिकसम्यग्दिष्ट संयतासंयत, प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत यह कौन-सा भाव है १ क्षायोपशमिक भाव है ॥ ६८॥

कारण यह है कि इन तीनों गुणस्थानवर्ती जीवोंके चारित्रमोहनीय कर्मके उदयके होनेपर भी चारित्रके एकदेशरूप संयतासंयत, प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत भाव पाया जाता है।

खइयं सम्मत्तं ॥ ६९ ॥

उक्त जीवोंके क्षायिक सम्यग्दर्शन ही होता है ॥ ६९ ॥

चदुण्हमुवसमा ति को भावो ? ओवसिमओ भावो ॥ ७० ॥

क्षायिकसम्यग्दष्टियोंमें अपूर्वकरण आदि चार उपशामक यह कौन-सा भाव है ! औपशमिक भाव है ॥ ७० ॥

#### खइयं सम्मत्तं ॥ ७१ ॥

क्षायिकसम्यग्दृष्टि चारों उपशामकोंके क्षायिक सम्यन्त्व ही होता है ॥ ७१ ॥

इसका यह अभिप्राय समझना चाहिये कि जिस जीवने दर्शनमोहनीयकी क्षपणा प्रारम्भ की है अथवा जो कृतकृत्यवेदकसम्यग्दृष्टि है वह उपशमश्रेणिपर नहीं चढता है।

चदुण्हं खना सजोगिकेवली अजोगिकेवलि त्ति को भानो १ खड्ओ भानो ॥७२॥ क्षायिकसम्यम्दृष्टि चारों क्षपक, सयोगिकेवली और अयोगिकेवली यह कौन-सा भाव है १ क्षायिक भाव है ॥ ७२ ॥

#### खइयं सम्मत्तं ॥ ७३ ॥

चारों क्षपक, सयोगिकेवली और अयोगिकेवलीके क्षायिक सम्यग्दर्शन ही होता है ॥७३॥ वेदयसम्मादिष्ठीस असंजदसम्मादिष्ठि ति को भायो श खभोवसिमओ भावो ॥ वेदकसम्यग्दृष्टियोंमें असंयतसम्यग्दृष्टि यह कौन-सा भाव है १ क्षायोपशमिक भाव है ॥७४॥ खओवसिमयं सम्मत्तं ॥ ७५ ॥

वेदकसम्यग्दृष्टि जीवोंके क्षायोपशमिक सम्यग्दर्शन ही होता है ॥ ७५ ॥ ओदइएण भावेण पुणी असंजदी ॥ ७६ ॥

वेदकसम्यग्दृष्टियोंका असंयतत्व औदयिक भावसे है ॥ ७६ ॥

संजदासंजद-पमत्त-अप्पमत्तसंजदा ति को भावो १ खओवसमिओ भावो ।।७७॥ वेदकसम्पग्दछि संपतासंपत, प्रमत्तसंपत और अप्रमत्तसंपत यह कौन-सा भाव है १ क्षायोपशमिक भाव है ॥ ७७॥

#### खओवसिमयं सम्मत्तं ॥ ७८ ॥

उक्त जीवोंके क्षायोपशमिक सम्यग्दर्शन ही होता है ॥ ७८ ॥

उवसमसम्मादिद्वीसु असंजदसम्मादिद्वि ति को भावो ? उवसमिओ भावो ॥ उपशमसम्यग्दिष्टयोंमें असंयतसम्यग्दिष्ट यह कौन-सा भाव है ॥ ७९॥

उवसमियं सम्मत्तं ॥ ८० ॥

उपशमसम्यग्दिष्टियोंमें असंयतसम्यग्दिष्टियोंके औपशमिक सम्यग्दर्शन ही होता है।।८०॥ ओदइएण भावेण पुणो असंजदो ॥ ८१॥

उपरामसम्यक्तवी असंयतसम्यग्दृष्टिका असंयत्तव औदयिक भावसे है ॥ ८१ ॥

संजदासंजद-पमत्त-अप्पमत्तसंजदा ति को भावो ? खओवसिमओ भावो ॥८२॥

उपशमसम्यग्दष्टि संयतासंयत, प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत यह कौन-सा भाव है ! क्षायोमशमिक भाव है ॥ ८२ ॥

उवसमियं सम्मत्तं ॥ ८३ ॥

उक्त उपरामसम्यग्दृष्टि जीवोंके औपरामिक सम्यग्दर्शन ही होता है ॥ ८३ ॥

चदुण्हम्रवसमा ति को भावो ? उवसमिओ भावो ॥ ८४ ॥

अपूर्वकरण आदि चार गुणस्थानोंका उपशमसम्यग्दृष्टि उपशामक कौन-सा भाव है ! औपशमिक भाव है ॥ ८४ ॥

उवसमियं सम्मत्तं ॥ ८५ ॥

उक्त जीवोंके औपरामिक सम्यग्दर्शन ही होता है ॥ ८५ ॥

सासणसम्मादिद्री ओघं ॥ ८६ ॥

सासादनसम्यग्दृष्टि भाव ओवके समान पारिणामिक भाव है ॥ ८६ ॥

सम्मामिच्छादिद्री ओधं ॥ ८७॥

सम्यग्मिथ्यादृष्टि भाव ओघके समान क्षायोपरामिक भाव है ॥ ८७ ॥

मिच्छादिद्वी ओषं ॥ ८८ ॥

मिथ्यादृष्टि भाव ओधके समान औद्यक भाव है ॥ ८८ ॥

सण्णियाणुवादेण सण्णीसु मिच्छादिद्विष्पहुडि जांव खीणकसाय-वीदराग-छदुमत्था ति ओघं ॥ ८९ ॥

संज्ञीमार्गणाके अनुवादसे संज्ञियोंमें मिथ्यादृष्टिसे ठेकर क्षीणकषाय-वीतराग-छद्मस्थ तक इन भावोंकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ ८९ ॥

असण्णि त्ति को भावो ? ओदइओ भावो ॥ ९० ॥

असंज्ञी यह कौन-सा भाव है ! औदियक भाव है ॥ ९० ॥

इसका कारण यह है कि वह (असंज्ञित्व) नोइन्द्रियावरणके सर्वधाती स्पर्धकोंके उदयसे उत्पन्न होता है।

आहाराणुबादेण आहारएसु मिच्छादिद्विष्पहुिं जाब सजोगिकेविल ति ओघं ॥ आहारमार्गणाके अनुवादसे आहारकोंमें मिथ्यादृष्टिसे लेकर सयोगिकेवली तक इन भावोंकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ ९१॥

#### अणाहाराणं कम्मइयभंगो ॥ ९२ ॥

अभेदस्यरूपसे अध्यारोप किया जाता है वह स्थापनाअल्पबहुल है।

अनाहारक जीवोंके भावोंकी प्ररूपणा कार्मणकाययोगियोंके समान है ॥ ९२ ॥ णवरि विसेसो, अजोगिकेविल ति को भावो १ खड्ओ भावो ॥ ९३ ॥

किन्तु विशेषता यह है कि अनाहारक अयोगिकेवली यह कौन-सा भाव है ? क्षायिक भाव है ॥ ९३ ॥

॥ भावानुगमं समाप्त हुआ ॥ ७ ॥

# ंट. अप्पाबहुगाणुगमो

#### अप्पाबहुआणुगमेण दुविहो भिदेसो ओघेण आदेसेण य ।। १ ।।

अल्पबहुत्वानुगमकी अपेक्षा निर्देश दो प्रकारका है— ओघनिर्देश और आदेशनिर्देश ॥१॥ नाम, स्थापना, द्रव्य और भावके भेदसे अल्पबहुत्व चार प्रकारका है। उनमेंसे 'अल्पबहुत्व ' शब्द नामअल्पबहुत्य है। यह इससे बहुत है और यह इससे अल्प है, इस प्रकार जो

द्रव्यअल्पबहुत्व आगम और नोआगमके भेदसे दो प्रकारका है। जो जीव अल्पबहुत्व-विपयक प्रामृतका ज्ञाता होता हुआ भी वर्तमानमें तिद्विषयक उपयोगसे रहित है उसे आगमद्रव्य-अल्पबहुत्व कहते हैं। नोआगमद्रव्यअल्पबहुत्व ज्ञायकरारीर, भावी और तद्व्यितिरिक्तके भेदसे तीन प्रकारका है। जो जीव भविष्यमें अल्पबहुत्वप्रामृतका ज्ञाता होनेवाला है उसे भावी नोआगम-द्रव्यअल्पबहुत्व कहते हैं। तद्व्यितिरिक्त नोआगमद्रव्यअल्पबहुत्व सचित्त, अचित्त और मिश्रके भेदसे तीन प्रकारका है। उनमें जीवद्रव्यविषयक अल्पबहुत्व सचित्त तद्व्यितिरिक्त नोआगमद्रव्यअल्पबहुत्व कहलाता है। रोष द्रव्यों विषयक अल्पबहुत्व अचित्त तद्व्यितिरिक्त नोआगमद्रव्यअल्पबहुत्व है। इन दोनोंका अल्पबहुत्व मिश्र तद्व्यितिरिक्त नोआगमद्रव्यअल्पबहुत्व है।

आगम और नोआगमके भेदसे भावअल्पबहुत्व दो प्रकारका है। जो अल्पबहुत्वप्राभृतका इति हैं और वर्तमानमें तद्विषयक उपयोगसे भी सिहत हैं उसे आगमभावअल्पबहुत्व कहते हैं। ज्ञान, दर्शन, अनुभाग और योगादिकको विषय करनेवाला अल्पबहुत्व नोआगमभावअल्पबहुत्व कहलाता है। इन अल्पबहुत्वभेदोंमेंसे यहां सिचित्त नोआगमद्रव्यअल्पबहुत्वका अधिकार है।

# ओघेण तिसु अद्वासु उवसमा पवेसणेण तुल्ला थोवा ॥ २ ॥

ओघनिर्देशसे अपूर्वकरणादि तीन गुणस्थानोंमें उपशामक जीव प्रवेशकी अपेक्षा परस्पर तुल्य तथा अन्य सब गुणस्थानोंकी अपेक्षा अल्प हैं ॥ २ ॥

इसका कारण यह है कि इन गुणस्थानोंमें क्रमसे एकको आदि लेकर अधिकसे अधिक चौबन जीव ही प्रवेश करते हैं।

# उवसंतकसाय-वीदराग-छदुमत्था तत्तिया चेय ॥ ३ ॥

उपशान्तकषाय-वीतराग-छक्मस्य पूर्वोक्त प्रमाण ही हैं ॥ ३ ॥

जब कि उपशान्तकषाय गुणस्थानवर्ती जीवोंका प्रमाण अपूर्वकरण उपशामकों आदिके ही समान है तब उनका म्रहण पूर्व सूत्रमें ही किया जा सकता था, फिर भी उनके अल्पबहुत्वकी प्ररूपणा जो इस पृथक् सूत्रके द्वारा की गई है उसका प्रयोजन अपूर्वकरणादि तीन उपशामकोंसे उनकी भिन्नताको प्रगट करना है।

#### खवा संखेज्जगुणा ॥ ४॥

उपशान्तकषाय-वीतराग-छद्मस्थोंसे अपूर्वकरणादि तीन गुणस्थानवर्ती क्षपक संख्यातगुणित हैं ॥ ४ ॥

कारण यह है कि क्षपक प्रवेशकी अपेक्षा पूर्वोक्त उपशामकोंसे दुगुने (अधिकसे अधिक १०८) पाये जाते हैं। इसी प्रकार संचयकी अपेक्षा भी वे उक्त उपशामकों (२९९) से दुगुने (५९८) ही पाये जाते हैं।

# खीणकसाय-वीदराग-छदुमत्था तत्तिया चेव ॥ ५ ॥

क्षीणकषाय-वीतराग-इद्धरथ पूर्वोक्त प्रमाण ही हैं ॥ ५ ॥

इस सूत्रको पृथक् रचनाका भी कारण पूर्वके ही समान समझना चाहिये।

सजोगिकेवली अजोगिकेवली पवेसणेण दो वि तुस्ता तत्तिया चेव ॥ ६ ॥

सयोगिकेवली और अयोगिकेवली प्रवेशकी अपेक्षा दोनों ही तुल्य और पूर्वोक्त प्रमाण ही हैं ॥ ६॥

अभिष्राय यह है कि वे प्रवेशकी अपेक्षा अधिकसे अधिक एक सौ आठ (१०८) तथा संचयकी अपेक्षा अधिकसे अधिक दो कम छह सौ (५९८) होते हैं।

सजोगिकेवली अद्धं पडुच्च संखेज्जगुणा ॥ ७ ॥

सयोगिकेवली कालकी अपेक्षा संख्यातगुणित हैं ॥ ७ ॥

अपमत्तसंजदा अक्खवा अणुवसमा संखेजजगुणा ॥ ८ ॥

सयोगिकेविष्योंसे अक्षपक और अनुपशामक अप्रमत्तसंयत जीव संख्यातगुणित हैं॥८॥

पमत्तसंयतोंसे प्रमत्तसंयत संख्वातगुणित हैं ॥ ९ ॥
अप्रमत्तसंयतोंसे प्रमत्तसंयत संख्वातगुणित हैं ॥ ९ ॥
प्रमत्तसंयतोंसे संयतासंयत असंख्यातगुणित हैं ॥ १० ॥
प्रमत्तसंयतोंसे संयतासंयत असंख्यातगुणित हैं ॥ १० ॥
सासणसम्मादिद्वी असंखेजजगुणा ॥ ११ ॥
संयतासंयतोंसे सासादनसम्यग्दिष्ठ असंख्यातगुणित हैं ॥ ११ ॥
सम्मामिच्छादिद्वी संखेजजगुणा ॥ १२ ॥
सासादनसम्यग्दिष्ट्वींसे सम्यग्मिथ्यादिष्ठ जीव संख्यातगुणित हैं ॥ १२ ॥
असंजदसम्मादिद्वी असंखेजजगुणा ॥ १३ ॥
सम्यग्मिथ्यादिष्ट्वींसे असंयतसम्यग्दिष्ठ जीव असंख्यातगुणित हैं ॥ १३ ॥
मिच्छादिद्वी अणंतगुणा ॥ १४ ॥
असंयतसम्यग्दिष्ट्वींसे मिथ्यादिष्ठ जीव अनन्तगुणित हैं ॥ १४ ॥
असंयतसम्यग्दिष्ट्वांणे सव्वत्थोवा उवसमसम्मादिद्वी ॥१५ ॥
असंयतसम्यग्दिष्ट गुणस्थानमें उपशमसम्यग्दिष्ठ जीव सबसे कम हैं ॥ १५ ॥
सइयसम्मादिद्वी असंखेजजगुणा ॥ १६ ॥

असंयतसम्यग्दष्टि गुणस्थानमें उपशमसम्यग्दष्टियोंसे श्वायिकसम्यग्दष्टि जीव असंख्यात-गुणित हैं ॥ १६ ॥

# वेदगसम्मादिद्वी असंखेज्जगुणा ॥ १७॥

असंयतसम्यग्दष्टि गुणस्थानमें क्षायिकसम्यग्दष्टियोंसे वेदकसम्यग्दष्टि जीव असंख्यातगुणित हैं ॥ १७॥

संजदासंजदट्ठाणे सन्वत्थोवा खइयसम्मादिट्ठी ॥ १८ ॥
संयतासंयत गुणस्थानमें क्षायिकसम्यग्दिष्ठ जीव सबसे कम हैं ॥ १८ ॥
उवसमसम्मादिट्ठी असंखेजजगुणा ॥ १९ ॥
संयतासंयत गुणस्थानमें क्षायिकसम्यग्दिष्टयोंसे उपशमसम्यग्दिष्ट असंख्यातगुणित हैं ॥१९
वेदगसम्मादिट्ठी असंखेजजगुणा ॥ २० ॥
संयतासंयत गुणस्थानमें उपशमसम्यग्दिष्टयोंसे वेदकसम्यग्दिष्ट असंख्यातगुणित हैं ॥२०॥
पमत्तापमत्तसंजदट्ठाणे सन्वत्थोवा उवसमसम्मादिट्ठी ॥ २१ ॥
प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत गुणस्थानोंमें उपशमसम्यग्दिष्ट जीव सबसे कम हैं ॥२१॥

# खइयसम्मादिद्वी संखेज्जगुणा ॥ २२ ॥

प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत गुणस्थानमें उपशमसम्यग्दष्टियोंसे क्षायिकसम्यग्दष्टि जीव संख्यातगुणित हैं ॥ २२ ॥

# वेदगसम्मादिद्वी संखेज्जगुणा ॥ २३ ॥

प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत गुणस्थानोंमें क्षायिकसम्यग्दष्टियोंसे वेदकसम्यग्दष्टि जीव संख्यातगुणित हैं ॥ २३ ॥

# एवं तिसु वि अद्धासु ॥ २४ ॥

इसी प्रकार अपूर्वकरण आदि तीन उपशामक गुणस्थानोंमें सम्यक्त सम्बन्धी अल्पबहुत्व है । इतना विशेष समझना चाहिये कि यहां क्षायोपशमिक सम्यक्तकी सम्भावना नहीं है ॥ २४ ॥

#### सन्बत्थोवा उवसमा॥ २५॥

अपूर्वकरण आदि तीन गुणस्थानोंमें उपशामक जीव सबसे कंम हैं ॥ २५ ॥

# खवा संखेज्जगुणा ॥ २६ ॥

अपूर्वकरण आदि तीन गुणस्थानवर्ती उपशामकोंसे इन तीनों ही गुणस्थानवर्ती क्षपक जीव संख्यातगुणित हैं ॥ २६॥

आदेसेण गदियाणुवादेण णिरयगदीए णेरइएसु सञ्वत्थोवा सासणसम्मादिद्वी ॥ आदेशकी अपेक्षा गतिमार्गणाके अनुवादसे नरकगतिमें नारिकयोंमें सासादनसम्यग्दिष्ट जीव सबसे कम हैं ॥ २७ ॥

सम्मामिच्छादिद्वी संखेज्जगुणा ॥ २८ ॥ असंजदसम्मादिद्वी असंखेज्जगुणा ॥ २० ॥ मिच्छादिद्वी असंखेज्जगुणा ॥ ३० ॥

नारिक्योंमें सासादनसम्यग्दिष्टयोंसे सम्यग्मिथ्यादिष्ट जीव संख्यातगुणित हैं॥ २८॥ सम्यग्मिथ्यादिष्टियोंसे असंयतसम्यग्दिष्ट असंख्यातगुणित हैं॥२९॥ असंयतसम्यग्दिष्टयोंसे मिथ्यादिष्टि जीव असंख्यातगुणित हैं॥ ३०॥

# असंजदसम्माइड्डिइ।णे सच्वत्थोवा उवसमसम्मादिङ्घी ॥ ३१ ॥

नारिकयोंमें असंयतसम्यग्दृष्टि गुणस्थानमें उपरामसम्यग्दृष्टि सबसे कम हैं॥ ३१॥

# खइयसम्मादिह्री अखंसेज्जगुणा ॥ ३२ ॥ वेदगसम्मादिह्री असंखेज्जगुणा ॥

नारिकयोंमें असंयतसम्यग्देष्टि गुणस्थानमें उपशमसम्यग्देष्टियोंसे क्षायिकसम्यग्देष्टि असंख्यातगुणित हैं ॥ ३२ ॥ क्षायिकसम्यग्देष्टियोंसे वेदकसम्यग्देष्टि असंख्यातगुणित हैं ॥ ३३ ॥

#### एवं पढमाए पुढवीए णेरइया ॥ ३४ ॥

इसी प्रकार प्रथम पृथिवीमें भी नारिकयोंके अल्पबहुत्वको जानना चाहिये॥ ३४॥

विदियाए जाव सत्तमाए पुढवीए णेरइएसु सत्वत्थोवा सासणसम्मादिट्टी ॥३५॥ नरकगतिमें दूसरीसे लेकर सातवीं पृथिवी तकके नारिकयोंमें सासादनसम्यग्दिष्ट जीव सबसे कम हैं॥ सम्मामिच्छादिद्वी संखेजजगुणा ॥ ३६॥

सासादनसम्यग्दष्टियोंसे सम्यमिथ्यादृष्टि जीव संख्यातगुणित हैं ॥ ३६ ॥

असंजदसम्मादिष्टी असंखेज्जगुणा ॥ ३७ ॥

नारिकयोंमें दूसरीसे सातवीं पृथिवी तक सम्यग्मिश्यादृष्टियोंसे असंयतसम्यग्दृष्टि जीव असंख्यातगुणित हैं ॥ ३७ ॥

# मिच्छादिद्वी असंखेडजगुणा ॥ ३८ ॥

नारिक्योंमें दूसरीसे सातर्वा पृथिवी तक असंयतसम्यग्दृष्टियोंसे मिथ्यादृष्टि जीव असंख्यातगुणित हैं ॥ ३८॥

# असंजदसम्मादिष्टिद्वाणे सन्वत्थोवा उवसमसम्मादिद्वी ॥ ३९ ॥

नारिकयोंमें द्वितीयादि छह पृथिवियोंके असंयतसम्यग्दष्टि गुणस्थानमें उपशमसम्यग्दिष्ट जीव सबसे कम हैं॥ ३९॥

# वेदगसम्मादिद्वी असंखेजजगुणा ॥ ४० ॥

नारिकयोंमें द्वितीयादि छह पृथिवियोंके असंयतसम्यग्दिष्ट गुणस्थानमें उपरामसम्यग्दिष्टयोंसे वेदकसम्यग्दिष्ट जीव असंख्यातगुणित हैं ॥ ४० ॥

# तिरिक्लगदीए तिरिक्खपंचिंदिय-तिरिक्खपंचिंदियपज्जत्त-तिरिक्खपंचिंदिय-जोणिणीसु सन्त्रत्थोवा संजदासंजदा॥ ४१॥

तिर्धंचगतिमें सामान्य तिर्धंच, पंचेन्द्रिय तिर्यंच, पंचेन्द्रिय पर्याप्त तिर्थंच और पंचेन्द्रिय-योनिमती तिर्थंच जीवोंमें संयतासंयत सबसे कम हैं ॥ ४१ ॥

# सासणसम्मादिद्वी असंखेजजगुणा ॥४२॥ सम्मामिच्छादिद्विणी संखेजजगुणा ॥

उक्त चार प्रकारके तिर्यंचोंमें संयतासंयतोंसे सासादनसम्यग्दष्टि जीव असंख्यातगुणित हैं ॥ ४२ ॥ सासादनसम्यग्दष्टियोंसे सम्यग्मिध्यादष्टि जीव संख्यातगुणित हैं ॥ ४३ ॥

# असंजदसम्मादिही असंखेच्जगुणा ॥ ४४ ॥

उक्त चार प्रकारके तिर्यंचोंमें सम्यग्मिश्यादृष्टियोंसे असंयतसम्यग्दृष्टि जीव असंख्यात-गुणित हैं ॥ ४४ ॥

# मिच्छादिद्वी अणंतगुणा, मिच्छादिद्वी असंखेज्जगुणा ॥ ४५ ॥

उक्त चार प्रकारके तिर्थंचोंमें सामन्य तिर्थंच असंयतसम्यग्दिष्टियोंसे सामान्य तिर्थंच मिथ्यादृष्टि जीव अनन्तगुणित हैं और शेष तीन प्रकारके तिर्थंच मिथ्यादृष्टि जीव इन्हीं असंयत- सम्यग्दछियोंसे असंख्यातगुणित हैं ॥ ४५ ॥

# असंजदसम्मादिहिद्वाणे सञ्वत्थोवा उवसमसम्मादिद्वी ॥ ४६ ॥

उक्त चार तिर्यंचोंमें असंयतसम्यग्दाष्टि गुणस्थानमें उपशमसम्यग्दाष्टि जीव सबसे कम हैं ॥ खइयसम्मादिष्टी असंखेज्जगुणा ॥ ४७ ॥

उक्त चार तिर्थंचोंमें असंयतसम्यग्दिष्ट गुणस्थानमें उपशमसम्यग्दिष्टयोंसे क्षायिकसम्यग्दिष्ट जीव असंख्यातगुणित हैं ॥ ४७ ॥

#### वेदगसम्मादिद्वी असंखेज्जगुणा ॥ ४८ ॥

उक्त चार तिर्थचोंमें असंयतसम्यग्दष्टि गुणस्थानमें क्षायिकसम्यग्दष्टियोंसे वेदकसम्यग्दष्टि जीव असंख्यातगुणित हैं ॥ ४८॥

संजदासंजदहाणे सन्वत्थोवा उवसमसम्माइही ॥ ४९॥ वेदगसम्मादिही असंखेजजगुणा ॥ ५०॥

उक्त चार तिर्थचोंमें संयतासंयत गुणस्थानमें उपरामसम्यग्दृष्टि जीव सबसे कम हैं ॥४९॥ उपरामसम्यग्दृष्टियोंसे वेदकसम्यग्दृष्टि जीव असंख्यातगुणित हैं ॥ ५०॥

णवरि विसेसी, पंचिदियतिरिक्खजोणिणीसु असंजदसम्मादिष्टि-संजदासंजदहाणे सन्वत्थोवा उवसमसम्मादिद्वी ॥ ५१ ॥

विशेषता यह है कि पंचेन्द्रिय तिर्यंच योनिमितयोंमें असंयतसम्यग्दृष्टि और संयतासंयत गुणस्थानमें उपशमसम्यग्दृष्टि जीव सबसे कम हैं ॥ ५१ ॥

#### वेदगसम्मादिद्वी असंखेज्जगुणा ॥ ५२ ॥

पंचिन्द्रिय तिर्थंच योनिमतियोंमें असंयतसम्यग्दृष्टि और संयतासंयत गुणस्थानमें उपशम-सम्यग्दृष्टियोंसे वेदकसम्यग्दृष्टि जीव असंख्यातगुणित हैं ॥ ५२ ॥

मणुसगदीए मणुस-मणुसपन्जत्त-मणुसिणीसु तिसु अद्वासु उवसमा पवेसणेण तुल्ला थोवा ॥ ५३ ॥

मनुष्यगतिमें मनुष्य, मनुष्य पर्याप्त और मनुष्यनियोंमें अपूर्वकरण आदि तीन गुणस्थानोंमें उपशामक जीव प्रवेशकी अपेक्षा तुल्य और अल्प हैं ॥ ५३ ॥

उवसंतकसाय-वीदराग-छदुमत्था तेत्तिया चेव ॥ ५४ ॥ खवा संखेज्जगुणा ॥

उपशान्तकषाय-वीतराग-छद्मस्थ जीव प्रवेशकी अपेक्षा पूर्वोक्त प्रमाण ही हैं ॥ ५४ ॥ उपशान्तकषाय-वीतराग-छद्मस्थोंसे क्षपक जीव संख्यातगुणित हैं ॥ ५५ ॥

खीणकसाय-वीदराग-छदुमत्था तत्तिया चेव ॥ ५६ ॥

तीनों प्रकारके मनुष्योंमें क्षीणकषाय-वीतराग-छद्मस्थ जीव पूर्वोक्त प्रमाण ही हैं ॥ ५६ ॥

# सजोगिकेवली अजोगिकेवली पवेसणेण दो वि तुल्ला तत्तिया चेव ॥ ५७॥

उक्त तीनों प्रकारके मनुष्योंमें सयोगिकेवली और अयोगिकेवली ये दोनों भी प्रवेशसे तुल्य और पूर्वोक्त प्रमाण ही हैं ॥ ५७ ॥

# सजोगिकेवली अद्धं पडुच्च संखेज्जगुणा ॥ ५८ ॥

तीनों प्रकारके मनुष्योंमें सयोगिकेवली संचयकालकी अपेक्षा संख्यातगुणित हैं ॥ ५८॥ अपमत्तसंजदा अक्खवा अणुवसमा संखेजजगुणा ॥ ५९॥

तीनों प्रकारके मनुष्योंमें सयोगिकेबिटियोंसे अक्षपक और अनुपशामक अप्रमत्तसंयत संख्यातगुणित हैं॥ ५९॥

# पमत्तसंजदा संखेज्जगुणा ॥ ६० ॥ संजदासंजदा संखेज्जगुणा ॥ ६१ ॥

तीनों प्रकारके मनुष्योंमें अप्रमत्तसंयतोंसे प्रमत्तसंयत संख्यातगुणित हैं ॥ ६०॥ संयतासंयत संख्यातगुणित हैं ॥ ६१॥

# सासणसम्मादिद्वी संखेज्जगुणा ॥ ६२ ॥ सम्मामिच्छादिद्वी संखेज्जगुणा ॥

तीनों प्रकारके मनुष्योंमें संयतासंयतोंसे सासादनसम्यग्दष्टि संख्यातगुणित हैं ॥ ६२ ॥ सासादनसम्यग्दिष्टियोंसे सम्यग्मिथ्यादिष्ट संख्यातगुणित हैं ॥ ६३ ॥

#### असंजदसम्मादिद्री संखेज्जगुणा ॥ ६४ ॥

तीनों प्रकारके मनुष्योंमें सम्यग्मिथ्यादृष्टियोंसे असंयतसम्यग्दृष्टि संख्यातगुणित हैं ॥६४॥

# मिच्छादिद्वी असंखेज्जगुणा, मिच्छादिद्वी संखेज्जगुणा ॥ ६५ ॥

तीनों प्रकारके मनुष्योंमें असंयतसम्यग्दष्टियोंसे सामान्य मनुष्य मिथ्यादष्टि असंख्यात्-गुणित हैं और शेष दो प्रकारके मनुष्य मिथ्याद्दष्टि संख्यातगुणित हैं॥ ६५॥

# असंजदसम्मादिहिद्वाणे सन्वत्थोवा उवसमसम्मादिद्वी ॥ ६६ ॥

तीन प्रकारके मनुष्योंमें असंयतसम्यग्दिष्ट गुणस्थानमें उपशमसम्यग्दिष्ट सबसे कम हैं ॥ खइयसम्मादिद्वी संखेजजगुणा ॥ ६७ ॥ वेदगसम्मादिद्वी संखेजजगुणा ॥६८॥ उपशमसम्यग्दिष्टियोंसे क्षायिकसम्यग्दिष्ट संख्यातगुणित हैं ॥६७॥ क्षायिकसम्यग्दिष्टियोंसे वेदकसम्यग्दिष्ट संख्यातगुणित हैं ॥६८॥

# संजदासंजदट्ठाणे सन्वत्थोवा खइयसम्मादिङ्घी ॥ ६९ ॥

तीन प्रकारके मनुष्योंमें संयतासंयत गुणस्थानमें क्षायिकसम्यग्दछि सबसे कम हैं ॥६९॥ उवसमसम्मादिद्वी संखेज्जगुणा ॥ ७० ॥ वेदगसम्मादिद्वी संखेज्जगुणा ॥७१॥

तीन प्रकारके मनुष्योंमें संयतासंयत गुणस्थानमें क्षायिकसम्यग्दृष्टियोंसे उपरामसम्यग्दृष्टि संख्यातगुणित हैं ॥ ७० ॥ उपरामसम्यग्दृष्टियोंसे वेदगसम्यग्दृष्टि संख्यातगुणित हैं ॥ ७१ ॥

# पमत्त-अष्यमत्तसंजदद्वाणे सन्वत्थोवा उवसमसम्मादिद्वी ॥ ७२ ॥

तीन प्रकारके मनुष्योंमें प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत गुणस्थानमें उपशमसम्यग्दष्टि सबसे कम हैं॥ ७२॥

# खइयसम्मादिद्वी संखेजजगुणा ॥ ७३ ॥ वेदगसम्मादिद्वी संखेजजगुणा ॥७४॥

तीन प्रकारके मनुष्योंमें प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत गुणस्थानमें उपशमसम्यग्दिष्टयोंसे क्षायिकसम्यग्दिष्ट संख्यातगुणित हैं ॥ ७३ ॥ उक्त क्षायिकसम्यग्दिष्टयोंसे वेदकसम्यग्दिष्ट संख्यातगुणित हैं ॥ ७४ ॥

# णवरि विसेसो, मणुसिणीसु असंजद-संजदासंजद-पमत्तापमत्तसंजदट्ठाणे सन्व-त्थोवा खइयसम्मादिद्वी ॥ ७५ ॥

विशेषता यह है कि मनुष्यनियोंमें असंयतसम्यग्दष्टि, संयतासंयत, प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत गुणस्थानमें क्षायिकसम्यग्दष्टि जीव सबसे कम हैं॥ ७५॥

# उवसमसम्मादिङ्की संखेज्जगुणा ॥ ७६ ॥ वेदगसम्मादिङ्की संखेज्जगुणा ॥७७॥

मनुष्यनियोंमें उक्त असंयतसम्यग्दिष्ट आदि चार गुणस्थानवर्ती क्षायिकसम्यग्दिष्टयोंसे उपरामसम्यग्दिष्ट संख्यातगुणित हैं ॥७६॥ उपरामसम्यग्दिष्टयोंसे वेदकसम्यग्दिष्ट संख्यातगुणित हैं ॥

#### एवं तिसु अद्भासु ॥ ७८ ॥

इसी प्रकार उक्त तीनों प्रकारके मनुष्योंमें अपूर्वकरण आदि तीन उपशामक गुणस्थानमें सम्यक्त सम्बन्धी अल्पबहुत्व है।। ७८।।

# सन्त्रत्थोवा उवसमा ॥ ७९ ॥ खवा संखेज्जगुणा ॥ ८० ॥

उक्त तीन प्रकारके मनुष्योंमें उपशामक जीव सबसे कम हैं॥ ७९॥ उक्त तीन प्रकारके मनुष्योंमें उपशामकोंसे क्षपक जीव संख्यातगुणित हैं॥ ८०॥

# देवगदीए देवेसु सब्बत्थोवा सासणसम्मादिङ्घी ॥ ८१ ॥ सम्मामिच्छादिङ्घी संखेज्जगुणा ॥ ८२ ॥

देवगतिमें देवोंमें सासादनसम्यग्दष्टि सबसे कम हैं ॥ ८१॥ देवोंमें सासादनसम्यग्दष्टियोंसे सम्यग्मिथ्यादि संख्यातगुणित हैं ॥ ८२॥

# असंजदसम्मादिद्वी असंखेज्जगुणा ॥ ८३ ॥

देवोंमें सम्यग्मिथ्यादृष्टियोंसे असंयतसम्यग्दृष्टि असंख्यातगुणित हैं ॥ ८३ ॥

#### मिच्छादिद्वी असंखेज्जगुणा ॥ ८४ ॥

देवोंमें असंयतसम्यग्दष्टियोंसे मिथ्यादष्टि असंख्यातगुणित हैं ॥ ८४ ॥

असंजदसम्मादिहिद्वाणे सञ्वत्थोवा उवसमसम्मादिद्वी ॥८५॥ खड्यसम्मादिद्वी असंखेज्जगुणा ॥ ८६ ॥

देवोंमें असंयतसम्यग्दृष्टि गुणस्थानमें उपशमसम्यग्दृष्टि सबसे कम हैं ॥ ८५ ॥ उनमें असंयतसम्यग्दृष्टि गुणस्थानवर्ती उपशमसम्यग्दृष्टियोंसे क्षायिकसम्यग्दृष्टि असंख्यातगुणित हैं ॥ ८६ ॥

#### वेदगसम्मादिद्वी असंखेज्जगुणा ॥ ८७ ॥

देवोंमें असंयतसम्यग्दष्टि गुणस्थानमें क्षायिकसम्यग्दिष्टयोंसे वेदकसम्यग्दिष्ट असंख्यात-गुणित हैं॥ ८७॥

भवणवासिय-वाणवेंतर-जोदिसियदेवा देवीओ सोधम्मीसाणकप्पवासियदेवीओ च सत्तमाए पुढवीए भंगो ॥ ८८ ॥

देवोंमें भवनवासी, वानब्यन्तर व ज्योतिष्क देव और इनकी देवियां, तथा सौधर्म-ऐशान कल्पवासिनी देवियां; इनके अल्पबहुत्वकी प्ररूपणा सातवीं पृथिवीके अल्पबहुत्वके समान है ॥ ८८॥

सोहम्मीसाण जाव सदार-सहस्सारकप्पवासियदेवेसु जहा देवगइभंगो ॥ ८९॥

सौधर्म-ईशान कःपसे लेकर शतार-सहस्रार कःप तक कल्पवासी देवोंमें अल्पबहुत्वकी प्ररूपणा देवगति सामान्यके समान है ॥ ८९ ॥

आणद जाव णवगेवज्जिविमाणवासियदेवेसु सञ्बत्थोवा सासणसम्मादिद्वी॥९०॥ आनतसे टेकर नव प्रैवेयक विमानों तक विमानवासी देवोंमें सासादनसम्यग्द्दछि सबसे कम हैं॥ ९०॥

#### सम्मामिच्छादिद्वी संखेज्जगुणा ॥ ९१ ॥

उक्त विमानवासी देवोंमें सासादनसम्यग्दृष्टियोंसे सम्यग्मिथ्यादृष्टि देव संख्यातगुणित हैं ॥ मिच्छादिद्री असंखेजनगुणा ॥ ९२ ॥

उनमें सम्यग्मिथ्यादृष्टियोंसे मिथ्यादृष्टि देव असंख्यातगुणित हैं ॥ ९२ ॥

#### असंजदसम्मादिद्वी संखेज्जगुणा ॥ ९३ ॥

उनमें मिथ्यादृष्टियोंसे असंयतसम्यग्दृष्टि देव संख्यातगुणित हैं ॥ ९३ ॥

# असंजदसम्मादिद्विद्वाणे सन्वत्थोवा उवसमसम्मादिद्वी ॥ ९४ ॥

आनत कल्पसे लेकर नव ग्रैवेयक तक देवोंमें असंयतसम्यग्दिष्ट गुणस्थानमें उपशामसम्यग्-दृष्टि देव सबसे कम हैं ॥ ९४ ॥

# खइयसम्मादिद्वी असंखेज्जगुणा ॥ ९५ ॥ वेदगसम्मादिद्वी संखेज्जगुणा ॥९६॥

उनमें उपशमसम्यग्दृष्टियोंसे क्षायिकसम्यग्दृष्टि देव असंख्यातगुणित हैं ॥ ९५ ॥ क्षायिक-सम्यग्दृष्टियोंसे वेदकसम्यग्दृष्टि देव संख्यातगुणित हैं ॥ ९६ ॥

अणुदिसादि जाव अवराइदविमाणवासियदेवेसु असंजदसम्मादिहिद्वाणे सव्वत्थोवा उवसमसम्मादिद्वी ॥ ९७ ॥

नव अनुदिशोंको आदि लेकर अपराजित नामक अनुत्तर विमान तक विमानवासी देवोंमें असंयतसम्यग्दष्टि गुणस्थानवर्ती उपरामसम्यग्दष्टि सबसे कम हैं ॥ ९७॥

खइयसम्मादिद्वी असंखेज्जगुणा ॥ ९८ ॥ वेदगसम्मादिद्वी संखेज्जगुणा ॥९९॥

उपर्युक्त देवोंमें असंयतसम्यग्दष्टि गुणस्थानमें वर्तमान उपशमसम्यग्दष्टियोंकी अपेक्षा क्षायिकसम्यग्दष्टि असंख्यातगुणित हैं ॥ ९८ ॥ क्षायिकसम्यग्दष्टियोंसे वेदकसम्यग्दष्टि देव संख्यातगुणित हैं ॥ ९९ ॥

सञ्बद्धसिद्धिविमाणवासियदेवेसु असंजदसम्मादिद्विद्धाणे सव्बत्थोवा उवसम-सम्मादिद्वी ॥ १०० ॥

सर्वार्थसिद्धि विमानवासी देवोंमें असंयतसम्यग्दृष्टि गुणस्थानमें उपशमसम्यग्दृष्टि सबसे कम हैं॥ १००॥

खइयसम्मादिष्टी संखेजजगुणा ॥१०१॥ वेदगसम्मादिष्टी संखेजजगुणा ॥१०२॥

उनमें उपशमसम्यग्दृष्टियोंसे क्षायिकसम्यग्दृष्टि देव संख्यातगुणित हैं ॥१०१॥ क्षायिक-सम्यग्दृष्टियोंसे वेदकसम्यग्दृष्टि देव संख्यातगुणित हैं ॥ १०२ ॥

इंदियाणुवादेण पंचिदिय-पंचिदियपज्जत्तएसु ओघं । णवरि मिच्छादिद्वी असंखेज्जगुणा ॥ १०३ ॥

इन्द्रियमार्गणाके अनुवादसे पंचेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय पर्याप्तकों में अल्पबहुत्वकी प्ररूपणा ओघके समान है। विशेषता केवल यह है कि उनमें असंयतसम्यग्दिष्टियोंसे मिथ्यादिष्टि जीव असंख्यात-गुणित हैं॥ १०३॥

रोष एकेन्द्रियादि जीवोंमें एक मात्र मिथ्यादृष्टि गुणस्थानका सद्भाव होनेसे चूंकि उनमें अल्पबहुत्वकी सम्भावना नहीं है, अतएव यहां उनके अल्पबहुत्वकी प्ररूपणा नहीं की गई है।

कायाणुवादेण तसकाइय-तसकाइयपज्जत्तएसु ओवं । णवरि मिच्छादिद्वी असंखेज्जगुणा ॥ १०४ ॥

कायमार्गणाके अनुवादसे त्रसकायिक और त्रसकायिक पर्याप्तकोंमें अल्पबहुत्वकी प्ररूपणा ओवके समान है। उनमें विशेषता केवल यह है कि असंयतसम्यग्दिष्टयोंसे मिथ्यादिष्ट जीव

असंख्यातगुणित हैं ॥ १०४ ॥

## जोगाणुवादेण पंचमणजोगि-पंचवचजोगि-कायजोगि-ओरालियकायजोगीसु तीसु अद्भासु उवसमा पंवेसणेण तुस्त्रा धोवा ॥ १०५ ॥

योगमार्गणाके अनुवादसे पांचों मनोयोगी, पांचों वचनयोगी, काययोगी और औदारिक-काययोगियोंमें अपूर्वकरण आदि तीन गुणस्थानवर्ती उपशामक जीव प्रवेशकी अपेक्षा परस्पर तुल्य और अल्प हैं ॥ १०५ ॥

#### उवसंतकसाय-वीदराग-छदुमत्था तेत्तिया चेव ॥ १०६ ॥

उक्त बारह योगवाले उपशान्तकषाय-वीतराग-छद्मस्थ जीव पूर्वोक्त जीवोंके ही प्रमाण हैं॥

#### खवा संखेजजगुणा ॥ १०७ ॥ खीणकसाय-वीदराग-छदुमत्था तेत्तिया चेव ॥

उनसे क्षपक संख्यातगुणित हैं॥ १०७॥ क्षीणकषाय-बीतराग-छदास्थ पूर्वोक्त प्रमाण ही हैं॥ १०८॥

#### सजोग्निकेवली पवेसणेण तेत्तिया चेव ॥ १०९ ॥

उक्त बारह योगोंमें सम्भव योगवाले सयोगिकेवली जीव प्रवेशकी अपेक्षा पूर्वीक्त जीवोंके ही प्रमाण हैं॥ १०९॥

#### सजोगिकेवली अद्धं पडुच संखेज्जगुणा ॥ ११० ॥

सयोगिकेवली संचयकालकी अपेक्षा उनसे संख्यातगुणित हैं ॥ ११०॥

## अप्पमत्तसंजदा अक्खवा अणुवसमा संखेज्जगुणा ॥ १११ ॥

सयोगिकेवलियोंसे उपर्युक्त बारह योगवाले अक्षपक और अनुपशामक अप्रमत्तसंयत जीव संख्यातगुणित हैं॥ १११॥

#### पमत्तसंजदा संखेजजगुणा ॥ ११२ ॥ संजदासंजदा असंखेजजगुणा ॥ ११३ ॥

उक्त बारह योगवाले अप्रमत्तसंयतोंसे प्रमत्तसंयत जीव संख्यातगुणित हैं॥ ११२॥ प्रमत्तसंयतोंसे संयतासंयत असंख्यातगुणित हैं॥ ११३॥

## सासणसम्मादिङ्की असंखेज्जगुणा ॥ ११४ ॥ सम्मामिच्छादिङ्की संखेज्जगुणा ॥ उक्त बारह योगवाळे संयतासंयतोंसे सासादनसम्यग्दष्टि जीव असंख्यातगुणित हैं ॥११४

सासादनसम्यग्दिष्टियोंसे सम्यामिथ्यादिष्टि जीव संख्यातगुणित हैं ॥ ११५ ॥

## असंजदसम्मादिद्वी असंखेज्जगुणा ॥ ११६ ॥ मिच्छादिद्वी असंखेज्जगुणा, मिच्छादिद्वी अर्णतगुणा ॥ ११७ ॥

उक्त बारह योगवाले सम्यग्निध्यादिष्टयोंसे असंयतसम्यग्दिष्ट जीव असंख्यातगुणित हैं

॥ ११६ ॥ पांचों मनोयोगी और पांचों वचनयोगी असंयतसम्यग्दिष्टियोंसे इन्हीं योगवाले मिथ्यादिष्ट असंख्यातगुणित हैं और काययोगी तथा औदारिककाययोगी असंयतसम्यग्दिष्टियोंसे इन्हीं दोनों योगवाले मिथ्यादिष्टि जीव अनन्तगुणित हैं॥ ११७॥

## असंजदसम्मादिष्टि-संजदासंजद-पमत्तापमत्तसंजदद्वाणे सम्मत्तप्पाबहुअमोघं ॥

उक्त बारह योगवाले जीवोंमें असंयतसम्यग्दण्टि, संयतासंयत, प्रमत्तसंयत और अप्रमत्त-संयत गुणस्थानमें सम्यक्त्य सम्बन्धी अल्पबहुत्यकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ ११८॥

#### एवं तिसु अद्धासु ॥ ११९ ॥

इसी प्रकार उक्त बारह योगवाले जीवोंमें अपूर्वकरण आदि तीन गुणस्थानोंमें सम्यक्त्व सम्बन्धी अल्पबहुत्व है ॥ ११९ ॥

#### सन्वत्थोवा उवसमा ॥ १२० ॥ खवा संखेज्जगुणा ॥ १२१ ॥

उक्त बारह योगवाले जीवोंमें उपशामक सबसे कम हैं ॥ १२० ॥ उपशामकोंसे क्षपक संख्यातगुणित हैं ॥ १२१ ॥

#### ओरालियमिस्सकायजोगीस सच्वत्थोवा सजोगिकेवली ॥ १२२ ॥

औदारिकमिश्रकाययोगियोंमें सयोगिकेवळी जिन सबसे कम हैं ॥ १२२॥

# असंजदसम्मादिद्वी संखेज्जगुणा ॥ १२३ ॥ सासणसम्मादिद्वी असंखेज्जगुणा ॥ १२४ ॥ मिन्छादिद्वी अणंतगुणा ॥ १२५ ॥

औदारिकमिश्रकाययोगियोंमें सयोगिकेवली जिनोंसे असंयतसम्यग्दिष्ट जीव संख्यातगुणित हैं ॥ १२३ ॥ असंयतसम्यग्दिष्टियोंसे सासादनसम्यग्दिष्ट असंख्यातगुणित हैं ॥ १२४ ॥ सासादन-सम्यग्दिष्टियोंसे मिथ्यादृष्टि जीव अनन्तगृणित हैं ॥ १२५ ॥

## असंजदसम्माइहिद्वाणे सन्वत्थोवा खइयसम्मादिद्वी ॥ १२६ ॥

औदारिकमिश्रकाययोगियोमें असंयतसम्यग्दिष्ट गुणस्थानमें क्षायिकसम्यग्दिष्ट जीव सबसे कम हैं ॥ १२६ ॥

## वेदगसम्मादिद्वी संखेज्जगुणा ॥ १२७ ॥

औदारिकमिश्रकाययोगियोंमें असंयतसम्यग्दष्टि गुणस्थानमें क्षायिकसम्यग्दिष्टियोंसे वेदक-सम्यग्दिष्ट संख्यातगुणित हैं ॥ १२७॥

#### वेडव्वियकायजोगीस देवगदिभंगो ॥ १२८ ॥

वैकिथिककाययोगियोंमें अल्पबहुत्वकी प्ररूपणा देवगतिके समान है ॥ १२८॥ वेउव्वियमिस्सकायजोगीसु सञ्बत्थोवा सासणसम्मादिद्वी॥ १२९॥ वैकियिकमिश्रकाययोगियों सासादनसम्यग्दष्टि जीव सबसे कम हैं ॥ १२९ ॥ असंजदसम्मादिद्वी असंखेज्जगुणा ॥१३०॥ मिच्छादिद्वी असंखेजजगुणा ॥१३१॥ वैकियिकमिश्रकाययोगियों सासादनसम्यग्दष्टियोंसे असंयतसम्यग्दष्टि जीव असंख्यात-गृणित हैं ॥ १३० ॥ असंयतसम्यग्दष्टियोंसे मिथ्यादृष्टि जीव असंख्यातगृणित हैं ॥ १३१ ॥

असंजदसम्मादिहिङाणे सन्वत्योवा उवसमसम्मादिङी ॥ १३२ ॥

वैक्रियिकमिश्रकाययोगियोंमें असंयतसम्यग्दृष्टि गुणस्थानमें उपशमसम्यग्दृष्टि जीव सबसे कम हैं ॥ १३२ ॥

खइयसम्मादिही संखेखगुणा ॥१३३॥ वेदगसम्मादिही असंखेजगुणा ॥१३४॥ वैकियिकमिश्रकाययोगियोंमें असंयतसम्यग्दिष्ट गुणस्थानमें उपशमसम्यग्दिष्टयोंसे क्षायिक-सम्यग्दिष्ट जीव संख्यातगुणित हैं ॥ १३३ ॥ क्षायिकसम्यग्दिष्टयोंसे वेदकसम्यग्दिष्ट जीव असंख्यात-गुणित हैं ॥ १३४ ॥

आहारकायजोगि-आहारमिस्सकायजोगीसु पमत्तसंजदद्वाणे सव्वत्थोवा खड्य-सम्मादिद्वी ॥ १३५ ॥

आहारकाययोगी और आहारमिश्रकाययोगियोंमें प्रमत्तसंयत गुणस्थानवर्ती क्षायिकसम्यग्दिष्ट जीव सबसे कम हैं ॥ १३५ ॥

वेदगसम्मादिष्टी संखेज्जगुणा ॥ १३६ ॥

उपर्युक्त आहारकाययोगी और आहारमिश्रकाययोगियोंमें प्रमत्तसंयत गुणस्थानवर्ती क्षायिक-सम्यग्दृष्टियोंसे वेदगसम्यग्दृष्टि संख्यातगुणित हैं ॥ १३६॥

कम्मइयकायजोगीसु सन्वत्थोवा सयोगिकेवली ॥ १३७ ॥

कार्मणकाययोगियोंमें सयोगिकेवली जिन सबसे कम हैं ॥ १३७ ॥

सासणसम्मादिद्वी असंखेज्जगुणा ॥ १३८ ॥ असंजदसम्मादिद्वी असंखेज्जगुणा ॥ १३९ ॥ मिच्छादिद्वी अणंतगुणा ॥ १४० ॥

कार्मणकाययोगियोंमें सयोगिकेवळी जिनोंसे सासादनसम्यग्दृष्टि जीव असंख्यातगुणित हैं ॥१३८॥ सासादनसम्यग्दृष्टियोंसे असंयतसम्यग्दृष्टि असंख्यातगुणित हैं ॥१३९॥ असंयतसम्यग्दृष्टियोंसे मिथ्यादृष्टि अनन्तगुणित हैं ॥ १४०॥

असंजदसम्मादिहिद्वाणे सन्वत्थोवा उवसमसम्मादिद्वी ॥ १४१ ॥ कार्मणकाययोगियोंमें असंयतसम्यग्दिष्ट गुणस्थानवर्ती उपशमसम्यग्दिष्ट जीव सबसे कम हैं ॥ खद्दयसम्मादिद्वी संखेजजगुणा ॥१४२॥ वेदगसम्मादिद्वी असंखेजजगुणा ॥१४२॥ कार्मणकाययोगियोंमें असंयतसम्यग्दष्टि गुणस्थानवर्ती उपरामसम्यग्दष्टियोंसे क्षायिकसम्यग्दिष्ट जीव संख्यातगुणित हैं ॥१४२॥ क्षायिकसम्यग्दिष्टयोंसे वेदकसम्यग्दिष्ट असंख्यातगुणित हैं ॥१४३॥

## वेदाणुवादेण इत्थिवेदएसु दोसु वि अद्धासु उवसमा पवेसणेण तुल्ला थोवा ॥

वेदमार्गणाके अनुवादसे स्त्रीवेदियोंमें अपूर्वकरण और अनिवृत्तिकरण इन दोनों ही गुणस्थानोंमें उपशामक जीव प्रवेशकी अपेक्षा तुल्य और अल्प हैं॥ १४४॥

खवा संखेज्जगुणा ॥ १४५ ॥ अपमत्तसंजदा अक्खवा अणुवसमा संखेज्जगुणा ॥ १४६ ॥ पमत्तसंजदा संखेजजगुणा ॥ १४७ ॥ संजदासंजदा असंखेजजगुणा ॥ १४८ ॥

स्रीवेदियोंमें उपशामकोंसे क्षरक जीव संख्यातगुणित हैं ॥ १४५ ॥ क्षपकोंसे अक्षपक और अनुपशामक अप्रमत्तसंयत संख्यातगुणित है ॥ १४६ ॥ उक्त अप्रमत्तसंयतोंसे प्रमत्तसंयत जीव संख्यातगुणित हैं ॥ १४७ ॥ प्रमत्तसंयतोंसे संयतासंयत असंख्यातगुणित हैं ॥ १४८ ॥

सासणसम्मादिद्वी असंखेजजगुणा ॥ १४९ ॥ सम्मामिच्छाइद्वी संखेजजगुणा ॥

स्त्रीवेदियोंमें संयतासंयतोंसे सासादनसम्यग्दिष्ट जीव असंख्यातगुणित हैं ॥ १४९ ॥ सासादनसम्यग्दिष्टयोंसे सम्यग्मिथ्यादिष्ट संख्यातगुणित हैं ॥ १५० ॥

असंजदसम्मादिङ्की असंखेजजगुणा ॥१५१॥ मिच्छादिङ्की असंखेजगुणा ॥१५२॥ स्त्रीवेदियोंमें सम्यग्मिथ्यादिष्टयोंसे असंयतसम्यग्दिष्ट जीव असंख्यातगुणित हैं ॥ १५१॥ असंयतसम्यग्दिष्टयोंसे मिथ्यादिष्ट असंख्यातगुणित हैं ॥ १५२॥

असंजदसम्मादिहि-संजदासंज्जदहाणे सव्वत्थोवा खड्यसम्मादिही ॥ १५३ ॥ उवसमसम्मादिही असंखेज्जगुणा ॥ १५४ ॥

स्त्रीवेदियोंमें असंयतसम्यग्दृष्टि और संयतासंयत गुणस्थानवर्ती क्षायिकसम्यग्दृष्टि जीव सबसे कम हैं ॥ १५३ ॥ उपर्युक्त दोनों गुणस्थानवर्ती क्षायिकसम्यग्दृष्टि जीवोंसे उपरामसम्यग्दृष्टि जीव असंख्यातगुणित हैं ॥ १५४ ॥

वेदगसम्मादिद्वी असंखेज्जगुणा ॥ १५५ ॥

स्त्रीवेदियोंमें उक्त दोनों गुणस्थानवर्ती उपशमसम्यग्दिष्टयोंसे वेदकसम्यग्दिष्ट असंख्यात-गुणित हैं ॥ १५५ ॥

पमत्त-अपमत्तसंजदद्वाणे सन्वत्थोवा खइयसम्मादिद्वी ॥ १५६ ॥

स्त्रीवेदियोंमें प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत गुणस्थानवर्ती क्षायिकसम्यग्दष्टि जीव सबसे कम हैं ॥ १५६ ॥

उवसमसम्मादिही संखेजजगुणा ॥ १५७ ॥ वेदगसम्मादिही संखेजजगुणा ॥

स्त्रीवेदियोंमें उक्त दोनों गुणस्थानवर्ती क्षायिकसम्यग्दृष्टियोंसे उपशामसम्यग्दृष्टि जीव संख्यातगुणित हैं ॥१५७॥ स्त्रीवेदियोंमें उक्त दोनों गुणस्थावर्ती उपशामसम्यग्दृष्टियोंसे वेदकसम्यग्दृष्टि जीव संख्यातगुणित हैं ॥१५८॥

#### एवं दोसु अद्धासु ॥ १५९ ॥

इसी प्रकार अपूर्वकरण और अनिवृत्तिकरण इन दोनों गुणस्थानोंमें स्रीविदियोंका अल्पबहुत्व जानना चाहिये॥ १५९॥

## सञ्बत्थोवा उवसमा ॥ १६० ॥ खवा संखेजजगुणा ॥ १६१ ॥

स्त्रीवेदियोंमें उपशामक जीव सबसे कम हैं ॥१६०॥ उपशामकोंसे क्षपक संख्यातगुणित हैं ॥ १६१॥

#### पुरिसवेदएसु दोसु अद्धासु उवसमा पवेसणेण तुल्ला थोवा ॥ १६२ ॥

पुरुषवेदियोंमें अपूर्वकरण और अनिवृत्तिकरण इन दोनों गुणस्थानवर्ती उपशामक जीव प्रवेशकी अपेक्षा तुल्य और अल्प हैं ॥ १६२ ॥

#### खवा संखेजजगुणा ॥ १६३ ॥

पुरुषवेदियोंमें उक्त दोनों गुणस्थानवर्ती उपशामकोंसे क्षपक जीव संख्यातगुणित हैं ॥ अष्पमत्तसंजदा अक्खवा अणुवसमा संखेज्जगुणा ॥ १६४॥

पुरुषवेदियोंमें उक्त दोनों गुणस्थानोंके क्षपकोंसे अक्षपक और अनुपशामक अप्रमक्तसंयत संख्यातगुणित हैं ॥ १६४ ॥

पमत्तसंजदा संखेज्जगुणा ॥ १६५ ॥ संजदासंजदा असंखेजजगुणा ॥ १६६ ॥ पुरुषवेदियोंमें उक्त अप्रमत्तसंयतोंसे प्रमत्तसंयत संख्यातगुणित हैं ॥१६५॥ प्रमत्तसंयतोंसे संयतासंयत जीव असंख्यातगुणित हैं ॥ १६६ ॥

सासणसम्मादिद्वी असंखेज्जगुणा ॥१६७॥ सम्मामिच्छादिद्वी संखेज्जगुणा ॥ पुरुषवेदियोंमें संयतासंयतोंसे सासादनसम्यग्दिष्ट जीव असंख्यातगुणित हैं॥ १६७॥

सासादनसम्यग्दिधयोंसे सम्यग्मिथ्यादिष्ट संख्यातगुणित हैं ॥ १६८ ॥

## असंजदसम्मादिद्वी असंखेज्जगुणा ॥ १६९ ॥ मिच्छादिद्वी असंखेज्जगुणा ॥

पुरुषवेदियोंमें सम्यग्मिथ्यादृष्टियोंसे असंयतसम्यग्दृष्टि असंख्यातगुणित हैं ॥ १६९ ॥ असंयतसम्यग्दृष्टियोंसे मिथ्यादृष्टि असंख्यातगुणित हैं ॥ १७०॥

असंजदसम्मादिद्धि-संजदासंजद-पमत्त-अप्पमत्त-संजदद्वाणे सम्मत्तप्याबहुअ-मोर्घ ॥ १७१ ॥ पुरुषवेदियोंमें असंयतसम्यग्दष्टि, संयतासंयत, प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत गुणस्थानमें सम्यक्त्व सम्बन्धी अल्पबहुत्वकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ १७१ ॥

#### एवं दोसु अद्वासु ॥ १७२ ॥

इसी प्रकार पुरुषवैदियोंमें अपूर्वकरण और अनिवृत्तिकरण इन दोनों गुणस्थानोंमें सम्यक्त सम्बन्धी अल्पबद्धल जानना चाहिये ॥ १७२ ॥

#### सन्वत्थोत्रा उवसमा ॥ १७३ ॥ खवा संखेज्जगुणा ॥ १७४ ॥

पुरुषवेदियोंमें उपशामक जीव सबसे कम हैं ॥ १७३॥ उपशामकोंसे क्षपक जीव संख्यातगुणित हैं ॥ १७४॥

## णउसंयवेदएस दोस अद्धास उवसमा पवेसणेण तुस्ता थोवा ॥ १७५ ॥

नपुंसकवेदियोंमें अपूर्वकरण और अनिवृत्तिकरण इन दोनों गुणस्थानोंमें उपशामक जीव प्रवेशकी अपेक्षा तुल्य और अल्प हैं ॥ १७५ ॥

#### खवा संखेज्जगुणा ॥ १७६ ॥

नपुंसकवेदियोंमें अपूर्वकरण और अनिवृत्तिकरण इन दोनों गुणस्थानोंमें उपशामकोंसे क्षपक जीव प्रवेशकी अपेक्षा संख्यातगुणित हैं ॥ १७६॥

#### अप्पमत्तसंजदा अक्खवा अणुवसमा संखेज्जगुणा ॥ १७७ ॥

न पुंसक्तवेदियोंमें क्षपकोंसे अक्षपक और अनुपशामक अप्रमत्तसंयत जीव संख्यातगुणित हैं॥

## पमत्तसंजदा संखेज्जगुणा ॥ १७८ ॥ संजदासंजदा असंखेज्जगुणा ॥ १७९ ॥

नपुंसक्तेवियोंमें अप्रमत्तसंयतोंसे प्रमत्तसंयत जीव संख्यातगुणित हैं ॥ १७८ ॥ प्रमत्त-संयतोंसे संयतासंयत जीव असंख्यातगुणित हैं ॥ १७९ ॥

## सासणसम्मादिङ्की असंखेजजगुणा ॥१८०॥ सम्मामिच्छादिङ्की संखेजजगुणा ॥

संयतासंयतोंसे सासादनसम्यग्दष्टि जीव असंख्यातगुणित हैं ॥ १८० ॥ सासादनसम्यग्-दृष्टियोंसे सम्यग्मिथ्यादृष्टि जीव संख्यातगुणित हैं ॥ १८१ ॥

असंजदसम्मादिद्वी असंखेजजगुणा ॥ १८२ ॥ मिच्छादिद्वी अणंतगुणा ॥१८३॥ नपुंसक्रवेदियोंमें सम्यग्मिथ्यादृष्टियोंसे असंयतसम्यग्दृष्टि जीव असंख्यातगुणित हैं ॥१८२॥ असंयतसम्यग्दृष्टियोंसे मिथ्यादृष्टि अनन्तगुणित हैं ॥ १८३ ॥

#### असंजदसम्मादिद्वि-संजदासंजदद्वाणे सम्मत्तप्पाबहुअमोघं ॥ १८४ ॥

नपुंसक्तेत्रदियोंमें असंयतसम्यग्दृष्टि और संयतासंयत गुणस्थानोंमें सम्यक्त्व सम्बन्धी अल्प-बहुत्वकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ १८४ ॥

## पमत्त-अपमत्तसंजद्ञुाणे सन्त्रत्थोवा खइयसम्मादिद्वी ॥ १८५ ॥

नपुंसकवेदियोंमें प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत गुणस्थानमें क्षायिकसम्यग्दष्टि जीव सबसे कम हैं ॥ १८५ ॥

उवसमसम्मादिष्टी संखेजजगुणा ॥ १८६ ॥ वेदगसम्मादिष्टी संखेजजगुणा ॥

नपुंसक्तेविदयोंमें प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत गुणस्थानमें क्षायिकसम्यग्द्दष्टियोंसे उपशम-सम्यग्द्रष्टि संख्यातगुणित हैं॥ १८६॥ उनसे वेदकसम्यग्द्रष्टि जीव संख्यातगुणित हैं॥ १८७॥

#### एवं दोसु अद्धासु ॥ १८८ ॥

इसी प्रकार नपुंसकवेदियोंमें अपूर्वकरण और अनिवृत्तिकरण इन दोनों गुणस्थानोंमें सम्यक्त सम्बन्धी अल्पबहुत्व जानना चाहिये ॥ १८८ ॥

#### सन्वत्थोवा उवसमा ॥ १८९ ॥ खवा संखेजजगुणा ॥ १९० ॥

नपुंसकवेदियोंमें उपशामक जीव सबसे कम हैं ॥ १८९ ॥ उपशामकोंसे क्षपक जीव संख्यातगुणित हैं ॥ १९०॥

अवगदवेदएसु दोसु अद्धासु उवसमा पवेसणेण तुह्ना थोवा ॥ १९१ ॥

अपगतवेदियोंमें अनिवृत्तिकरण और सूक्ष्मसाम्पराय इन दो गुणस्थानोंमें उपशामक जीव प्रवेशकी अपेक्षा तुल्य और अल्प हैं ॥ १९१ ॥

उवसंतकसाय-वीदराग-छदुमत्था तत्तिया चेव ॥ १९२ ॥

अपगतवेदियोंमें उपशान्तकधाय-त्रीतराग-छद्मस्थ जीव पूर्वोक्त प्रमाण ही हैं ॥ १९२ ॥

खवा संखेज्जगुणा ॥१९३॥ खीणकसाय-वीदराग-छदुमत्था तत्तिया चेव ॥१९४

अपगतवेदियोंमें उपशामकोंसे क्षपक जीव संख्यातगुणित हैं॥१९३॥ क्षीणकषाय-वीतराग-छद्मस्थ पूर्वोक्त प्रमाण ही हैं ॥ १९४ ॥

सजोगिकेवली अजोगिकेवली पवेसणेण दो वि तुल्ला तत्तिया चेव ॥ १९५ ॥

अपगतवेदियोंमें सयोगिकेवळी और अयोगिकेवळी ये दोनों ही प्रवेशकी अपेक्षा तुल्य और पूर्वोक्त प्रमाण ही हैं ॥ १९५॥

सजोगिकेवली अद्धं पडुच्च संखेज्जगुणा ॥ १९६ ॥

सयोगिकेवळी संचयकाळकी अपेक्षा संख्यातगुणित हैं ॥ १९६ ॥

कसायाणुवादेण कोधकसाइ-माणकसाइ-मायकसाइ-लोभकसाईसु दोसु अद्धासु उवसमा पवेसणेण तुः थोवा ॥ १९७॥

कषायमार्गणाके अनुवादसे क्रोधकषायी, मानकषायी, मायाकषायी और लोभकषायियों में अपूर्वकरण और अनिवृत्तिकरण इन दो गुणस्थानों में उपशामक जीव प्रवेशकी अपेक्षा तुल्य और अल्प हैं ॥ १९७॥

## खवा संखेजजगुणा ॥ १९८ ॥ णवरि विसेसा, लोभकसाईसु सुहुमसांपराइय-उवसमा विसेसाहिया ॥ १९९ ॥

उक्त चारों कषायवाले जीवोंमें उपशामकोंसे क्षपक जीव संख्यातगुणित हैं॥ १९८॥ विशेषता यह है कि लोभकषायी जीवोंमें क्षपकोंसे सूक्ष्मसाम्परायिक उपशामक विशेष अधिक हैं॥

#### खवा संखेजजगुणा ॥ २०० ॥

लोभकषायी सूक्ष्मसाम्परायिक उपशामकोंसे सूक्ष्मसाम्परायिक क्षपक संख्यातगुणित हैं॥ अप्पमत्तसंजदा अक्खवा अणुवसमा संखेज्जगुणा॥ २०१॥

चारों कषायवाले जीवोंमें क्षपकोंसे अक्षपक और अनुपशामक अप्रमत्तसंयत संख्यात-गुणित हैं॥ २०१॥

#### पमत्तसंजदा संखेञ्जगुणा ॥ २०२ ॥

चारों कषायवाले जीवोंमें अप्रमत्तसंयतोंसे प्रमत्तसंयत संख्यातगुणित हैं ॥ २०२ ॥ संजदासंजदा असंखेजजगुणा ॥ २०३ ॥

चारों कषायबाले जीवोंमें प्रमत्तसंयतोंसे संयतासंयत असंख्यातगुणित हैं ॥ २०३ ॥ सासणसम्मादिद्वी असंखेजजगुणा ॥ २०४ ॥

चारों क्षत्रायवाळे जीवोंमें संयतासंयतोंसे सासादनसम्यग्दष्टि असंख्यातगुणित हैं ॥२०४॥ सम्मामिच्छादिद्वी संखेजजगुणा ॥ २०५॥

चारों कत्रायवाले जीवोंमें सासादनसम्यग्दृष्टियोंसे सम्यग्मिश्यादृष्टि संख्यातगुणित हैं॥ असंजदसम्मादिद्वी असंखेजजगुणा॥ २०६॥

चारों कषायवाले जीवोंमें सम्यागमध्यादृष्टियोंसे असंयतसम्यग्दृष्टि असंख्यातगुणित हैं ॥ मिच्छादिङ्की अणंतगुणा ॥ २०७ ॥

चारों कषायबाले जीवोंमें असंयतसम्यग्दिष्टियोंसे मिथ्यादिष्टि अनन्तगुणित हैं ॥ २०० ॥ असंजदसम्मादिद्वि-संजदासंजद-पमत्त-अपमत्तसंजदट्टाणे सम्मत्तप्पाबहुअमोधं ॥ चारों कषायबाले जीवोंमें असंयतसम्यग्दिष्ट, संयतासंयत, प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत गुणस्थानमें सम्यक्त सम्बन्धी अल्पबहुत्वकी प्ररूपणा ओवके समान है ॥ २०८ ॥

## एवं दोसु अद्वासु ॥ २०९ ॥

इसी प्रकार अपूर्वकरण और अनिवृत्तिकरण इन दो गुणस्थानोंमें चारों कषायवाले जीवोंका सम्यक्त सम्बन्धी अल्पबहुत्व जानना चाहिये ॥ २०९ ॥

#### सन्बत्थोवा उवसमा ॥ २१० ॥

चारों कषायत्राले उपशामक जीव सबसे कम हैं ॥ २१०॥

खवा संखेजजगुणा ॥ २११ ॥

चारों कषायवाले उपशामकोंसे क्षपक जीव संख्यातगुणित हैं ॥ २११ ॥ अकसाईसु सन्वत्थोवा उवसंतकसाय-वीदराग-छदुमत्था ॥ २१२ ॥

अकषायी जीत्रोंमें उपशान्तकषाय-वीतराग-छग्रस्थ सबसे कम हैं ॥ २१२ ॥

खीणकसाय-वीदराग-छदुमत्था संखेज्जगुणा॥ २१३ ॥

अकषायी जीवोंमें उपशान्तकषाय-बीतराग-छग्नस्थोंसे क्षीणकषाय-बीतराग-छग्नस्थ संख्यात-गुणित हैं ॥ २१३ ॥

सजोगिकेवली अजोगिकेवली पवेसणेण दो वि तुस्ता तित्या चेव ॥ २१४ ॥ अकषायी जीवोंमें सयोगिकेवली और अयोगिकेवली ये दोनों ही प्रवेशकी अपेक्षा तुल्य और पूर्वोक्त प्रमाण ही हैं ॥ २१४ ॥

सजोगिकेवली अद्धं पडुच्च संखेज्जगुणा ॥ २१५ ॥

अक्षायी जीवोंमें सयोगिकेवली संचयकालकी अपेक्षा संख्यातगुणित हैं ॥ २१५ ॥

णाणाणुवादेण मदिअण्णाणि-सुदअण्णाणि-विभंगणाणीसु सन्वत्थोवा सासण-सम्मादिष्ट्री ॥ २१६ ॥

ज्ञानमार्गणाके अनुवादसे मत्यज्ञानी, श्रुताज्ञानी और विभंगज्ञानी जीवोंमें सासादनसम्यग्दष्टि सबसे कम हैं ॥ २१६॥

मिच्छादिद्वी अणंतगुणा, मिच्छादिद्वी असंखेजजगुणा ॥ २१७ ॥

उक्त तीनों अज्ञानी जीवोंमें मत्यज्ञानी और श्रुताज्ञानी मिथ्यादृष्टि अनन्तगुणित हैं तथा विभंगज्ञानी मिथ्यादृष्टि असंख्यातगुणित हैं ॥ २१७॥

आभिणिबोहिय-सुद-ओधिणाणीसु तिसु अद्भासु उवसमा प्रवेसणेण तुस्ला थोवा।। आभिनिबोधिकज्ञानी, श्रुतज्ञानी और अत्रधिज्ञानी जीवोंमें अपूर्वकरण आदि तीन गुणस्थानोंमें उपशामक प्रवेशकी अपेक्षा तुल्य और अल्प हैं ॥ २१८ ॥

उवसंतकसाय-बीदराग-छदुमत्था तत्तिया चेव ॥ २१९ ॥

मित, श्रुत और अवधिज्ञानियोंमें उपशान्तकषाय-वीतराग-छद्मस्थ पूर्वेक्त प्रमाण ही हैं॥ खवा संखेजजगुणा ॥ २२०॥

मति, श्रुत और अवधिज्ञानियोंमें उपशान्तकषाय-वीतराग-छद्मस्थोंसे क्षपक जीव संख्यात-गुणित हैं ॥ २२०॥

## खीणकसाय-वीदराग-छदुमत्था तेत्तिया चेव ॥ २२१ ॥

मति, श्रुत और अवधिज्ञानियोंमें क्षीणकषाय-वीतराग-छन्नस्थ पूर्वीक्त क्षपकोंके प्रमाण ही हैं ॥ २२१ ॥

#### अप्पमत्तसंजदा अक्खवा अणुवसमा संखेज्जगुणा ॥ २२२ ॥

मति, श्रुत और अवधिज्ञानियोंमें क्षीणकषाय वीतराग-छद्मस्थोंसे अक्षपक और अनुपशामक अप्रमत्तसंयत जीव संख्यातगुणित हैं ॥ २२२ ॥

#### पमत्तसंजदा संखेज्जगुणा ॥ २२३ ॥

मित, श्रुत और अवधिज्ञानियोंमें अप्रमत्तसंयतोंसे प्रमत्तसंयत जीव संख्यातगुणित हैं ॥ संजदासंजदा असंखेजजगुणा ॥ २२४ ॥

मित, श्रुत और अवधिज्ञानियोंमें प्रमत्तसंयतोंसे संयतासंयत जीव असंख्यातगुणित हैं॥ असंजदसम्मादिद्वी असंखेज्जगुणा ॥ २२५॥

मति, श्रुत और अविश्वानियोंमें संयतासंयतोंसे असंयतसम्यग्दिष्ट जीव असंख्यातगृणित हैं॥ असंजदसम्मादिष्टि-संजदासंजद-पमत्त-अपमत्तसंजदहाणे सम्मत्तपाबहुगमोघं॥ उक्त तीनों सम्यग्वानी जीवोंमें असंयतसम्यग्दिष्टि, संयतासंयत, प्रमत्तसंयत और अप्रमत्त-संयत गुणस्थानमें सम्यक्त सम्बन्धी अञ्चल्वहत्वकी प्ररूपणा ओघके समान है॥ २२६॥

#### एवं तिसु अद्वासु ॥ २२७ ॥

इसी प्रकार उक्त तीनों सम्यग्ज्ञानियोंमें अपूर्वकरण आदि तीन गुणस्थानोंमें सम्यक्त्व सम्बन्धी अल्पबद्धत्व जानना चाहिये ॥ २२७ ॥

## सञ्बत्थोवा उवसमा ॥ २२८ ॥ खवा संखेज्जगुणा ॥ २२९ ॥

उक्त तीनों सम्यग्ज्ञानियोंमें उपशामक जीव सबसे कम हैं ॥२२८॥ उपशामकोंसे क्षपक संख्यातगुणित हैं ॥ २२९ ॥

मणपज्जवणाणीसु तिसु अद्भासु उवसमा पवेसणेण तुल्ला थोवा ।। २३० ।।

मनःपर्ययञ्चानियोंमें अपूर्वकरण आदि तीन गुणस्थानवती उपशामक जीव प्रवेशकी अपेक्षा
तत्य और अन्य हैं ॥ २३० ॥

उवसंतकसाय-वीदराग-छदुमत्था तत्तिया चेव ॥ २३१ ॥ खवा संखेज्जगुणा ॥

मनःपर्ययक्षानियोंमें उपशान्तकषाय-वीतराग-छद्मस्थ जीव पूर्वोक्त प्रमाण ही हैं ॥ २३१ ॥
उपशान्तकषाय-वीतराग-छद्मस्थोंसे क्षपक जीव संख्यातगुणित हैं ॥ २३२ ॥

## खीणकसाय-वीदराग-छदुमत्था तत्तिया चेव ॥ २३३ ॥

मनःपर्ययज्ञानियोंमें क्षीणकषाय-वीतराग-छग्नस्थ पूर्वोक्त प्रमाण ही हैं ॥ २३३ ॥

#### अप्पमत्तसंजदा अक्खवा अणुवसमा संखेळगुणा ॥ २३४ ॥

मनःपर्ययज्ञानियोंमें क्षीणकषाय-बीतराग-छद्मस्थोंसे अक्षपक और अनुपशामक अप्रमत्तसंयत जीव संख्यातगुणित हैं ॥ २३४ ॥

#### पमत्तसंबदा संखेज्जगुणा ॥ २३५ ॥

मनः पर्ययशानियोंमें अप्रमत्तसंयतोंसे प्रमत्तसंयत जीव संख्यातगुणित हैं ॥ २३५ ॥ पमत्त-अपमत्तसंजदद्वाणे सञ्वतथोवा उवसमसम्मादिद्वी ॥ २३६ ॥

मनःपर्ययज्ञानियोंमें प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत गुणस्थानमें उपश्चमसम्यग्दष्टि जीव सबसे कम हैं॥ २३६॥

खइयसम्मादिद्वी संखेजजगुणा ॥२३७॥ वेदगसम्मादिद्वी संखेजजगुणा ॥२३८॥ मनःपर्ययक्वानियोंमें प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत गुणस्थानवर्ती उपरामसम्यग्दृष्टियोंसे क्षायिकसम्यग्दृष्टि जीव संख्यातगुणित हैं ॥ २३७॥ क्षायिकसम्यग्दृष्टियोंसे वेदकसम्यग्दृष्टि जीव संख्यातगुणित हैं ॥ २३८॥

#### एवं तिसु अद्धासु ॥ २३९ ॥

इसी प्रकार मनःपर्ययज्ञानियोंमें अपूर्वकरण आदि तीन उपशामक गुणस्थानोंमें सम्यक्त सम्बन्धी अल्पबहुत्व जानना चाहिये॥ २३९॥

## सन्वत्थोवा उवसमा ॥ २४० ॥ खवा संखेजनगुणा ॥ २४१ ॥

मनःपर्ययज्ञानियोंमें उपशामक जीव सबसे कम हैं ॥२४०॥ मनःपर्ययज्ञानियोंमें उपशामक जीवोंसे क्षपक जीव संख्यातगुणित हैं ॥ २४१॥

केवलणाणीसु सजोगिकेवली अजोगिकेवली प्रवेसणेण दो वि तुल्ला तित्या चेव। केवलज्ञानियोंमें सयोगिकेवली और अयोगिकेवली जिन प्रवेशकी अपेक्षा दोनों ही तुल्य और पूर्वोक्त प्रमाण ही हैं॥ २४२॥

#### सजोगिकेवली अद्धं पहुच्च संखेजजगुणा ॥ २४३ ॥

केवलज्ञानियोंमें सयोगिकेवली संचयकालकी अपेक्षा संख्यातगुणित हैं॥ २४३॥

संजमाणुवादेण संजदेसु तिसु अद्धासु उवसमा पर्वसणेण तुल्ला थोवा ॥ २४४ ॥ संयममार्गणाके अनुवादसे संयतोंमें अपूर्वकरण आदि तीन गुणस्थानोमें उपशामक जीव प्रवेशकी अपेक्षा तुल्य और अल्प हैं ॥ २४४ ॥

> उवसंतकसाय-वीदराग-छदुमत्था तत्तिया चेव ॥ २४५ ॥ संयतोंमें उपशान्तकषाय-त्रीतराग-छद्मस्थ जीव पूर्वोक्त प्रमाण ही हैं ॥ २४५ ॥ खवा संखेजजगुणा ॥ २४६ ॥

संयतोंमें उपशान्तकषाय-वीतराग-छवास्थोंसे क्षपक जीव संख्यातगुणित हैं ॥ २४६ ॥
स्विणकसाय-वीदराग-छदुमत्था तित्तया चेव ॥ २४७ ॥
संयतोंमें क्षीणकषाय-वीतराग-छवास्थ जीव पूर्वोक्त प्रमाण ही हैं ॥ २४७ ॥
सजीगिकेवली अजोगिकेवली पवेसणेण दो वि तुस्ला तित्तया चेव ॥ २४८ ॥
संयतोंमें सयोगिकेवली और अयोगिकेवली जिन ये दोनों प्रवेशकी अपेक्षा तुल्य और
पूर्वोक्त प्रमाण ही हैं ॥ २४८ ॥

सजोगिकेवली अद्धं पडुच्च संखेज्जगुणा ॥ २४९ ॥
संयतोंमें सयोगिकेवली संचयकालकी अपेक्षा संख्यातगुणित हैं ॥ २४९ ॥
अप्पमत्तसंजदा अक्खवा अणुवसमा संखेज्जगुणा ॥ २५० ॥
संयतोंमें सयोगिकेवली जिनोंसे अक्षपक और अनुपशामक अप्रमत्तसंयत जीव संख्यातगुणित हैं ॥ २५० ॥

पमत्तसंजदा संखेजजगुणा ॥ २५१ ॥
संयतोंमें अप्रमत्तसंयतोंसे प्रमत्तसंयत जीव संख्यातगुणित हैं ॥ २५१ ॥
पमत्त-अपमत्तसंजदञ्जाणे सन्वत्थोवा उवसमसम्मादिद्वी ॥ २५२ ॥
संयतोंमें प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत गुणस्थानमें उपशमसम्यग्दिष्ट जीव सबसे कम हैं ॥
खड्यसम्मादिद्वी संखेजजगुणा ॥ २५३ ॥ वेदगसम्मादिद्वी संखेजजगुणा ॥
संयतोंमें प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत गुणस्थानवर्ती उपशमसम्यग्दिष्टयोंसे क्षायिकसम्यग्दिष्ट जीव संख्यातगुणित हैं ॥ २५३ ॥ क्षायिकसम्यग्दिष्टयोंसे वेदगसम्यग्दिष्ट जीव संख्यातगुणित हैं ॥ २५४ ॥

#### एवं तिसु अद्धासु ॥ २५५ ॥

इसी प्रकार संयतोंमें अपूर्वकरण आदि तीन गुणस्थानोंमें सम्यक्त सम्बन्धी अल्पबहुत्व जानना चाहिये॥ २५५॥

## सन्वत्थोवा उवसमा ॥ २५६ ॥ खवा संखेज्जगुणा ॥ २५७ ॥

संयतोंमें अपूर्वकरण आदि तीन गुणस्थानोंमें उपशामक जीव सबसे कम हैं ॥ २५६ ॥ संयतोंमें अपूर्वकरण आदि तीन उपशामकोंसे क्षपक जीव संख्यातगुणित हैं ॥ २५७ ॥

सामाइयच्छेदोवट्ठाणसुद्धिसंजदेसु दोसु अद्धासु उत्रसमा पवेसणेण तुस्ना थोवा ।। सामायिक और छेदोपस्थापनाशुद्धिसंयतोंमें अपूर्वकरण और अनिवृत्तिकरण इन दो गुणस्थानोंमें उपशामक जीव प्रवेशकी अपेक्षा तुल्य और अल्प हैं॥ २५८॥

खवा संखेडजगुणा ॥ २५९ ॥

सामायिक और छेदोपस्थापना शुद्धिसंयतोंमें उपशामकोंसे क्षपक जीव संख्यातगुणित हैं॥ अष्यमत्तसंजदा अक्खवा अणुवसमा संखेज्जमुणा ॥ २६० ॥

सामायिक और छेदोपस्थापना शुद्धिसंयतोंमें क्षपकोंसे अक्षपक और अनुपशामक अप्रमत्त-संयत संख्यातगुणित हैं ॥ २६० ॥

#### पमत्तसंजदा संखेजजगुणा ॥ २६१ ॥

उक्त दो संयतोंमें अप्रमक्तसंयतोंसे प्रमक्तसंयत संख्यातगुणित हैं ॥ २६१ ॥ पमक्त-अप्पमक्तसंजदञ्चाणे सन्वत्थोवा उवसमसम्मादिद्वी ॥ २६२ ॥

उक्त दो संयतोंमें प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत गुणस्थानमें उपशमसम्यग्दृष्टि जीव सबसे कम हैं ॥ २६२ ॥

## खड्यसम्मादिद्वी संखेडजगुणा ॥ २६३ ॥

उक्त दो संयतोंमें प्रमक्तसंयत और अप्रमक्तसंयत गुणस्थानवर्ती उपरामसम्यग्दृष्टियोंसे क्षायिकसम्यग्दृष्टि जीव संख्यातगुणित हैं ॥ २६३ ॥

## वेदगसम्मादिद्वी संखेज्जगुणा ॥ २६४ ॥

उक्त दो संयतोंमें प्रमक्तसंयत और अप्रमक्तसंयत गुणस्थानवर्ती क्षायिकसम्यग्दष्टियोंसे वेदकसम्यग्दष्टि जीव संख्यातगुणित हैं ॥ २६४ ॥

#### एवं दोसु अद्धासु ॥ २६५ ॥

इसी प्रकार उक्त जीवोंका अपूर्वकरण और अनिवृत्तिकरण इन गुगस्थानोंमें सम्यक्त्व सम्बन्धी अल्पबहुत्व जानना चाहिये ॥ २६५॥

सब्बत्थोवा उवसमा ॥ २६६ ॥ खवा संखेज्जगुणा ॥ २६७ ॥

उक्त दो संयतोंमें उमशामक सबसे कम हैं॥ २६६॥ उपशामकोंसे क्षपक संख्यात-गुणित हैं॥ २६৩॥

परिहारसुद्धिसंजदेसु सञ्वत्थोवा अप्यमत्तसंजदा ॥ २६८ ॥

परिहारगुद्धिसंपतोंमें अप्रमत्तसंयत जीव सबसे कम हैं ॥ २६८ ॥

पमत्तसंजदा संखेज्जगुणा ॥ २६९ ॥

परिहारगुद्धिसंयतोंमें अप्रमत्तसंयतोंसे प्रमत्तसंयत जीव संख्यातगुणित हैं ॥ २६९ ॥

पमत्त-अप्पमत्तसंजद्द्वाणे सन्वत्थोवा खइयसम्मादिद्वी ॥ २७० ॥

परिहारशुद्धिसंयतोंमें प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत गुणस्थानमें क्षायिकसम्यग्दष्टि जीव सबसे कम हैं॥ २७०॥

वेदगसम्मादिङ्की संखेजजगुणा ॥ २७१ ॥

परिहारशुद्धिसंयतोंमें प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत गुणस्थानवर्ती क्षायिकसम्यग्दिष्टयोंसे वेदकसम्यग्दिष्ट जीव संख्यातगुणित हैं ॥ २७१ ॥

सुहुमसांपराइय-सुद्धिसंजदेसु सुहुमसांपराइयडवसमा थोवा ॥ २७२ ॥

सूक्ष्मसाम्परायिक-शुद्धिसंवतोंमें सूक्ष्मसाम्परायिक उपशामक जीव अन्य हैं॥ २७२॥ खवा संखेजजगुणा ॥ २७३॥

स्क्मसाम्परायिक-शुद्धिसंयतोंमें उपशामकोंसे क्षपक जीव संख्यातगुणित हैं ॥ २७३ ॥ जथाक्खादविहारसद्धिसंजदेस अकसाइभंगो ॥ २७४ ॥

यथाख्यात-विहार-ञुद्धिसंयतोंमें अल्पबहुत्वकी प्ररूपणा अकषायी जीवोंके समान है ॥

संजदासंजदेसु अप्पावहुअं णितथ ॥ २७५ ॥

संयतासंयत जीवोंमें अल्पबहुत्व नहीं है ॥ २७५ ॥

संजदासंजदद्वाणे सन्वत्थोवा खइयसम्मादिद्वी ॥ २७६ ॥

संयतासंयत गुणस्थानमें क्षायिकसम्यग्दिष्ट जीव सबसे कम हैं ॥ २७६ ॥

उवसमसम्मादिद्वी असंखेज्जगुणा ॥ २७७ ॥

संयतासंयत गुणस्थानमें क्षायिकसम्यग्दृष्टियोंसे उपशमसम्यग्दृष्टि जीव असंख्यातगुणित हैं॥ वेदगसम्मादिद्वी असंखेन्जगुणा॥ २७८॥

संयतासंयत गुणस्थानमें उपशमसम्यग्दिष्टयोंसे वेदकसम्यग्दिष्ट असंख्यातगुणित हैं ॥२७८॥

असंजदेसु सञ्जत्थोवा सासणसम्मादिद्वी ॥ २७९ ॥

असंयतोंमें सासादनसम्यग्दष्टि जीव सबसे कम हैं ॥ २७९ ॥

सम्मामिच्छादिंद्वी संखेउजगुणा ॥ २८० ॥

असंयतोंमें सासादनसम्यग्दृष्टियोंसे सम्यग्मिथ्यादृष्टि जीव संख्यातगुणित हैं ॥ २८० ॥

असंजदसम्मादिद्वी असंखेजजगुणा ।। २८१ ॥

असंयतोंमें सम्यग्मिथ्यादृष्टियोंसे असंयतसम्यग्दृष्टि जीव असंख्यातगुणित हैं ॥ २८१ ॥

मिच्छादिद्दी अणंतगुणा ॥ २८२ ॥

असंयतोंमें असंयतसम्यग्दष्टियोंसे मिथ्यादृष्टि जीव अनन्तगुणित हैं ॥ २८२ ॥

असंजदसम्मादिद्विद्वाणे सन्वत्थोवा उवसमसम्मादिद्वी ॥ २८३ ॥

असंयतोंमें असंयतसम्यग्दष्टि गुणस्थानमें उपश्रामसम्यग्दष्टि जीव सबसे कम हैं॥ २८३॥

खइयसम्मादिद्री असंखेजजगुणा ॥ २८४ ॥

असंयतोंमें असंयतसम्यग्दष्टिगुणस्थानवर्ती उपशमसम्यग्दष्टियोंसे क्षायिकसम्यग्दष्टि जीव

असंख्यातगुणित हैं ॥ २८४ ॥

#### वेदगसम्मादिद्वी असंखेज्जगुणा ॥ २८५ ॥

असंयतोंमें असंयतसम्यग्दष्टि गुणस्थानवर्ती क्षायिकसम्यग्दष्टियोंसे वेदकसम्यग्दष्टि जीव असंख्यातगुणित हैं ॥ २८५ ॥

दंसणाणुवादेण चक्खुदंसणि-अचक्खुदंसणीसु मिच्छादिद्विष्पहुडि जाव खीण-कसाय-बीदराग-छदुमत्था त्ति ओघं ॥ २८६ ॥

दर्शनमार्गणाके अनुवादसे चक्षुदर्शनी और अचक्षुदर्शनी जीवोंमें मिथ्यादृष्टिसे लेकर क्षीणकषाय-वीतराग-छद्मस्थ गुणस्थान तक अल्पबहुत्वकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ २८६ ॥

## णवरि चक्खुदंसणीसु मिच्छादिद्वी असंखेज्जगुणा ॥ २८७ ॥

विशेषता यह है कि चक्षुदर्शनी जीवोंमें असंयतसभ्यग्दृष्टियोंसे मिथ्यादृष्टि असंख्यात-गुणित हैं ॥ २८७ ॥

#### ओधिदंसणी ओधिषाणिभंगो ॥ २८८ ॥

अवधिदर्शनी जीवोंके अल्पबहुत्वकी प्ररूपणा अवधिज्ञानियोंके समान है ॥ २८८ ॥ केवलदंसणी केवलणाणिसंगो ॥ २८९ ॥

केवलदर्शनी जीवोंके अल्पबहुत्वकी प्ररूपणा केवलज्ञानियोंके समान है ॥ २८९ ॥

लेस्साणुवादेण किण्हलेस्सिय-णीललेस्सिय-काउलेस्सिएसु सन्वत्थोवा सासण-सम्मादिद्वी ॥ २९० ॥

लेश्यामार्गणाके अनुवादसे कृष्णलेश्या, नीललेश्या और कापोतलेश्यावाले जोवोंमें सासादन-सम्यादिष्ट सबसे कम हैं ॥ २९०॥

## सम्मामिच्छादिङ्की संखेजजगुणा ॥ २९१ ॥

उक्त तीन लेश्यावाले जीवोंमें सासादनसम्यग्दृष्टियोंसे सम्यग्मिथ्यादृष्टि जीव संख्यातगुणित हैं ॥ २९१॥

#### असंजदसम्मादिद्वी असंखेज्जगुणा ॥ २९२ ॥

उक्त तीन लेश्यावाले जीवोंमें सम्यग्मिथ्यादृष्टियोंसे असंयतसम्यग्दृष्टि जीव असंख्यात-गुणित हैं ॥ २९२ ॥

#### मिच्छादिद्वी अर्णतमुणा ॥ २९३ ॥

उक्त तीन लेश्यावाले जीवोंमें असंयतसम्यग्दृष्टियोंसे मिथ्यादृष्टि जीव अनन्तगुणित हैं ॥ असंजदसम्मादिद्विद्वाणे सन्वत्थोवा खइयसम्मादिद्वी ॥ २९४ ॥ उक्त तीन लेश्यावाले जीवोंमें असंयतसम्यग्दृष्टि गुणस्थानमें क्षायिकसम्यग्दृष्टि सबसे कम हैं ॥

## उवसमसम्मादिङ्घी असंखेजजगुणा ॥ २९५ ॥

उक्त तीन छेश्याबाछे जीवोंमें असंयतसम्यग्दष्टि गुणस्थानवर्ती क्षायिकसम्यग्दष्टियोंसे उप-शमसम्यग्दिष्ट जीव असंख्यातगुणित हैं॥ २९५॥

#### वेदगसम्मादिद्वी असंखेज्जगुणा ॥ २९६ ॥

उक्त तीन ढेश्याबाळे जीवोंमें असंयतसम्यग्दष्टि गुणस्थानवर्ती उपश्रामसम्यग्दष्टियोंसे वेदकसम्यग्दष्टि जीव असंख्यातगुणित हैं॥ २९६॥

## णत्ररि विसेसो, काउलेस्सिएसु असंजदसम्मादिद्विद्वाणे सन्वत्थोवा उवसमसम्मादिद्वी ॥ २९७ ॥

विशेषता केवल यह है कि कापोतलेश्यावालोंमें असंयतसम्यग्दष्टि गुणस्थानमें उपशम-सम्यग्दिष्ट जीव सबसे कम हैं॥ २९७॥

## खर्यसम्मादिद्वी असंखेज्जगुणा ॥ २९८ ॥

कापोतळेस्यावाळोंमें असंयतसम्यग्दष्टि गुणस्थानवर्ती उपरामसम्यग्दष्टियोंसे क्षायिकसम्यग्दष्टि जीव असंख्यातगुणित हैं ॥ २९८ ॥

#### वेदगसम्मादिद्वी असंखेज्जगुणा ॥ २९९ ॥

कापोतलेश्यावालोंमें असंयतसम्यग्दष्टि गुणस्थानवर्ती क्षायिकसम्यग्दष्टियोंसे वेदगसम्यग्दष्टि जीव असंख्यातगुणित हैं ॥ २९९ ॥

#### तेउलेस्सिय-पस्मलेस्सिएस सन्वत्थोवा अप्यमत्तसंजदा ॥ ३०० ॥

तेजोलेश्या और पदालेश्यावाले जीवोंमें अप्रमत्तसंयत सबसे कम हैं॥ ३००॥

## पमत्तसंजदा संखेजजगुणा ॥ ३०१ ॥ संजदासंजदा असंखेजजगुणा ॥ ३०२ ॥

तेजोलेश्या और पद्मलेश्यात्रालोंमें अप्रमत्तसंयतोंसे प्रमत्तसंयत जीव संख्यातगुणित हैं।। ३०१ ॥ प्रमत्तसंयतोंसे संपतासंयत जीव असंख्यातगुणित हैं।। ३०२ ॥

#### सासणसम्मादिद्वी असंखेजजगुणा ॥ ३०३ ॥

उक्त दोनों लेश्यावालोंमें संयतासंयतोंसे सासादनसम्यग्दृष्टि असंख्यातगुणित हैं ॥३०३॥ सम्मामिन्छादिद्वी संखेजजगुणा ॥ ३०४॥ असंजद्सम्मादिद्वी असंखेजजगुणा ॥ उक्त दोनों लेश्यावालोंमें सासादनसम्यग्दृष्टियोंसे सम्यग्मिण्यादृष्टि जीव संख्यातगुणित हैं ॥ ३०४॥ सम्यग्मिण्यादृष्टियोंसे असंवतसम्यग्दृष्टि जीव असंख्यातगुणित हैं ॥ ३०५॥

## मिच्छादिद्री असंखेज्जगुणा ॥ ३०६ ॥

उक्त दोंनों लेश्याबालोंमें असंयतसम्यग्मिथ्यादृष्टि जीवोंसे मिथ्यादृष्टि असंख्यातगुणित हैं ॥ असंजदसम्मादिद्वि-संजदासंजद-पमत्त-अप्पमत्तसंजदद्वाणे सम्मत्तप्पाबहुअमीयं ॥ उक्त दोनों लेश्यावालोंमें असंयतसम्यग्दष्टि, संयतासंयत, प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत गुणस्थानमें सम्यक्त्व सम्बन्धी अल्पबहुत्वकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ ३०७ ॥

सुकलेस्सिएसु तिसु अद्वासु उवसमा पर्वसणेण तुल्ला थीवा ॥ ३०८ ॥

शुक्रलेश्यावालोंमें अपूर्वकरणादि तीन गुणस्थानोंमें उपशामक जीव प्रवेशकी अपेक्षा तुल्य और अल्प हैं ॥ ३०८ ॥

उवसंतकसाय-वीदराग-छदुमत्था तत्तिया चेव ॥ २०९ ॥ खवा संखेजजगुणा ॥ शुक्रलेश्यात्रालोंमें उपशान्तकषाय-वीतराग-छद्मस्थ जीत्र पूर्वोक्त प्रमाण ही हैं ॥ २०९ ॥ उपशान्तकषाय-वीतराग-छद्मस्थोंसे क्षपक जीव संख्यातगुणित हैं ॥ ३१० ॥

खीणकसाय-वीदराग-छदुमत्था तत्तिया चेव ॥ ३११ ॥

शुक्रलेश्यावालोंमें क्षीणकषाय-वीतराग-छग्नस्थ जीव पूर्वोक्त प्रमाण ही हैं ॥ ३११ ॥

सजोगिकेवली पवेसणेण तत्तिया चेव ॥ ३१२ ॥

शुक्रलेस्यावालोंमें सयोगिकेवली प्रवेशकी अपेक्षा पूर्वोक्त प्रमाण ही हैं॥ ३१२॥

सजोगिकेवली अद्धं पडुच्च संखेज्जगुणा ॥ ३१३ ॥

शुक्कलेश्याबालोंमें सयोगिकेवली संचयकालकी अपेक्षा संख्यातगुणित हैं ॥ ३१३॥

अप्यमत्तसंजदा अक्खबा अणुबसमा संखेज्जगुणा ॥ ३१४ ॥

शुक्रलेश्यावालोंमें सयोगिकेवली जिनोंसे अक्षपक और अनुपशामक अग्रमत्तसंयत संख्यात-गुणित हैं॥ ३१४॥

पमत्तसंजदा संखेज्जगुणा ॥ ३१५ ॥ संजदासंजदा असंखेज्जगुणा ॥ ३१६ ॥ शुक्कलेश्यावालोंमें अप्रमत्तसंयतोंसे प्रमत्तसंयत जीव संख्यातगुणित हैं ॥ ३१५ ॥ प्रमत्तसंयतोंसे संयतासंयत जीव असंख्यातगुणित हैं ॥ ३१६ ॥

सासगसम्मादिद्वी असंखेजजगुणा ॥ ३१७॥ सम्मामिःछादिद्वी संखेजजगुणा ॥ ३१८॥ मिन्छादिद्वी असंखेजजगुणा ॥ ३१९॥ असंजदसम्मादिद्वी संखेजजगुणा ॥

शुक्केर्रियावार्कोंमें संयतासंयतोंसे सासादनसम्यग्दृष्टि जीव असंख्यातगुणित हैं ॥ ३१७ ॥ सासादनसम्यग्दृष्टियोंसे सम्यग्मिष्यादृष्टि जीव संख्यातगुणित हैं ॥३१८ ॥ सम्यग्मिष्यादृष्टियोंसे मिथ्यादृष्टि जीव असंख्यातगुणित हैं ॥३१९॥ मिथ्यादृष्टियोंसे असंप्रतसम्यग्दृष्टि जीव संख्यातगुणित हैं ॥

असंजदसम्मादिहिद्वाणे सन्बत्थोवा उवसमसम्मादिद्वी ॥ ३२१ ॥ शुक्रलेश्यावालोंमें असंयतसम्यग्दिष्ट गुणस्थानमें उपशमसम्यग्दिष्ट जीव सबसे कम हैं ॥ खद्यसम्मादिद्वी असंखेजजगुणा ॥ ३२२ ॥ वेदगसस्मादिद्वी संखेजजगुणा ॥ शुक्रलेश्यावालोंमें असंयतसम्यग्दिष्ट गुणस्थानमें उपशमसम्यग्दिष्टभोंसे क्षायिकसम्यग्दिष्ट

जीव असंख्यातगुणित हैं ॥३२२॥ क्षायिकसम्यग्दृष्टियोंसें वेदकसम्यग्दृष्टि संख्यातगुणित हैं ॥३२३॥ संजदासंजद-यमत्त-अप्यमत्तसंजदद्वाणे सम्मत्तपाबहुगमोधं ॥ ३२४॥

शुक्केदेयावाळोंमें संयतासंयत, प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत गुणस्थानमें सम्यक्त्व सम्बन्धा अल्पबहुत्वकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ ३२४ ॥

#### एवं तिसु अद्वासु ॥ ३२५ ॥

इसी प्रकार शुक्रलेश्यावालोंमें अपूर्वकरण आदि तीन गुणस्थानोंमें सम्यक्त सम्बन्धी अल्प-बहुत्व जानना चाहिये ॥ ३२५ ॥

## सञ्बत्थोवा उवसमा ॥ ३२६ ॥ खवा संखेजजगुणा ॥ ३२७ ॥

शुक्कलेश्यावालोंमें उपर्युक्त गुणस्थानोंमें उपशामक जीव सबसे कम हैं ॥३२६॥ उपशामकोंसे अपक जीव संख्यातगुणित हैं ॥ ३२७ ॥

भवियाणुवादेण भविसिद्धिएसु मिन्छाइट्टी जाव अजोगिकेविल ति ओघं ॥३२८॥ भव्यमार्गणाके अनुवादसे भव्यसिद्धिकोंमें मिथ्यादृष्टिसे लेकर अयोगिकेविली गुणस्थान तक इस अल्पबहुत्वकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ ३२८॥

अभवसिद्धिएसु अप्पाबहुअं णितथ ॥ ३२९ ॥

अभव्यसिद्धोंमें अल्पबहुत्व नहीं है ॥ ३२९ ॥

#### सम्मत्ताणुवादेण सम्मादिद्वीसु ओधिणाणिभंगो ॥ ३३० ॥

सम्यक्त्वमार्गणाके अनुत्रादसे सम्यग्दिष्ट जीवोंमें अल्पबहुत्वकी प्ररूपणा अवधिज्ञानियोंके समान है ॥ ३३०॥

खड्यसम्मादिद्वीसु तिसु अद्भासु उनसमा पनेसणेण तुस्ता थोवा ॥ २३१ ॥ क्षायिकसम्यग्दृष्टियोंमें अपूर्वकरण आदि तीन गुणस्थानवर्ती उपशामक जीव प्रवेशकी अपेक्षा तुस्य और अरुप हैं ॥ ३३१ ॥

उवसंतकसाय-वीदराग-छदुमत्था तत्तिया चेव ॥ ३३२ ॥

क्षायिकसम्यग्दृष्टियोंमें उपशान्तकषाय-वीतराग-छद्मस्य जीव पूर्वोक्त प्रमाण ही हैं॥३३२॥

खवा संखेजजगुणा ॥ ३३३ ॥ खीणकसाय-वीदराग-छदुमत्था तत्तिया चेव ॥

क्षायिकसंम्यग्दृष्टियोंमें उपशान्तकषाय-वीतराग-छद्मस्थोंसे क्षपक जीव संख्यातगुणित हैं॥ ३३३॥ क्षीणकषाय-वीतराग-छद्मस्थ पूर्वोक्त प्रमाण ही हैं॥ ३३४॥

सजोगिकेवली अजोगिकेवली प्रवस्थेष दो वि तुला तित्या चेव ॥ ३३५ ॥ क्षायिकसम्पर्धियोंमें सयोगिकेवली और अयोगिकेवली ये दोनों ही प्रवेशकी अपेक्षा तुल्य और पूर्वोक्त प्रमाण ही हैं ॥ ३३५ ॥

#### सजोगिकेवली अद्धं पडुच्च संखेज्जगुणा ॥ ३३६ ॥

क्षायिकसम्यग्दष्टियोंमें सयोगिकेवली जिन संचयकालकी अपेक्षा संख्यातगुणित हैं॥ ३३६॥ अप्पमत्तसंजदा अक्खवा अणुवसमा संखेज्जगुणा ॥ ३३७ ॥

क्षायिकसम्यग्दृष्टियोंमें सयोगिकेवित्योंसे अक्षपक और अनुपशामक अप्रमत्तसंयत जीव संख्यातगुणित हैं ॥ ३३७॥

## पमत्तसंजदा संखेज्जगुणा ॥ ३३८ ॥ संजदासंजदा संखेज्जगुणा ॥ ३३९ ॥

क्षायिकसम्यग्दिष्टियोंमें अप्रमत्तसंयतोंसे प्रमत्तसंयत जीव संख्यातगुणित हैं॥ ३३८॥ प्रमत्तसंयतोंसे संयतासंयत जीव संख्यातगुणित हैं॥ ३३९॥

## असंजदसम्मादिद्वी असंखेज्जगुणा ॥ ३४० ॥

क्षायिकसम्यग्दिष्टियोंमें संयतासंयतोंसे असंयतसम्यग्दिष्ट जीव असंख्यातगुणित हैं॥३४०॥

#### असंजदसम्मादिष्टि-संजदासंजद-पमत्त-अपमत्तसंजदद्वाणे खझ्यसम्मत्तस्स भेदो णितथ ॥ ३४१ ॥

क्षायिकसभ्यग्दिष्टियोंमें चूंिक असंयतसम्यग्दिष्ट, संयतासंयत, प्रमत्तसंयत और अप्रमत्त-संयत इन गुणस्थानोंमें क्षायिक सम्यक्त्वका भेद नहीं है; अतएव इन गुणस्थानोंमें सम्यक्त्वका अल्पबहुत्व सम्भव नहीं है ॥ ३४१॥

#### वेदगसम्मादिद्वीसु सन्वत्थोवा अप्यमत्तसंजदा ॥ ३४२ ॥

वेदकसम्यग्दृष्टियोंमें अप्रमत्तसंयत जीव सबसे कम हैं ॥ ३४२ ॥

#### पमत्तसंजदा संखेजजगुणा ॥ ३४३ ॥ संजदासंजदा असंखेजजगुणा ॥ ३४४ ॥

वेदकसम्यग्दष्टियोंमें अप्रमत्तसंयतोंसे प्रमत्तसंयत जीव संख्यातगुणित हैं॥ ३४३॥ प्रमत्तसंयतोंसे संयतासंयत जीव असंख्यातगुणित हैं॥ ३४४॥

#### असंजदसम्मादिद्वी असंखेज्जगुणा ॥ ३४५ ॥

वेदकसम्यग्दष्टियोंमें असंयतसम्यग्दष्टि जीव संयतासंयतोंसे असंख्यातगुणित हैं ॥३४५॥

## असंजदसम्मादिष्टि-संजदासंजद-पमत्त-अप्पमत्तसंजदट्ठाणे वेदगसम्मत्तस्स भेदो णित्थ ॥ ३४६ ॥

बेदकसम्यग्दिशोंमें असंयतसम्यग्दिष्ठ, संयतासंयत, प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत गुणस्थानमें चूंकि वेदकसम्यक्त्वका भेद नहीं है, अतएव इन गुणस्थानोंमें सम्यक्तवके अध्यबहुत्वकी सम्भावना नहीं है ॥ ३४६ ॥

उत्रसमसम्मादिद्वीसु तिसु अद्भासु उत्रसमा प्रेसणेण तुल्ला थोता ॥ ३४७ ॥ उपरामसम्यादिष्टियोंमें अपूर्वकरण आदि तीन गुणस्थानोंमें उपरामक जीव प्रवेदाकी अपेक्षा तुल्य और अल्प हैं ॥ ३४७ ॥

#### उवसंतकसाय-वीदराग-छदुमत्था तत्तिया चेव ॥ ३४८ ॥

उपशमसम्यग्दियोंमें उपशान्तकषाय-वीतराग-छद्मस्य जीव पूर्वोक्त प्रमाण ही हैं ॥३४८॥ अप्पमत्तसंजदा अणुवसमा संखेज्जगुणा ॥ ३४९॥

उपशमसम्यग्दियोंमें उपशान्तकपाय-वीतराग छद्मस्थोंसे अनुपशामक अप्रमत्तसंयत जीव संख्यातगुणित हैं ॥ २४९॥

पमत्तसंजदा संखेज्जगुका ॥ ३५० ॥ संजदासंजदा असंखेज्जगुका ॥ ३५१ ॥

उपरामसम्यग्दिष्टियोंमें अनुपशामक अप्रमत्तसंयतोंसे प्रमत्तसंयत जीव संख्यातगुणित हैं।। ३५०॥ प्रमत्तसंयतोंसे संयतासंयत जीव असंख्यातगुणित हैं।। ३५१॥

#### असंजदसम्मादिष्टी असंखेज्जगुणा ॥ ३५२ ॥

उपशामसम्यादृष्टियोंमें संयतासंयतोंसे असंयतसम्यादृष्टि जीव असंख्यातगुणित हैं॥ ३५२॥ असंजदसम्मादिद्वि-संजदासंजद-यमत्त-अप्यमत्तसंजदृष्टाणे उवसमसम्मत्तस्य भेदो णितथ ॥ ३५३॥

उपशमसम्यग्दिश्चोंमें असंयतसम्यग्दिष्टि, संयतासंयत, प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत गुणस्थानोंमें उपशमसम्यक्तका भेद नहीं हैं; इसलिये वहां सम्यक्तका अस्पवहुत्व सम्भव नहीं है ॥ ३५३ ॥

सासणसम्मादिद्वि-सम्मामिच्छादिद्वि-मिच्छादिद्वीणं णित्थ अप्पाबहुअं ॥३५४॥ सासादनसम्यग्दिष्ठः, सम्यग्मिथ्यादिष्ठः और मिथ्यादिष्टि जीवोंका अल्पबहुत्व नहीं है ॥ सण्णियाणुवादेण सण्णीसु मिच्छादिद्विष्पहुढि जाव खीणकसाय-वीदराग-छदुमत्थाः चि ओघं ॥ ३५५॥

संज्ञीमार्गणाके अनुवादसे संज्ञियोंमें मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे लेकर क्षीण-कपाय-वीतराग-छद्मस्थ गुणस्थान तक जीवोंके अल्पबहुत्वकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ ३५५ ॥

#### णवरि मिच्छादिद्वी असंखेजजगुणा ॥ ३५६ ॥

विशेषता यह है कि संज्ञियोंमें असंयतसम्यग्दिष्टयोंसे मिध्यादिष्ट जीव असंख्यातगुणित हैं ॥ असण्णीसु णित्थ अप्यावहुअं ॥ ३५७॥

असंज्ञी जीवोंमें अल्पबहुत्व नहीं है ॥ ३५७ ॥

आहाराणुत्रादेण आहारएसु तिसु अद्धासु उत्रममा प्रवेसणेण तुल्ला थोता ॥३५८॥ आहारमार्गणाको अनुवादसे आहारकोंमें अपूर्वकरण आदि तीन गुणस्थानोंमें उपशामक वीज प्रवेशकी अपेक्षा तुल्य और अल्प हैं ॥ ३५८॥

## उवसंतकसाय-वीदराग-छदुमत्था तत्तिया चेत्र ॥ ३५९ ॥

आहारकोंमें उपशान्तकषाय-वीतराग-छद्मस्थ जीव पूर्वीक्त प्रमाण ही हैं ॥ ३५९ ॥

## खवा संखेजजगुणा ॥ ३६० ॥ खीणकसाय-वीदराग-छदुमत्था तत्तिया चेव ॥

आहारकोंमें उपशान्तकषाय-वीतराग-छद्मस्थोंसे क्षपक जीव संख्यातगुणित हैं ॥ ३६० ॥ क्षीणकषाय-वीतराग-छद्मस्थ जीव पूर्वोक्त प्रमाण ही हैं ॥ ३६१ ॥

सजोगिकेवली पवेसणेण तत्तिया चेव ॥३६२॥ सजोगिकेवली अद्धं पहुच संखेख-गुणा ॥ ३६३ ॥

आहारकोंमें सयोगिकेवली जिन प्रवेशकी अपेक्षा पूर्वीक्त प्रमाण ही हैं ॥३६२॥ वे ही सयोगिकेवली जिन संचयकालकी अपेक्षा संख्यातगुणित हैं ॥ ३६३॥

#### अप्पमत्तसंजदा अक्खवा अणुवसमा संखेज्जगुणा ॥ ३६४ ॥

आहारकोंमें सयोगिकेविटी जिनोंसे अक्षपक और अनुपशामक अप्रमत्तसंयत जीव संख्यातगुणित हैं॥ ३६४॥

पमत्तसंजदा संखेजजगुणा ॥ ३६५ ॥ संजदासंजदा असंखेजजगुणा ॥ ३६६ ॥

आहारकोमें उक्त अप्रमत्तसंयतोंसे प्रमत्तसंयत जीव संख्यातगुणित हैं ॥ ३६५ ॥ प्रमत्त-संयतोंसे संयतासंयत जीव असंख्यातगुणित हैं ॥ ३६६ ॥

सासणसम्मादिद्वी असंखेजजगुणा ॥ ३६७ ॥ सम्मामिच्छादिद्वी संखेजजगुणा ॥ आहारकोंमें संयतासंयतोंसे सासादनसम्यग्दृष्टि जीव असंख्यातगुणित हैं ॥ ३६७ ॥

सासादनस्म्यग्दिष्टियोंसे सम्यग्मिथ्यादिष्टि जीव संख्यातगुणित हैं ॥ ३६८ ॥

असंजदसम्मादिष्ठी असंखेज्जगुणा ॥ ३६९॥ मिच्छादिष्ठी अर्णदगुणा ॥ ३७०॥ आहारकोंमें सम्यग्मिथ्यादिश्योंसे असंयतसम्यग्दिष्ट जीव असंख्यातगुणित हैं ॥३६९॥ असंयतसम्यग्दिष्टयोंसे मिथ्यादिष्ट जीव अनन्तगुणित हैं ॥ ३७०॥

असंजदसम्मादिष्टि-संजदासंजद-पमत्त-अप्पमत्तसंजदङ्खाशे सम्मत्तपाबहुअमोघं ॥ आहारकोंमें असंयतसम्यग्दिष्ट, संयतासंयत, प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत गुणस्थानमें सम्यक्त सम्बन्धी अस्पबहुत्वकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ ३७१॥

#### एवं तिसु अद्भासु ॥ ३७२ ॥

इसी प्रकार आहारकोंमें अपूर्वकरण आदि तीन गुणस्थानोंमें सभ्यवत्व सम्बन्धी अञ्पबहुत्व जानना चाहिये ॥ ३७२ ॥

सन्वत्थोवा उवसमा ॥ ३७३ ॥ खवा संखेजजगुणा ॥ ३७४ ॥ अवहारकोंमें इन गुणस्थानोंमें उपशामक जीव सबसे कम हैं ॥ ३७३ ॥ उपशामकोंसे

क्षपक जीव संख्यातगुणित हैं ॥ ३७४ ॥

अणाहारएसु सव्यत्थोवा सजोगिकेवली ॥ ३७५ ॥ अनाहारकोंमें सयोगिकेवली जिन सबसे कम हैं ॥ ३७५ ॥ अजोगिकेवली संखेजजगुणा ॥ ३७६ ॥

अनाहारकोंमें सयोगिकेविलयोंसे अयोगिकेविल जिन संख्यातगुणित हैं ॥ २७६ ॥ सासणसम्मादिष्ठी असंखेजजगुणा ॥ २७७ ॥ असंजदसम्मादिष्ठी असंखेजजगुणा ॥ अनाहारकोंमें अयोगिकेविल जिनोंसे सासादनसम्यग्दिष्ठ जीव असंख्यातगुणित हैं ॥२७७॥ सासादनसम्यग्दिष्ठ योंसे असंयतसम्यग्दिष्ठ जीव असंख्यातगुणित हैं ॥ २७८ ॥

मिच्छादिद्वी अगंतगुणा ॥ ३७९ ॥

अनाहारकोंमें असंयतसम्यग्दृष्टियोंसे मिथ्यादृष्टि जीव अनन्तगुणित हैं ॥ ३७९ ॥
असंजद्सम्मादिद्विद्वाणे सन्वत्थोया उवसमसम्मादिद्वी ॥ ३८० ॥
अनाहारकोंमें असंयतसम्यग्दृष्टि गुणस्थानमें उपशमसम्यग्दृष्टि जीव सबसे कम हैं॥३८०॥
खइयसम्मादिद्वी संखेजजगुणा ॥३८१॥ येद्गसम्मादिद्वी असंखेजजगुणा ॥३८२॥
अनाहारकोंमें असंयतसम्यग्दृष्टि गुणस्थानमें उपशमसम्यग्दृष्टियोंसे क्षायिकसम्यग्दृष्टि जीव
संख्यातगुणित हैं ॥३८१॥ क्षायिकसम्यग्दृष्टियोंसे वेदकसम्यग्दृष्टि जीव असंख्यातगुणित हैं ॥३८२॥

॥ अल्पबहुत्वानुगम समाप्त हुआ ॥ ८ ॥



## जीवट्ठाण-चृिलयाए पढमा चुिलया

कदि काओ पयडीओ बंधदि, केविडकालिट्टिदिएिह कम्मेहि सम्मत्तं लंभदि वा ण लब्मिद वा, केविचरेण वा कालेण किद भाए वा करेदि मिच्छत्तं, उवसमणा वा खवणा वा केसु व खेत्तेसु कस्स व मूले केविडयं वा दंसणमोहणीयं कम्मं खवेतस्स चारित्तं वा संपुण्णं पिडवज्जंतस्स ॥ १ ॥

सम्यक्त्वको उत्पन्न करनेवाला मिथ्यादिष्ट जीव कितनी और किन प्रकृतियोंको बांधता है, कितने काल प्रमाण स्थितिवाले कर्मोंके द्वारा सम्यक्त्वको प्राप्त करता है अथवा नहीं प्राप्त करता है, मिथ्यात्व कर्मको वह कितने कालमें और कितने भागरूप करता है, तथा किन क्षेत्रोंमें व किसके पादमूलमें कितने मात्र दर्शनमोहनीय कर्मकी क्षपणा करनेवाले जीवके और सम्पूर्ण चारित्रको प्राप्त होनेवाले जीवके मोहनीय कर्मकी उपशामना तथा क्षपणा होती है ? ॥ १ ॥

पूर्वीक्त अनुयोगद्वारोंके विषम (दुरवबीध) स्थलोंके विशेष विश्रणका नाम चूलिका है। यह जीवस्थान सम्बन्धी चूलिका नौ प्रकारकी है। वह इस प्रकारसे— सूत्रमें जो 'कितनी प्रकृतियोंको बांधता है' ऐसा कहा गया है उससे प्रकृतिसमुत्कीर्तन और स्थानसमुत्कीर्तन नामकी प्रथम दो चूलिकाओंकी सूचना की गई है। उसके आगे जो वहां 'किन प्रकृतियोंको बांधता है' ऐसा कहा गया है उससे प्रथम दण्डक, द्वितीय दण्डक व तृतीय दण्डक नामकी तीसरी, चौथी और पांचवीं इन तीन चूलिकाओंकी सूचना की गई है। आगे इसी सूत्रमें जो यह कहा गया है कि 'कितने कालकी स्थितवाले कर्मोंके द्वारा सम्यक्तको प्राप्त करता है और कितने कालकी स्थितिवाले कर्मोंके द्वारा सम्यक्तको प्राप्त करता है और कितने कालकी स्थितिवाले कर्मोंके द्वारा उस सम्यक्तको नहीं प्राप्त करता है 'उससे उत्कृष्ट-स्थिति नामकी छठी तथा जधन्य-स्थिति नामकी सातवीं चूलिकाकी सूचना की गई है। तत्पश्चात् जो सूत्रमें 'किन क्षेत्रोंमें व किसके पादमूलमें '' इत्यादि कहा गया है उससे सम्यक्त्रवोत्पत्ति नामकी आठवीं चूलिकाकी सूचना की गई है। प्रकृत सूत्रके 'चारितं वा संपुण्णं पडिवज्जंतस्स 'इस अन्तिम वाक्यांशमें जो 'वा ' शब्दका प्रहण किया है उससे गति-आगति नामकी नौवीं अन्तिम चूलिकाकी सूचना की गई है। इन सबका विशेष विवरण आगे यथास्थानमें किया ही जानेवाला है।

#### कदि काओ पगडीओ बंधदि त्ति जं पदं तस्स विहासा ॥ २ ॥

' कितनी और किन प्रकृतियोंको बांधता है ' यह जो पूर्व सूत्रका अंश है उसका व्याख्यान किया जाता है ॥ २ ॥

#### इदाणि यगडिसमुक्तित्तणं कस्सामो ॥ ३ ॥

अव प्रकृतियोंके स्वरूपका निरूपण करेंगे ॥ ३ ॥

प्रकृतियोंके समुत्किर्तनको प्रकृतिसमुत्किर्तन कहते हैं। प्रकृतिसमुत्कीर्तनसे अभिप्राय प्रकृतियोंके स्वरूपका निरूपण करनेका है। वह प्रकृतिसमुत्कीर्तन मूलप्रकृतिसमुत्कीर्तन और उत्तरप्रकृतिसमुत्कीर्तनके भेदसे दो प्रकारका है। द्रव्यार्थिक नयकी अपेक्षा अपने अन्तर्गत समस्त भेदोंका संग्रह करनेवाली प्रकृतिका नाम मूलप्रकृति है। पर्यायार्थिक नयकी विवक्षासे पृथक् पृथक् अवयववाली प्रकृतिको उत्तरप्रकृति कहते हैं। इनमेंसे यहां पहिले समस्त उत्तरप्रकृतियोंका संग्रह करनेवाली मूलप्रकृतियोंकी प्ररूपणा की जाती है।

#### तं जहा ॥ ४ ॥ णाणावरणीयं ॥ ५ ॥

वह प्रकृतिसमुक्तीर्तन इस प्रकार है ॥ ४ ॥ ज्ञानावरणीय कर्म है ॥ ५ ॥

ज्ञान, अवबोध, अवगम और परिच्छेद ये सब एकार्थवाचक नाम हैं। इस ज्ञानका जो आवरण करता है वह ज्ञानावरणीय कर्म कहलाता है। 'ज्ञानावरणीय 'कहनेसे यह अभिप्राय समझना चाहिए कि जीवके लक्षणभूत ज्ञानका आवरण तो हो सकता है, किन्तु उसका विनाश कभी भी सम्भव नहीं है। कारण यह कि यदि ज्ञान और दर्शनका सर्वथा विनाश माना जाय तो जीवका भी विनाश अनिवार्य प्राप्त होगा, क्योंकि, लक्षणसे रहित लक्ष्य नहीं पाया जाता है। परन्तु ऐसा सम्भव नहीं है। यथार्थतः अक्षरके अनन्त्वें भाग मात्र सबसे ज्ञान्य ज्ञान निरन्तर प्रगट रहता है— उसका कभी आवरण नहीं होता। इस ज्ञान गुणका जो आवारक है वह ज्ञानावरणीय कमें है जो पौद्गलिक होकर प्रवाहखरूपसे अनादिनिधन है।

#### दंसणावरणीयं ॥ ६ ॥

दर्शनावरणीय कर्म है ॥ ६ ॥

आत्मविषयक उपयोगको दर्शन कहते हैं। ज्ञान जहां बाह्य अर्थोंको विषय करता है वहां दर्शन अंतरंगको विषय करता है, यह इन दोनोंमें विशेषता है। ज्ञानके समान इस दर्शन गुणका भी कभी निर्मूछ विनाश नहीं होता, क्योंकि, अन्यथा तरस्वरूप जीवके भी विनाशका प्रसंग दुर्निवार होगा। इस प्रकारके दर्शन गुणका जो आवरण करता है वह दर्शनावरणीय कर्म है। अभिप्राय यह है कि जो पुद्गलस्कन्ध मिथ्यात्व, असंयम, कषाय और योगके द्वारा कर्मस्वरूपसे परिणत होकर जीवके साथ सम्बन्धको प्राप्त होता हुआ दर्शन गुणका आवरण करता है उसे दर्शनावरणीय कर्म समझना चाहिये।

वेदणीयं ॥ ७ ॥

वेदनीय कर्म है।। ७॥

जो बेदन अर्थात् अनुभवन किया जाय वह बेदनीय कर्म है। 'बेद्यते इति बेदनीयम् ' अर्थात् जिसका बेदन किया जाय वह बेदनीय है, इस निरुक्तिके अनुसार यद्यपि सब ही कमेंकि बेदनीयपनेका प्रसंग प्राप्त होता है, फिर भी यहां रूढिके बशा इस 'बेदनीय ' शब्दको विवक्षित पौद्गिष्टिक कर्मका बाचक ग्रहण करना चाहिये। अथवा, 'बेदयित इति बेदनीयम् ' इस निरुक्तिके अनुसार जो पुद्गिलस्कन्य मिध्यात्वादिके निमित्तसे कर्म पर्यायको प्राप्त होता हुआ जीवके साथ सम्बद्ध होकर उसे सुख और दुखका अनुभव कराता है वह 'बेदनीय ' इस नामसे कहा जाता है।

#### मोहणीयं ॥ ८ ॥

मोहनीय कर्म है ॥ ८॥

' मोहयतीति मोहनीयम् ' अर्थात् जो जीवको मोहित करता है वह ' मोहनीय ' कहा जाता है। ' वेदनीय ' शब्दके समान इस मोहनीय शब्दको भी कर्मविशेषमें रूट समझना चाहिये। इसीलिये यहां धत्रा, शराव एवं स्त्री आदि भी यद्यपि जीवको मोहित करनेवाले हैं, फिर भी उन्हें मोहनीयपनेका प्रसंग नहीं प्राप्त होता है।

आउअं ॥ ९ ॥

अायु कर्म है ॥ ९ ॥

' एति भवधारणं प्रति इति आयुः ' इस निरुक्तिके अनुसार जो भवधारणके प्रति जाता है वह आयु कर्म है । अभिप्राय यह कि जो पुद्गलस्कन्ध मिथ्यात्व आदि बन्धकारणोंके द्वारा नारक आदि भवोंके धारण करानेकी शक्तिसे परिणत होकर जीवके साथ सम्बद्ध होते हैं उनका नाम आयु कर्म है ।

णामं ॥ १० ॥

नाम कर्म है।। १०॥

जो नाना प्रकारकी रचना करता है वह नामकर्म कहलाता है। अभिप्राय यह कि शरीर व उसके संस्थान, संहनन, वर्ण एवं गन्ध आदि कार्योंके करनेवाले जो पुद्गलस्कन्ध जीवके साथ सम्बद्ध होते हैं वे नामकर्म कहे जाते हैं।

गोदं ॥ ११ ॥

गोत्र कर्म है ॥ ११ ॥

'गमयति उच्च-नीचकुलम् इति गोत्रम् ' इस निरुक्तिके अनुसार जो उच्च और नीच कुलको जतलाता है उसे गोत्र कर्म कहते हैं। अभिप्राय यह है कि जो पुद्गलस्कन्ध मिथ्यात्व आदि बन्धकारणोंके द्वारा जीत्रके साथ सम्बन्धको प्राप्त होकर उसे उच्च और नीच कुलमें उत्पन्न कराता है उसे गोत्रकर्म समझना चाहिये ।

अंतरायं चेदि ॥ १२ ॥

अन्तराय कर्म है ॥ १२ ॥

' अन्तरम् एति इति अन्तरायः ' इस निरुक्तिके अनुसार जो पुद्गलस्कन्ध अपने बन्ध-कारणोंके द्वारा जीवके साथ सम्बन्धको प्राप्त होकर दान, लाभ, भोग और उपभोग आदिमें विष्न करता है उसे अन्तराय कर्म जानना चाहिये।

इस प्रकार आठ मूलप्रकृतियोंका निर्देश करके अब आगे उनके उत्तर भेदोंका निर्देश किया जाता है--

णाकावरणीयस्य कम्मस्य पंच पयडीओ ॥ १३ ॥

ज्ञानावरणीय कर्मकी पांच उत्तर प्रकृतियां हैं ॥ १३ ॥

आभिणिचोहियणाणावरणीयं सुद्रणाणावरणीयं ओहिणाणावरणीयं मणपज्जव-णाजावरणीयं केवलणाणावरणीयं चेदि ॥ १४ ॥

आभिनिवोधिकज्ञानावरणीय, श्रुतज्ञानावरणीय, अवधिज्ञानावरणीय, मनःपर्ययज्ञानावरणीय और केवळज्ञानावरणीय ये वे ज्ञानावरणीयकी पांच प्रकृतियां हैं ॥ १४ ॥

अभिमुख और नियमित अर्थके अवबोधको अभिनिबोध कहते हैं। यहां अभिमुखसे अभिप्राय स्थूल, वर्तमान और व्यवधानरहित अर्थीका है । चक्षु इन्द्रियमें रूप, श्रोत्रेन्द्रियमें सब्द, ब्राणेन्द्रियमें गन्ध, रसना इन्द्रियमें रस, स्पर्शनेन्द्रियमें स्पर्श और नोइन्द्रिय ( मन ) में दृष्ट, श्रुत एवं अनुभूत पदार्थ नियमित हैं। इस प्रकारके अभिमुख और नियमित पदार्थीका जो बोध होता है बह अभिनिबोध कहलाता है। इस अभिनिबोधको ही यहां आभिनिबोधिकरूपसे ग्रहण किया गया है। वह आभिनिबोधिकज्ञान अवप्रह, ईहा, अवाय और धारणाके भेदसे चार प्रकारका है। विषय (बाह्य पदार्थ ) और विषयी ( इन्द्रियों ) के सम्बन्धके पश्चात् जो प्रथम ग्रहण होता है उसका नाम अवग्रह है। वह दो प्रकारका है— अर्थावग्रह और व्यंजनावग्रह। इनमें जो अप्राप्त अर्थको ग्रहण करता है वह अर्थावग्रह तथा जो प्राप्त अर्थको प्रहण करता है वह व्यंजनावग्रह कहा जाता है। इनमें अप्राप्त अर्थका ग्रहण चक्षु इन्द्रियके द्वारा और प्राप्त अर्थका ग्रहण स्पर्शन आदि इन्द्रियोंके द्वारा होता है। अवग्रहके द्वारा ग्रहण किये गये पदार्थके विषयमें जो आकांक्षारूप विशेष ज्ञान होता है उसका नाम ईहा है। जैसे 'यह भव्य होना चाहिये ' इस प्रकारका ज्ञान। ईहाके द्वारा ग्रहण किये हुए पदार्थके त्रिषयमें सन्देहको दूर करते हुए जो निश्चयात्मक ज्ञान होता है उसे अवाय कहते हैं। जैसे ' यह भव्य ही है ' इस प्रकारका ज्ञान । जिस ज्ञानके निमित्तसे जीवमें कालान्तरमें भी अविस्मरणका कारणभूत संस्कार उत्पन्न होता है उसका नाम धारणा है। ये चारों ज्ञान बहु, बहुविध, क्षिप्र, अनि:सृत, अनुक्त, ध्रुव और इनके प्रतिपक्षी एक, एकविध, अक्षिप्र, नि:सृत, उक्त और अध्रुवके भेदसे बारह प्रकारके पदार्थोंको प्रहण करते हैं, अतः उनके अड़तालीस (१२×४) मेद हो जाते हैं। ये अड़तालीस भेद चूंकि पांच इन्द्रियों और मनसे उत्पन्न होते हैं अत एव अर्थावप्रहके (४८×६=२८८) भेद हो जाते हैं। अव्यक्त पदार्थका ज्ञान मन और चक्षु इन्द्रियसे नहीं होता, तथा उस अव्यक्त पदार्थका केवल अवप्रह ही होता है, ईहादिक नहीं होते। इस कारण उपर्युक्त बाह्य पदार्थोंको शेष चार इन्द्रियोंसे गुणित करनेपर व्यंजनावप्रहके ४८ भेद होते हैं। पूर्वोक्त २८८ भेदोंमें इन ४८ भेदोंको मिला देनेपर आभिनिबोधिकज्ञानके सब भेद ३३६ होते हैं। इस प्रकारके ज्ञानका जो आवरण करता है उसे आभिनिबोधिकज्ञानावरणीय कर्म कहते हैं।

मितज्ञानसे ग्रहण किये गये पदार्थके सम्बन्धसे अन्य पदार्थका जो ग्रहण होता है उसका नाम श्रुतज्ञान है। जैसे 'घट ' आदि शब्दोंको सुनकर उनसे घट आदि पदार्थोंका बोध होना अथवा धूमको देखकर उससे अग्निका ग्रहण करना। वह श्रुतज्ञान वीस प्रकारका है— पर्याय, पर्यायसमास, अक्षर, अक्षरसमास, पद, पदसमास, संघात, संघातसमास, प्रतिपत्ति, प्रतिपत्तिसमास, अनुयोग, अनुयोगसमास, प्राभृतप्राभृत, प्राभृतप्राभृतसमास, प्राभृत, प्राभृतसमास, वस्तु, वस्तुसमास, पूर्व और पूर्वसमास। इस वीस भेदरूप श्रुतज्ञानका जो आवरण करता है वह श्रुतज्ञानावरणीय कर्म है।

जो नीचेकी ओर विशेषरूपसे प्रवृत्त हो उसे अवधिज्ञान कहते हैं। अथवा अवधि नाम मर्यादाका है। इसलिये द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावकी अपेक्षा विषय सम्बन्धी मर्यादाके ज्ञानको अवधिज्ञान कहते हैं। वह अवधिज्ञान देशावधि, परमावधि और सर्वावधिके भेदसे तीन प्रकारका है। जो कमें इस अवधिज्ञानका आवरण करता है उसे अवधिज्ञानावरण कहते हैं।

दूसरे व्यक्तिके मनमें स्थित पदार्थ उपचारसे मन कहलाता है, उसकी पर्यायों अर्थात् विशेष अवस्थाओंको मनःपर्यय कहते हैं, उन्हें जो ज्ञान जानता है वह मनःपर्ययज्ञान कहलाता है। यह मनःपर्ययज्ञान ऋजुमित और विपुलमितके भेदसे दो प्रकारका है। उनमें ऋजुमित मनःपर्ययज्ञान मनसे चिन्तित पदार्थको ही जानता है, अचिन्तित पदार्थको नहीं जानता। चिन्तित पदार्थको भी जानता हुआ वह सरल रूपसे चिन्तितको ही जानता है, वक्ररूपसे चिन्तित पदार्थको नहीं जानता। किन्तु विपुलमित मनःपर्ययज्ञान चिन्तित और अचिन्तित तथा वक्रचिन्तित और अवक्र-चिन्तित पदार्थको भी जानता है। इस प्रकारके मनःपर्ययज्ञानका आवरण करनेवाले कर्मको मनःपर्ययज्ञानावरणीय कर्म कहते हैं।

' केवल ' असहायको कहते हैं। जो ज्ञान असहाय अर्थात् इन्द्रिय और आलोक आदि-की अपेक्षासे रहित है, तीनों कालों सम्बन्धी अनन्त वस्तुओंको जानता है, सर्वव्यापक है, और प्रतिपक्षसे रहित है; उसे केवलज्ञान कहते हैं। इस केवलज्ञानका आवरण करनेवाले कर्मको केवलज्ञानावरणीय कर्म कहते हैं।

#### दंसणावरणीयस्स कम्मस्स णव पयडीओ ॥ १५ ॥

दर्शनावरणीय कर्मकी नौ प्रकृतियां हैं ॥ १५ ॥

## णिहाणिहा पयलापयला श्रीणिगदी णिहा पयला य चक्खुदंसणावरणीयं अचक्खु-दंसणावरणीयं ओहिदंसणावरणीयं केवलदंसणावरणीयं चेदि ॥ १६ ॥

निदानिदा, प्रचलाप्रचला, स्लानगृद्धि, निदा और प्रचला; तथा चक्षुदर्शनावरणीय, अचक्षुदर्शनावरणीय, अवधिदर्शनावरणीय और केवल्दर्शनावरणीय, ये नौ दर्शनावरणीय कर्मकी उत्तर प्रकृतियां हैं ॥ १६॥

निद्रानिद्रा प्रकृतिके तीत्र उदयसे जीत्र वृक्षके ऊपर, विषम भूमिपर अथवा जहां कहीं भी घुरघुराता हुआ या नहीं भी घुरघुराता हुआ गाढ निद्रामें सोता है। प्रचलाप्रचला प्रकृतिके तीत्र उदयसे प्राणी बैठा हुआ या खड़ा हुआ भी खूब सोता है। उस अवस्थामें उसके मुहसे लार गिरने लगती है तथा शरीर कांपता है। स्लानगृद्धिके तीत्र उदयसे उठानेपर भी जीव पुनः सो जाता है, सोता हुआ भी काम किया करता है, बड़बड़ाता और दांतोंको कडकडाता है। निद्रा प्रकृतिके तीत्र उदयसे जीव अल्प कालके लिये सोता है, उठानेपर शीव्रतासे उठ बैठता है, और मन्द शब्दके द्वारा भी सचेत हो जाता है। प्रचला प्रकृतिके तीत्र उदयसे नेत्र वालुकासे भरे हुएके समान बोझल होते हैं, सिर भारी भारको उठाए हुएके समान भारी हो जाता है, नेत्र बार बार खुलते और बंद होते हैं, निद्राके कारण गिरता हुआ भी अपनेको सम्हाल लेता है, थोड़ा थोड़ा कांपता है और साववान सोता है। ये पांचों ही प्रकृतियां चूकि जीवकी चेतनाको नट करके उसके दर्शन गुणका अवरोध करती हैं, इसीलिये ये दर्शनावरणीयके अन्तर्गत हैं।

ज्ञानको उत्पन्न करनेवाले प्रयत्नसं सम्बद्ध स्वसंवेदनको दर्शन कहते हैं। अभिप्राय यह कि जो उपयोग आत्माको विषय करता है वह दर्शन कहलाता है। चक्षुरिन्दिय सम्वन्धी ज्ञानको उत्पन्न करनेवाले प्रयत्नसे संयुक्त स्वसंवेदनके होनेपर 'में रूप देखनेमें समर्थ हूं ' इस प्रकारकी सम्भावनाके हेतुको चक्षुदर्शन कहते हैं। इस चक्षुदर्शनका आवरण करनेवाले कर्मको चक्षुदर्शना-वरणीय कर्म कहते हैं। चक्षुरिन्दियके अतिरिक्त शेष चार इन्द्रियोंके और मनके दर्शनको अचक्षुदर्शन कहते हैं। इस अचक्षुदर्शनका जो आवरण करता है वह अचक्षुदर्शनावरणीय कर्म है। अवधिके दर्शनको अवधिदर्शन कहते हैं। उस अवधिदर्शनका जो आवरण करता है उसे अवधिदर्शनका जो स्वत्यदर्शनका जो आवरण करता है उसे अवधिदर्शनका अवस्वत्यदर्शनका जो स्वत्यदर्शनका जो आवरण करता है उसे केवलदर्शन कहते हैं। उस केवलदर्शनका आवरण करनेवाले कर्मको केवलदर्शनावरणीय कर्म कहते हैं। उस

वेदणीयस्स कम्मस्स दुवे पयडीओ ॥ १७ ॥ वेदनीय कर्मकी दो प्रकृतियां हैं ॥ १७ ॥ सादावेदणीयं चेव असादावेदणीयं चेव ॥ १८ ॥ सातावेदनीय और असातावेदनीय ये दो उस वेदनीय कर्मकी प्रकृतियां हैं ॥ १८ ॥

साता नाम सुखका है, उस सुखका जो अनुभव कराता है वह सातावेदनीय कर्म है। असाता नाम दुःखका है, उस दुःखका जो अनुभव कराता है उसे असातावेदनीय कर्म कहते हैं।

मोहणीयस्स कम्मस्स अद्वावीसं पयडीओ ॥ १९ ॥

मोहनीय कर्मकी अट्ठाईस प्रकृतियां हैं ॥ १९॥

जं तं मोहणीयं कम्मं तं दुविहं दंसणमोहणीयं चेव चारित्तमोहणीयं चेव ॥२०॥ जो वह मोहनीय कर्म है वह दो प्रकारका है— दर्शनमोहनीय और चारित्रमोहनीय॥

जं तं दंसगमोहणीयं कम्मं तं बंधादो एयिवहं। तस्स संतकम्मं पुण तिविहं- सम्मत्तं मिच्छत्तं सम्मामिच्छत्तं चेदि॥ २१॥

जो वह दर्शनमोहनीय कर्म है वह बन्धकी अपेक्षा एक प्रकारका है, किन्तु उसका सन्त्र तीन प्रकारका है— सम्यक्त्व, मिथ्यात्व और सम्यग्मिथ्यात्व ॥ २१॥

आप्त, आगम और पदार्थविषयक रुचि अथवा श्रद्धानका नाम दर्शन है। उस दर्शनको जो मोहित अर्थात विपरीत कर देता है उसे दर्शनमोहनीय कर्म कहते हैं। इस कर्मके उदयसे अनाप्तमें आप्तबुद्धि, अनागममें आगमबुद्धि और अपदार्थमें पदार्थबुद्धि हुआ करती है; तथा आप्त, आगम और पदार्थविषयक श्रद्धानमें अस्थिरताके साथ आप्त-अनाप्त, आगम-अनागम और पदार्थ-अपदार्थ दोनोंमें भी श्रद्धा हुआ करती है। वह दर्शनमोहनीय कर्म बन्धकी अपेक्षा एक प्रकारका है, क्योंकि, मिथ्याल आदि बन्धकारणोंके द्वारा आनेवाले दर्शनमोहनीयरूप पुद्गलस्कन्ध एक स्वभावरूप पाये जाते हैं। इस प्रकार बन्धकी अपेक्षा एक प्रकारका होकर भी वह सत्त्वकी अपेक्षा तीन प्रकारका है। कारण यह कि जिस प्रकार चक्कीसे दले गये कोदोंके कोदों, तंदुल और अर्ध तंदुल ये तीन भाग हो जाते हैं उसी प्रकार अपूर्वकरण आदि परिणामोंके द्वारा दले गये दर्शनमोहनीयके तीन विभाग हो जाते हैं। उनमें जिसके उदयसे आप्त, आगम और पदार्थकी श्रद्धामें शिथिलता होती है वह सम्यक्त्वप्रकृति है। जिसके उदयसे आप्त, आगम और पदार्थिन अश्रद्धा होती है वह सिध्यात्वप्रकृति है। तथा जिसके उदयसे आप्त, आगम व पदार्थोंमें तथा उनके प्रतिपक्षभूत कुदेव, कुशास्त्र और कुतत्त्वोंमें भी एक साथ श्रद्धा उत्पन्न होती है वह सम्यग्निथ्यात्व प्रकृति है।

जं तं चारित्तमोहणीयं कम्मं तं दुविहं कसायवेदणीयं चेव णोकसायवेदणीयं चेव।।

जो वह चारित्रमोहनीय कर्म है वह दो प्रकारका है- क्यायवेदनीय और नोकपाय-वेदनीय ॥ २२ ॥

पापिक्रयाकी निवृत्तिको चारित्र कहते हैं। पापसे अभिप्राय घातिकर्मीका है। अतएव उनकी जो मिध्याल व अविरति आदि स्वरूप क्रिया है। उसके अभावको चारित्र समझना चाहिये। उस चारित्रको जो मोहित करता है, अर्थात् अच्छादित करता है, उसे चारित्रमोहनीय कहते हैं। वह चारित्रमोहनीय कर्म कषायवेदनीय और नोकषायवेदनीयके भेदसे दो प्रकारका है।

जं तं कसायवेदणीयं कम्मं तं सोलसविहं— अणंताणुवंधिकोह-माण-माया-लोहं अपञ्चक्खाणावरणीयकोह-माण-माया-लोहं पञ्चक्खाणावरणीयकोह-माण-माया-लोहं कोह— संजलणं माणसंजलणं मायासंजलणं लोहसंजलणं चेदि ॥ २३ ॥

जो वह कषायवेदनीय कर्म है वह सोल्लह प्रकारका है— अनन्तानुबन्धी क्रोध, मान, माया, लोभ; अप्रत्याख्यानावरणीय क्रोध, मान, माया, लोभ; प्रत्याख्यानावरणीय क्रोध, मान, माया, लोभ; क्रोधसंज्वलन, मानसंज्वलन, मायासंज्वलन और लोभसंज्वलन ॥ २३॥

जो दुःखरूप धान्यको उत्पन्न करनेवाले कर्मरूपी खेतका कर्षण करती हैं, अर्थात् उसे फलोत्पादक बनाती हैं वे कषाय कहलाती हैं। वे सामान्यरूपसे चार हैं कोध, मान, माया और लोभ । क्रोध, रोप और संरम्भ ये समानार्थक शब्द हैं । मान और गर्व ये एकार्थवाचक नाम हैं । माया, निकृति, वंचना और क्रिटिलता ये पर्यायवाची शब्द हैं। लोभ और गृद्धि ये दोनों एकार्थक नाम हैं। जिनका स्वभाव अनन्त भवोंकी परम्पराको स्थिर रखना है वे अनन्तानुबन्धी क्रोध, मान, माया, लोभ कहलाते हैं। अभिप्राय यह कि जिन कोध, मान, माया और लोभके साथ सम्बद्ध होकर जीव अनन्त भवोंमें परिश्रमण करता है उन क्रोध, मान, माया और लोभ कषायोंका नाम अनन्तानुबन्धी क्रोध, मान, माया और लोभ है। इन कपायोंके द्वारा जीवमें उत्पन्न हुआ संस्कार चूंकि अनन्त भन तक रहता है, इसलिये इनका अनन्तानुबन्धी यह सार्थक नाम है। ये चारों कषायें सम्यक्त और चारित्र दोनोंकी त्रिरोधी हैं। जो क्रोध, मान, माया और लोभ जीवके अप्रत्याख्यान अर्थात् ईषत् प्रत्याख्यान (देशसंयम ) का विघात करते हैं वे अप्रत्याख्यानावरणीय क्रोध, मान, माया और लोभ कहलाते हैं। प्रत्याख्यान, संयम और महावत ये तीनों समानार्थक नाम हैं। जो कोधादि उस प्रत्याख्यानका आवरण करते हैं वे प्रत्याख्यानावरणीय कोध, मान, माया और लोभ कहलाते हैं। जो क्रोब, मान, माया और लोभ चारित्रके साथ उदित रहकर भी उसका विघात नहीं करते हैं उन्हें संज्वलन ऋोध, मान, माया और लोभ कहा जाता है। संज्वलन इस शब्दमें 'सम्' का अर्थ एकीभाव और ज्वलनका अर्थ है जलना अर्थात् प्रकाशमान रहना है। अभिप्राय यह हुआ कि जो चारित्रके साथ एकीभावरूपसे प्रकाशमान रहते हुए भी उसका विधात नहीं करते हैं वे संज्वलन क्रोबादि कहलाते हैं। ये संज्वलन कषायें चूंकि संयममें मलको उत्पन करके यथाख्यात चारित्रकी उत्पत्तिके प्रतिबन्धक होती हैं, इसीलिये इनको चारित्रावरण माना गया है।

जं तं णोकसायवेदणीयं कम्मं तं णविविहं इत्थिवेदं पुरिसवेदं णवुंसयवेदं हस्स-रदि-अरदि-सोग-भय-दुगंछा चेदि ॥ २४ ॥

जो वह नोकवायवेदनीय कर्म है वह नौ प्रकारका है- स्रीवेद, पुरुषवेद, नपुंसकवेद,

हास्य, रति, अरति, शोक, भय और जुगुप्सा ॥ २४ ॥

नोकषाय इस शब्दमें ' नो ' शब्दको एकदेशका प्रतिषेध करनेवाला ग्रहण करना चाहिये। अभिप्राय यह कि नोकषाय ईषत् कषायको कहते हैं। चूंकि इनकी स्थिति और अनुभाग कषायोंकी अपेक्षा हीन होते हैं, इसीलिये इनको नोकषाय माना जाता है।

जिन कर्मस्कन्धोंके उदयसे पुरुषविषयक आकांक्षा उत्पन्न होती है उन कर्मस्कन्धोंको स्त्रीविद कहा जाता है। जिन कर्मस्कन्धोंके उदयसे स्त्रीविषयक आकांक्षा उत्पन्न होती है उन्हें पुरुषयेद कहते हैं। जिन कर्मस्कन्धोंके उदयसे ईटोंकी अवाके अग्निके समान स्त्री और पुरुष दोनोंकी ही आकांक्षा उत्पन्न होती है उनका नाम नपुंसकवेद है। जिन कर्मस्कन्धोंके उदयसे जीवके हास्यका कारणभूत राग उत्पन्न होता है उन्हें हास्य नोकषाय कहते हैं। जिन कर्मस्कन्धोंके उदयसे जीवके द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावोंमें रागभाव उत्पन्न होता है उनको रित नोकषाय कहते हैं। जिन कर्मस्कन्धोंके उदयसे जीवके द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावोंमें देषभाव उत्पन्न होता है उनका नाम अरित नोकषाय है। जिन कर्मस्कन्धोंके उदयसे जीवमें शोक उत्पन्न होता है उनको शोक नोकषाय कहा जाता है। उदयमें आये हुए जिन कर्मस्कन्धोंके द्वारा जीवमें भय उत्पन्न होता है उनको नाम भय नोक्षषाय है। जिन कर्मोंके उदयसे जीवके ग्लानि उत्पन्न होती है उनको जुगप्सा नोकषाय कहा जाता है।

आउगस्स कम्मस्स चत्तारि पयडीओ ॥ २५ ॥

आयु कर्मकी चार प्रकृतियां हैं ॥ २५ ॥

णिरयाऊ तिरिक्खाऊ मणुस्साऊ देवाऊ चेदि ॥ २६ ॥

नारकायु, तिर्थगायु, मनुष्यायु और देवायु ये आयु कर्मकी वे चार प्रकृतियां हैं ॥२६॥ जिन कर्मस्कन्धोंके उदयसे ऊर्ध्वगमन स्वभाववाठे जीवका नारक भवमें अवस्थान होता है उन कर्मस्कन्धोंका नाम नारकायु है। जिन कर्मस्कन्धोंके उदयसे तिर्थंच भवमें जीवका अवस्थान होता है उन कर्मस्कन्धोंको तिर्थगायु कहा जाता है। इसी प्रकार मनुष्यायु और देवायुका भी स्वरूप जानना चाहिये।

णामस्स कम्मस्स वादालीसं पिंडपयडीणामाई ॥ २७॥ नाम कर्मकी व्यालीस पिण्डप्रकृतियां हैं ॥ २७॥

गदिणामं जादिणामं सरीरणामं सरीरबंधणणामं सरीरसंघादणामं सरीरसंद्वाणणामं सरीरअंगोवंगणामं सरीरसंघणणामं वण्णणामं गंधणामं रसणामं फासणामं आणुपुञ्जीणामं अगुरु-अलहुवणामं उत्रघादणामं परघादणामं उस्सासणामं आदावणामं उज्जोवणामं विहाय-गदिणामं तसणामं थावरणामं वादरणामं सुहुमणामं पज्जसणामं अपज्जसणामं पत्तेय-

सरीरणामं साधारणसरीरणामं थिरणामं अथिरणामं सहणामं असहणामं सुभगणामं दूभग-णामं सुस्तरणामं दुस्सरणामं आदेज्जणामं अणादेज्जणामं जसिकत्तिणामं अजसिकत्तिणामं णिमिणणामं तित्थयरणामं चेदि ॥ २८ ॥

गति नामकर्म, जाति नामकर्म, शरीर नामकर्म, शरीरबन्धन नामकर्म, शरीरसंघात नामकर्म, शरीरसंघान नामकर्म, शरीरसंघान नामकर्म, शरीरअंगोपांग नामकर्म, शरीरसंहनन नामकर्म, वर्ण नामकर्म, गन्ध नामकर्म, रस नामकर्म, स्पर्श नामकर्म, आनुपूर्वी नामकर्म, अगुरु-अलघु नामकर्म, उपघात नामकर्म, परधात नामकर्म, उच्ल्यास नामकर्म, आताप नामकर्म, उद्योत नामकर्म, विहायोगित नामकर्म, त्रस नामकर्म, स्थायर नामकर्म, बादर नामकर्म, सूक्ष्म नामकर्म, पर्यात नामकर्म, अपर्यात नामकर्म, प्रत्येकशरीर नामकर्म, साधारणशरीर नामकर्म, स्थिर नामकर्म, अस्थिर नामकर्म, द्युभग नामकर्म, अद्येकशरीर नामकर्म, सुभग नामकर्म, दुभग नामकर्म, सुस्थर नामकर्म, दुःस्वर नामकर्म, आदेय नामकर्म, अनादेय नामकर्म, यशःकीर्ति नामकर्म, अयशःकीर्ति नामकर्म, निर्माण नामकर्म और तीर्थंकर नामकर्म; ये नामकर्मकी ब्यालीस पिण्डप्रकृतियां हैं ॥ २८ ॥

जिसके उदयसे जीव दूसरे भवको प्राप्त होता है उसे गति नामकर्म कहते हैं। जिस कर्मस्कत्थके उदयसे जीवोंके सदशता उत्पन्न होती है वह कर्मस्कत्थ जाति नामकर्म कहळाता है। जिस कर्मके उदयसे आहारक्र्मणा, तैजसर्क्मणा और कार्मणवर्मणाके पुद्गलस्कन्ध शरीरयोग्य परिणामोंसे परिणत होकर जीवके साथ सम्बद्ध होते हैं उसे शरीर नामकर्म कहते हैं । जिस नामकर्मके उदयसे शरीरके निमित्त आकर जीवके साथ सम्बद्ध हुए पुद्गलोंका परस्पर बन्ध होता है उसे शरीरबन्धन नामकर्म कहते हैं । जिसके द्वारा औदारिक आदि शरीररूप पुदगलोंमें परस्पर एकमेक होकर छिद्र-रिहत एकरूपता की जाती है वह शरीरसंघात नामकर्म कहलाता है। जिन कर्मस्कन्धोंके उदयसे शरीरकी आकृति की जाती है उनको शरीरसंस्थान नामकर्म कहते हैं। जिस कर्मस्कन्थके उदयसे शरीरके अंग और उपांगोंकी निष्पत्ति होती है उस कर्मस्कन्धका नाम शरीरांगोपांग नामकर्म है। यहां दो पाद, दो हाथ, नितम्ब, पीठ, हृदय और शिर इन आठको अंग तथा शेष नाक व कान आदिकोंको उपांग समझना चाहिए। जिसके उदयसे हृद्धियोंका परस्पर बन्धनविशेष होता है उसे शरीरसंहनन नामकर्म कहा जाता है। जिस कर्मके उदयसे जीवके शरीरमें वर्णकी उत्पत्ति होती है उसे वर्ण नामकर्म कहते हैं। इसी प्रकार गन्य, रस और स्पर्श नामकर्मोंका भी स्वरूप जान लेना चाहिये। जिस कर्मके उदयसे पूर्व और उत्तर शरीरोंके अन्तरालवर्ती एक, दो और तीन समयोंमें वर्तमान जीवके आत्मप्रदेशोंका विशिष्ट आकार होता है उसे आनुपूर्वी कहते हैं। इसके उदयसे विष्रहगतिमें वर्तमान जीवके पूर्व शरीररूप आकारका विनाश नहीं होता है। जिसके उदयसे शरीर न तो छोहपिण्डके समान भारी होता है कि जिससे नीचे गिर जाय और न रुईके समान हलका ही होता है कि जिससे ऊपर उडकर चला जाय उसे अगुरु-अल्घु नामकर्म कहते हैं।

उपघात शब्दका अर्थ है आत्मवात । जिस कर्मके उदयसे ऐसे शरीरके अवयव हों कि जिनके निमित्तसे स्वयंका ही घात होता हो उसे उपघात नामकर्म कहते हैं। जैसे बारहसिंगाके सींग आदि । पर जीवोंके घातको परधात कहते हैं। जिस कर्मके उदयसे शरीरमें परके घातके कारणभूत पुद्गल उत्पन्न होते हैं वह परघात नामकर्म कहलाता है। जैसे- सांपकी दाढोंमें विष आदि। सांस ठेनेका नाम उच्छ्वास है । जिस कर्मके उदयसे जीव उच्छ्वास और निःश्वासरूप कार्यके उत्पादनमें समर्थ होता है उस कर्मकी उच्छ्यास संज्ञा है। जिस नामकर्मके उदयसे जीवके शरीरमें आताप होता है उसे आतप नामकर्म कहते हैं। आतपसे यहां अभिप्राय उष्णतासे संयुक्त प्रकाशका है। इस नामकर्मका उदय सूर्यमण्डलगत पृथिवीकायिक जीवोंमें पाया जाता है। उद्योतन अर्थात् चमकनेको उद्योत कहते हैं । जिस कर्मके उदयसे जीवके शरीरमें उद्योत उत्पन्न होता है वह उद्योत नामकर्म कहलाता है। इसका उदय चन्द्रविम्बगत पृथिवीकायिक जीवोंके एवं जुगुन् आदिके पाया जाता है। विहायस नाम आकाशका हैं। जिन कर्मस्कन्धोंके उदयसे जीवका आकाशमें गमन होता है उनको विहामोगित नामकर्म कहते हैं । जिस कर्मके उदयसे जीवोंके त्रसपना ( द्वीन्द्रियादि पर्याय ) होता है उस कर्मकी त्रस संज्ञा है। जिस कर्मके उदयसे जीव स्थावरपनेको प्राप्त होता है अर्थात् एकेन्द्रियोंमें जन्म लेता है उसका नाम स्थात्रर नामकर्म है। जिस कर्मके उदयसे जीव बादरकाय-वालोंमें उत्पन्न होता है उस कर्मकी बादर संज्ञा है। जिन जीवोंका शरीर दूसरे जीवोंको बावा पहुंचाता है तथा स्वयं भी दूसरेके द्वारा बाधाको प्राप्त होता है वे बादर कायवाले कहलाते हैं। जिस कर्मके उदयसे जीव सूक्ष्मताको प्राप्त होता है उस कर्मकी सूक्ष्म संज्ञा है। इस कर्मके उदयसे जीवको ऐसा शरीर प्राप्त होता है कि जो न तो दूसरे जीवोंको रोक सकता है और न उनके द्वारा स्वयं भी रोका जा सकता है। जिस कर्मके उदयसे जीव पर्याप्त होता है उस कर्मकी पर्याप्त यह संज्ञा है। जिस कर्मके उदयसे जीव पर्याप्तियोंको पूरा करनेके लिए समर्थ नहीं होता है उस कर्मकी अपर्याप्त यह संज्ञा है। जिस कर्मके उदयसे शरीर एक जीवके ही उपभोगका कारण होता है उसे प्रत्येक्तरारीर नामकर्म कहते हैं। जिस कर्मके उदयसे जीवके बहुत जीवोंके उपभोगका कारणभूत शरीर प्राप्त होता है उसका नाम साथारणशरीर नामकर्म है। जिस कर्मके उदयसे रस, रुधिर, मेदा, मज्जा, अस्थि, मांस और शुक्र; इन सात धातुओंकी स्थिरता होती है वह स्थिर नामकर्म है। जिस कर्मके उदयसे इन सात धातुओंका परिणमन होता है वह अस्थिर नामकर्म है। जिस कर्मके उदयसे अंगों और उपांगोंके शुभपना (रमणीयता ) होता है वह शुभ नामकर्म है। जिस नामकर्मके उदयसे अंग और उपांगोंके अञ्चभवना होता है वह अञ्चभ नामकर्म कहलाता है। जिसके उदयसे स्त्री और पुरुषोंके सौभाग्य उत्पन्न होता है वह सुभग नामकर्म तथा जिसके उदयसे उन स्त्री और पुरुषोंके दुर्भगभाव उत्पन्न होता है वह दुर्भग नामकर्म कहलाता है । जिस कर्मके उदयसे जीवोंका स्वर मधुर होता है वह सुस्वर नामकर्म कहलाता है। जिस कर्मके उदयसे जीवका स्वर गंधा या ऊंट आदिके समान निन्द होता है वह दुःस्वर नामकर्म कहलाता है। आदेयताका अर्थ

बहुमान्यता है जिस कर्मके उदयसे जीवकी बहुमान्यता होती है वह आदेय नामकर्म कहलाता है। उससे विपरीत भाव ( अनादरणीयता ) को उत्पन्न करनेवाला अनादेय नामकर्म है। यश नाम गुणका है, उस गुणको जो प्रगट करता है उसे कीर्ति कहते हैं। जिस कर्मके उदयसे लोगोंके द्वारा विद्यमान या अविद्यमान गुण प्रगट किये जाते हैं उसे यशःकीर्ति नामकर्म कहते हैं। जिस कर्मके उदयसे अन्य जनोंके द्वारा विद्यमान या अविद्यमान अवगुण प्रगट किये जाते हैं उसका नाम अयशःकीर्ति नामकर्म है । नियत मानको निमान कहते हैं । वह दो प्रकारका है- प्रमाण निमान और संस्थान निमान । अभिप्राय यह कि जिस कर्मके उदयसे जीवोंके अंग और उपांग नियत प्रमाण और आकारमें हुआ करते हैं उसे निर्माण नामकर्म कहा जाता है। जिस कर्मके उदयसे जीव तीनों लोकोंके द्वारा पूजित होता है उसे तीर्थंकर नामकर्म कहते हैं।

## जं तं गदिणामकम्मं तं चउच्चिहं- णिरयगदिणामं तिरिक्खगदिणामं मणुसगदि-णामं देवगदिणामं चेदि ॥ २९ ॥

जो वह गति नामकर्म है वह चार प्रकारका है- नरकगति नामकर्म, तिर्यगति नामकर्म मनुष्यगति नामकर्म और देवगति नामकर्म ॥ २९ ॥

जिस कर्मके उदयसे जीवको नारक पर्याय प्राप्त होती है उसका नाम नरकगति नामकर्म है। इसी प्रकार तिर्थगाति आदि शेष तीन गतिनामकर्गीका स्वरूप समझना चाहिये।

## जं तं जादिणामकम्मं तं पंचविहं- एइंदियजादिणामकम्मं बीइंदियजादिणाम-कम्मं तीइंदियजादिणामकम्मं चउरिंदियजादिणामकम्मं पंचिदियजादिणामकम्मं चेदि ॥३०॥

जो वह जाति नामकर्म है वह पांच प्रकारका है- एकेन्द्रियजाति नामकर्म, द्वीन्द्रियजाति त्रीन्द्रियजाति नामकर्म, चतुरिन्द्रियजाति नामकर्म और पंचेन्द्रियजाति नामकर्म ॥ ३० ॥

जिस कर्मके उदयसे एकेन्द्रिय जीवोंकी एकेन्द्रिय जीवोंके साथ एकेन्द्रियस्वरूपसे सदशता होती है वह एकेन्द्रियजाति नामकर्म कहलाता है। वह एकेन्द्रियजाति नामकर्म भी अनेक प्रकारका है । जिस कर्मके उदयसे जीवोंकी द्वीन्द्रियत्वकी अपेक्षा समानता होती है वह द्वीन्द्रियजाति नामकर्म कहलाता है। जिस कर्मके उदयसे जीवोंकी त्रीन्द्रियभावकी अपेक्षा समानता होती है वह त्रीन्द्रियजाति नामकर्म है । जिस कर्मके उदयसे जीवोंकी चतुरिन्द्रियभावकी अपेक्षा समानता होती है वह चतुरिन्द्रियजाति नामकर्म कहलाता है। जिस कर्मके उदयसे जीवोंकी पंचेन्द्रियस्वरूपसे समानता होती है उसे पंचेन्द्रियजाति नामकर्म कहते हैं।

## जं तं सरीरणामकम्मं तं पंचिवहं- ओरालियसरीरणामं वेडिव्ययसरीरणामं आहार-सरीरणामं तेयासरीरणामं कम्मइयसरीरणामं चेदि ॥ ३१ ॥

जो वह शरीर नामकर्म हे वह पांच प्रकारका है- औदारिकशरीर नामकर्म, वैकिथिक-शरीर नामकर्म, आहारकशरीर नामकर्म, तैजसशरीर नामकर्म और कार्मणशरीर नामकर्म ॥ ३१॥

जिस कर्मके उदयसे आहारवर्गणाके पुद्गलस्कन्ध जीवसे अवगाहित प्रदेशमें स्थित होकर रस, रुधिर, मांस, मेदा, अस्थि, मज्जा और शुक्रस्वभाववाले औदारिकशरीरके स्वरूपसे परिणत होते हैं उसे औदारिकशरीर नामकर्म कहते हैं। जिस कर्मके उदयसे आहारवर्गणाके स्कन्ध अणिमा-मिहमा आदि गुणोंसे संयुक्त वैक्रियिकशरीरके स्वरूपसे परिणत होते हैं उसे वैक्रियिकशरीर नामकर्म कहते हैं। जिस कर्मके उदयसे आहारवर्गणाके स्कन्ध आहारकशरीरके रूपसे परिणत होते हैं उस कर्मका नाम आहारकशरीर नामकर्म है। जिस कर्मके उदयसे तैजसवर्गणाके स्कन्ध निःसरण और अनिःसरणरूप प्रशस्त अथवा अप्रशस्त तैजसशरीरके स्वरूपसे परिणत होते हैं वह तैजस नामकर्म कहलाता है। जिस कर्मका उदय सभी कर्मोंका आश्रयभूत होता है उसे कार्मणशरीर नामकर्म कहा जाता है।

जं तं सरीरवंधणणामकम्मं तं पंचिवहं — औरालियसरीरवंधणणामं वेउव्यियसरीर-वंधणणामं आहारसरीरवंधणणामं तेयासरीरवंधणणामं कम्मइयसरीरवंधणणामं चेदि ॥३२॥

जो वह शरीरवन्धन नामकर्म है वह पांच प्रकारका है— औदारिकशरीरवन्धन नामकर्म, वैक्रियिकशरीरवन्धन नामकर्म, आहारकशरीरवन्धन नामकर्म, तैजसशरीरवन्धन नामकर्म और कार्मणशरीरवन्धन नामकर्म ॥ ३२॥

जिस कर्मके उदयसे औदारिकशरीरके परमाणु परस्पर बन्धको प्राप्त होते हैं उसे औदारिकशरीरबन्धन नामकर्म कहते हैं। इसी प्रकार शेष शरीरबन्धन नामकर्मीका भी अर्थ जाननां चाहिये।

जं तं सरीरसंघादणामकम्मं तं पंचिवहं-ओरालियसरीरसंघादणामं वेउव्वियसरीर-संघादणामं आहारसरीरसंघादणामं तेयासरीरसंघादणामं कम्मइयसरीरसंघादणामं चेदि ॥३३॥

जो वह शरीरसंवात नामकर्म है वह पांच प्रकारका है— औदारिकशरीरसंघात नामकर्म, वैक्रियिकशरीरसंघात नामकर्म, आहारकशरीरसंघात नामकर्म, तैजसशरीरसंघात नामकर्म और कार्मण-शरीरसंघात नामकर्म ॥ ३३ ॥

जिस कर्मके उदयसे शरीररूपसे परिणत औदारिकशरीरके स्कन्ध छिदरहित होकर एकताको प्राप्त होते हैं उसे औदारिकशरीरसंघात नामकर्म कहा जाता है। इसी प्रकार शेष चार शरीरसंघात नामकर्मीका भी अभिप्राय समझ लेना चाहिये।

जं तं सरीरसंठागणामकम्मं तं छिव्वहं- समचउरससरीरसंठाणणामं णग्गोहपरि-मंडलसरीरसंठाणणामं सादियसरीरसंठागणामं खुज्जसरीरसंठाणणामं वामणसरीरसंठाणणामं हुंडसरीरसंठाणणामं चेदि ॥ ३४॥

जो वह शरीरसंस्थान नामकर्म है वह छह प्रकारका है - समचतुरस्रशरीरसंस्थान नामकर्म

न्यप्रोधपरिमण्डलशरीरसंस्थान नामकर्म, स्वातिशरीरसंस्थान नामकर्म, कुन्जशरीरसंस्थान नामकर्म, वामनशरीरसंस्थान नामकर्म और हुण्डशरीरसंस्थान नामकर्म ॥ ३४॥

जिसके उदयसे जीवोंका शरीर ऊपर, नीचे और मध्यमें सुन्दर और सुडोल होता है वह समचतुरस्नसंस्थान नामकर्म कहलाता है। न्यप्रोधका अर्थ वटका वृक्ष होता है। जिसके उदयसे जीवके शरीरकी रचना वटवृक्षके घेरेके समान नामिके ऊपर विस्तृत और नीचे हीन होती है उसे न्यप्रोधपरिमण्डलसंस्थान नामकर्म कहते हैं। स्वातिका अर्थ सर्पकी बांवी और सेमरका वृक्ष भी होता है। जिसके उदयसे शरीरकी रचना सर्पकी बांवीके समान नामिसे ऊपर हीन और उसके नीचे विस्तृत होती है वह स्वातिसंस्थान नामकर्म कहलाता है। जिसके उदयसे पीठके भागमें बहुत पुद्गलस्वरूप कुबड़ा शरीर होता है उसे कुब्जशरीरसंस्थान नामकर्म कहते हैं। जिसके उदयसे समस्त अंग-उपांगोंकी हीनतारूप बौना शरीर होता है वह वामनसंस्थान नामकर्म कहलाता है। जिसके उदयसे विषम आकारवाले पत्थरोंसे भरी हुई मशकके समान शरीरके अवयवोंकी रचना विषम (बेडोल) होती है उसका नाम हुण्डशरीरसंस्थान नामकर्म है।

#### जं तं सरीरअंगोवंगणामकम्मं तं तिविहं- ओरालियसरीरअंगोवंगणामं वेउव्विय-सरीरअंगोवंगणामं आहारसरीरअंगोवंगणामं चेदि ॥ ३५ ॥

जो वह शरीरअंगोपांग नामकर्म है वह तीन प्रकारका है— औदारिकशरीरअंगोपांग नामकर्म वैक्रियिकशरीरअंगोपांग नामकर्म, आहारकशरीरअंगोपांग नामकर्म ॥ ३५ ॥

जिस कर्मके उदयसे औदारिकशरिरके अंग, उपांग और प्रत्यंग उत्पन्न होते हैं वह औदा-रिकशरिरअंगोपांग नामकर्म है। इसी प्रकार शेष दो अंगोपांग नामकर्मोका भी अर्थ जानना चाहिये। तैजस और कार्मणशरिरके अंगोपांग नहीं होते हैं, क्योंकि, उनके हाथ, पांत्र और गला आदि अवयव सम्भव नहीं हैं।

## जं तं शरीरसंघडणणामकम्मं तं छिन्त्रिहं- वज्जरिसहवहरणारायणसरीरसंघडणणामं वज्जणारायणसरीरसंवडणणामं णारायणसरीरसंघडणणामं अद्भणारायणसरीरसंघडणणामं खीलियसरीरसंघडणणामं असंपत्तसेवद्धसरीरसंघडणणामं चेदि ॥ ३६ ॥

जो वह शरीरसंहनन नामकर्म है वह छह प्रकारका है— वज्रर्षभवजनाराचशरीरसंहनन नाम-कर्म, वज्रनाराचशरीरसंहनन नामकर्म, नाराचशरीरसंहनन नामकर्म, अर्धनाराचशरीरसंहनन नामकर्म, कीलकशरीरसंहनन नामकर्म और असंप्राप्तासृपाटिकाशरीरसंहनन नामकर्म ॥ ३६॥

हिंडियोंके संचयको संहनन कहते हैं। ऋपभका अर्थ बेष्टन होता है। जिस कर्मके उदयसे बज्रमय हिंडुयां बज्रमय बेष्टनसे बेष्टित और बज्रमय नाराचसे कीलित होती हैं वह बज्रपंभवज्रनाराचशरीर-संहनन नामकर्म है। जिस कर्मके उदयसे उपर्युक्त अस्थिबन्ध बज्रमयबेष्टनसे रहित होता है वह

वज्रनाराचशरीरसंहनन कहलाता है। जिस कर्मके उदयसे नाराच, कीलें और हिंडियोंकी संधियां वज्रमय नहीं होती हैं वह नाराचशरीरसंहनन नामकर्म कहा जाता है। जिस कर्मके उदयसे हिंडियोंकी संधियां नाराचसे अर्धविद्ध होती हैं उसका नाम अर्धनाराचशरीरसंहनन नामकर्म है। जिस कर्मके उदयसे हिंडियां वज्रमय न होकर कीलित मात्र होती हैं वह कीलितशरीरसंहनन नामकर्म कहलाता है। जिस कर्मके उदयसे हिंडियां केवल सिराओं, स्नायुओं और मांससे सम्बद्ध मात्र होती हैं वह असंप्राप्तास्पाटिकाशरीरसंहनन नामकर्म कहा जाता है।

# जं तं वण्णणामकम्मं तं पंचिवहं- किण्हवण्णणामं णीलवण्णणामं रूहिरवण्णणामं हालिद्वण्णणामं सुक्तिलवण्णणामं चेदि ॥ ३७॥

जो वह वर्ण नामकर्म है वह पांच प्रकारका है— कृष्णवर्ण नामकर्म, नीलवर्ण नामकर्म, रुधिरवर्ण नामकर्म, हारिद्रवर्ण नामकर्म और গুঙ্কवर्ण नामकर्म॥ ३७॥

जिस कर्मके उदयसे शरीर सम्बन्धी पुद्गलोंका वर्ण कृष्ण हुआ करता है वह कृष्णवर्ण नामकर्म कहलाता है। इसी प्रकार शेष वर्ण नामकर्मीका भी अर्थ जान लेना चाहिये।

# जं तं गंधणामकम्मं तं दुविहं- सुरहिगंधं दुरहिगंधं चेव ॥ ३८ ॥

जो वह गन्ध नामकर्म है वह दो प्रकारका है— सुरिभगन्ध और दुरिभगन्ध ॥ ३८॥

जिस कर्मके उदयसे शरीर सम्बन्धी पुद्गल सुगन्धित होते हैं वह सुरभिगन्य नामकर्म है। जिस कर्मके उदयसे शरीर सम्बन्धी पुद्गल दुर्गन्धित होते हैं वह दुरभिगन्ध नामकर्म है।

# जं तं रसणामकम्मं तं पंचिवहं- तित्तणामं कडवणामं कसायणामं अंवणामं महुरणामं चेदि ॥ ३९ ॥

जो वह रस नामकर्म है वह पांच प्रकारका है- तिक्त नामकर्म, कटुक नामकर्म, कपाय नामकर्म, आम्ळ नामकर्म और मधुर नामकर्म ॥ ३९ ॥

जिस कर्मके उदयसे शरीर सम्बन्धी पुद्गल तिक्त रससे परिणत होते हैं वह तिक्त नामकर्म है। इसी प्रकार शेष चार रस नामकर्मीका अर्थ भी जानना चाहिए।

# जं तं पासणामकम्मं तं अद्वविहं- कक्खडणामं मउवणामं गुरुअणामं लहुवणामं णिद्धणामं छक्खणामं सीदणामं उसुणणामं चेदि ॥ ४० ॥

जो वह स्पर्श नामकर्म है वह आठ प्रकारका है— कर्कश नामकर्म, मृदु नामकर्म, गुरुक नामकर्म, लघुक नामकर्म, स्निग्ध नामकर्म, रूक्ष नामकर्म, शीत नामकर्म और उष्ण नामकर्म॥ ४०॥

जिस कर्मके उदयसे शरीर सम्बन्धी पुद्गलोंमें कठोरता होती है वह कर्कश नामकर्म कहलाता है। इसी प्रकार शेष सात स्पर्श नामकर्मोंका भी अर्थ जानना चाहिए।

# जं तं आणुप्रविशामकम्मं तं चउव्विहं-णिरयगदिपाओग्गाणुपुव्वीणामं तिरिक्ख-गदिपाओग्गाणुपुर्व्वीणामं मणुसगदिपाओग्गाणुपुव्वीणामं देवगदिपाओग्गाणुपुव्वीणामं चेदि॥

जो बह आनुपूर्वी नामकर्म है वह चार प्रकारका है— नरकगतिप्रायोग्यानुपूर्वी नामकर्म, तिर्यग्गतिप्रायोग्यानुपूर्वी नामकर्म, मनुष्यगतिप्रायोग्यानुपूर्वी नामकर्म और देवगतिप्रायोग्यानुपूर्वी नामकर्म ॥ ४१ ॥

जिस कर्मके उदयसे नरकगतिको प्राप्त होकर विग्रहगतिमें वर्तमान जीवका नरकगतिके योग्य आकार होता है उसे नरकगतिप्रायोग्यानुपूर्वी नामकर्म कहते हैं। इसी प्रकार रोष तीन आनुपूर्वी नामकर्मीका भी स्वरूप समझना चाहिये।

# अगुरुअलहुअणामं उत्रवादणामं परघादणामं उस्सासणामं आदावणामं उज्जोवणाणामं

अगुरु-अलघु नामकर्म, उपधात नामकर्म, परधात नामकर्म, उच्छ्वास नामकर्म, आताप नामकर्म और उद्योत नामकर्म ॥ ४२॥

'नामकर्मकी न्यालीस पिण्डप्रकृतियां (अवान्तरभेद युक्त प्रकृतियां ) हैं 'यह निर्देश प्राधान्यपदकी अपेक्षा है, इस बातको बतलानेके लिये यहांपर इन प्रकृतियोंका निर्देश किया गया है, क्योंकि, ये प्रकृतियां पिण्डप्रकृतियां नहीं हैं।

# जं तं विहायगङ्णामकम्मं तं दुविहं-पसत्थविहायगदी अप्पसत्थविहायगदी चेदि॥

जो वह विहायोगित नामकर्म है वह दो प्रकारका है— प्रशस्त विहायोगित और अप्रशस्त विहायोगित नामकर्म ॥ ४३ ॥

जिस कर्मके उदयसे जीवोंका सिंह, हाथी और वृषम (बैल) के समान प्रशस्त गमन होता है वह प्रशस्तविद्यायोगित नामकर्म है। जिस कर्मके उदयसे गधा, ऊंट और शृगालके समान उनका अप्रशस्त गमन होता है वह अप्रशस्तविद्यायोगित नामकर्म है।

#### तसणामं थावरणामं वादरणामं सुहुमणामं पज्जत्तणामं एवं जाव णिमिण-तित्थयरणामं चेदि ॥ ४४ ॥

त्रस नामकर्म, स्थावर नामकर्म, बादर नामकर्म, सूक्ष्म नामकर्म और पर्याप्त नामकर्म; इनको आदि टेकर निर्माण और तीर्थंकर नामकर्म तक अर्थात् अपर्याप्त नामकर्म, प्रत्येकशरीर नामकर्म, साधारणशरीर नामकर्म, स्थिर नामकर्म, अस्थिर नामकर्म, श्रुभ नामकर्म, अशुभ नामकर्म, सुभग नामकर्म, दुर्भग नामकर्म, सुस्थर नामकर्म, दुःखर नामकर्म, आदेय नामकर्म, अनादेय नामकर्म, यशःकीर्ति नामकर्म, अयशःकीर्ति नामकर्म, निर्माण नामकर्म, और तीर्थंकर नामकर्म।। ४४॥

ये सव पिण्डप्रकृतियां नहीं हैं, इस बातको बतलानेके लिये यहां इनका फिरसे उल्लेख किया गया है।

# गोदस्स कम्मस्स दुवे पयडीओ उच्चागोदं चेव णिच्चागोदं चेव ॥ ४५ ॥

गोत्र कर्मकी दो प्रकृतियां हैं - उच्चगोत्र और नीचगोत्र ॥ ४५ ॥

जिस कर्मके उदयसे जीवोंके प्रशस्त गोत्र होता है वह उच्चगोत्र कर्म है, तथा जिसके उदयसे जीवोंके लोकनिन्छ गोत्र होता है वह नीच गोत्र कहलाता है।

अंतराइयस्स कम्मस्स पंच पयडीओ- दार्णंतराइयं लाहंतराइयं भोगंतराइयं परि-भोगंतराइयं वीरियंतराइयं चेदि॥ ४६॥

अन्तराय कर्मकी पांच प्रकृतियां हैं— दानान्तराय, टाभान्तराय, भोगान्तराय, परिभोगान्तराय और वीर्यान्तराय ॥ ४६॥

जिस कर्मके उदयसे दान देते हुए जीवके विन्न उपस्थित होता है वह दानान्तराय कर्म है। जिस कर्मके उदयसे लाभमें विन्न होता है वह लाभान्तराय कर्म हैं। जिस कर्मके उदयसे भोगमें विन्न होता है वह भोगान्तराय कर्म है। जिस कर्मके उदयसे परिभोगमें विन्न होता है वह परिभोगान्तराय कर्म है। जो वस्तु एक बार भोगी जाती है उसका नाम भोग है। जैसे – ताम्बूल व भोजन-पान आदि। तथा जो वस्तु पुनः पुनः भोगी जाती है उसका नाम परिभोग है। जैसे – स्त्री, वस्न व आभूषण आदि। जिस कर्मके उदयसे वीर्यमें विन्न होता है वह वीर्यान्तराय कर्म है।

॥ प्रकृतिसमुत्कीर्तन नामकी प्रथम चूळिका समाप्त हुई ॥ १ ॥

# २. विदिया चूलिया

#### एत्तो द्वाणसमुक्तित्तः। वण्णइस्सामो ॥ १ ॥

अब आगे स्थान-समुत्कीर्तनका वर्णन करेंगे ॥ १ ॥

जिस संख्या अथवा अवस्थाविशेषमें प्रकृतियां अवस्थित रहती हैं उसे 'स्थान' कहते हैं, समुत्कीर्तन, वर्णन और प्ररूपणा ये समानार्थक शब्द हैं। उक्त स्थानके समुत्कीर्तनको स्थानसमुत्कीर्तन कहते हैं। अभिप्राय यह है कि पहले प्रकृतिसमुत्कीर्तन नामक चूलिकामें जिन प्रकृतियोंका निर्देश मात्र किया गया है उन प्रकृतियोंका बन्ध क्या एक साथ होता है, अथवा क्रमसे होता है, इसका स्पष्टीकरण इस द्वितीय स्थानसमुत्कीर्तन चूलिकामें किया गया है।

तं जहा ॥ २ ॥

वह स्थानसमुत्कीर्तन इस प्रकार है ॥ २ ॥

अब उन स्थानोंके स्वरूप और संख्याकी प्ररूपणा करनेके लिए उत्तर सूत्र कहते हैं-

तं मिच्छादिद्विस्स वा सासणसम्मादिद्विस्स चा सम्मामिच्छादिद्विस्स वा असंजद-सम्मादिद्विस्स वा संजदासंजदस्स वा संजदस्स वा ॥ ३॥

वह प्रकृतिस्थान मिथ्यादष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि, सम्यग्निध्यादृष्टि, असंयतसम्यग्दृष्टि, संयतासंयत और संयत सम्बन्धी है ॥ ३ ॥

वह स्थान अर्थात् प्रकृतिस्थान मिथ्यादृष्टिके, अथवा सासादनसम्यग्दृष्टिके, अथवा सम्य-ग्निथ्यादृष्टिके, अथवा असंयतसम्यग्दृष्टिके, अथवा संयतासंयतके अथवा संयतके होता है; क्योंकि, इनको छोड़कर अन्य कोई वन्धक नहीं हैं। यहां संयत शब्दसे प्रमत्तसंयतको आदि लेकर सयोगिकेवली तक आठ संयत गुणस्थानोंका प्रहृण करना चाहिए, क्योंकि, संयतभावकी अपेक्षा उनमें कोई मेद नहीं है। यहां अयोगिकेवली गुणस्थानका प्रहृण नहीं किया गया है, क्योंकि, वहां बन्ध सम्भव नहीं है।

णाणावरणीयस्स कम्मस्स पंच पयडीओ- आभिणिबोहियणाणावरणीयं सुद्णाणा-, वरणीयं ओधिणाणावरणीयं मणपुजवणाणावरणीयं केवळणाणावरणीयं चेदि ॥ ४ ॥

ज्ञानावरणीय कर्मकी पांच प्रकृतियां हैं— आभिनिबोधिकज्ञानावरणीय, श्रुतज्ञानावरणीय, अवधिज्ञानावरणीय, मनःपर्ययञ्चानावरणीय और केवळज्ञानावरणीय ॥ ४॥

#### एदासिं पंचण्हं पयडीणं एक्कम्हि चेत्र हाणं बंधमाणस्स ॥ ५ ॥

इन पांचों प्रकृतियोंको बांधनेवाले जीवका एक ही भावमें अवस्थान है ॥ ५ ॥

इन पांचों प्रकृतियोंको बांधनेवाले जीवका 'पांच ' संख्यासे उपलक्षित एक ही अवस्था-विशेषमें स्थान अर्थात् अवस्थान होता है। अभिप्राय यह है कि इन पांचों प्रकृतियोंका बन्ध एक परिणामविशेषसे एक साथ हुआ करता है।

तं मिच्छादिद्विस्स वा सासणसम्मादिद्विस्स वा सम्मामिच्छादिद्विस्स वा असंजद-सम्मादिद्विस्स वा संजदासंजदस्स वा संजदस्स वा ॥ ६ ॥

वह बन्धस्थान मिथ्यादष्टि, सासादनसम्यग्दष्टि, सम्यग्मिथ्यादष्टि, असंयतसम्यग्दष्टि, संयतासंयत और संयतके होता है ॥ ६ ॥

यहां 'संयत ' कहनेपर सूक्ष्मसाम्परायिकसंयत पर्यन्त संयत जीवोंका ही ग्रहण करना चाहिए, क्योंकि, इससे ऊपरके संयत जीवोंके उस ज्ञानावरणीय कर्मका बन्ध नहीं होता है।

दंसणावरणीयस्स कम्मस्स तिण्णि द्वाणाणि— णवण्हं छण्हं चदुण्हं द्वाणिमिदि ॥ ७॥ दर्शनावरणीय कर्मके तीन बन्धस्थान हैं— नौ प्रकृतिरूप बन्धस्थान, छह प्रकृतिरूप बन्धस्थान और चार प्रकृतिरूप बन्धस्थान ॥ ७॥

अव हों। के आगे नौ सूत्रोंके द्वारा इसीका स्पष्टीकरण किया जाता है-

तत्थ इमं णवण्हं द्वाणं— णिद्दाणिद्दा पयलापयला थीणमिद्धी णिद्दा य पयला य चक्खुदंसणावरणीयं अचक्खुदंसणावरणीयं ओहिदंसणावरणीयं केवलदंसणावरणीयं चेदि ॥८॥

दर्शनावरणीयकर्मके उक्त तीन बन्धस्थानोंमें निद्रानिद्रा, प्रचलाप्रचला, स्यानगृद्धि, निद्रा और प्रचला; तथा चक्षुदर्शनावरणीय, अचक्षुदर्शनावरणीय, अविदर्शनावरणीय और केवलदर्शना-वरणीय; इन नौ प्रकृतियोंके समृहरूप यह प्रथम बन्धस्थान है ॥ ८॥

एदासिं णवण्हं पयडीणं एक्कम्हि चेव द्वाणं बंधमाणस्स ॥ ९ ॥

इन नौ प्रकृतियोंको बांधनेवाले जीवका एक ही भावमें अवस्थान है ॥ ९ ॥

तं मिच्छादिद्विस्स वा सासणसम्मादिद्विस्स वा ॥ १० ॥

वह नौ प्रकृतिरूप प्रथम बन्धस्थान मिथ्यादृष्टिके और सासादनसम्यग्दृष्टिके होता है ॥१०॥ अभिप्राय यह है कि इन नौ प्रकृतिरूप बन्धस्थानके स्त्रामी मिथ्यादृष्टि और सासादन-सम्यग्दृष्टि होते हैं ।

तत्थ इमं छण्हं द्वाणं- णिदाणिदा-पयलापयला-थीणिगद्धीओ वज्ज णिदा य पयला य चक्खुदंसणावरणीयं अचक्खुदंसणावरणीयं ओहिदंसणावरणीयं केवलदंसणावरणीयं चेदि ॥ ११ ॥

दर्शनावरणीय कर्मके उपर्युक्त तीन बन्बस्थानोंमें निद्रानिद्रा, प्रचलाप्रचला और स्त्यानगृद्धि इन तीन प्रकृतियोंको छोड़कर निद्रा और प्रचला तथा चक्षुदर्शनावरणीय, अचक्षुदर्शनावरणीय,
अविदर्शनावरणीय और केवलदर्शनावरणीय; इन छह प्रकृतियोंके सम्हरूप यह दूसरा
बन्धस्थान है ॥ ११ ॥

#### एदासिं छण्हं पयडीणं एक्कम्हि चेत्र द्वाणं बंधमाणस्स ॥ १२ ॥

इन छह प्रकृतियोंको बांधनेत्राले जीत्रका उनके बन्धयोग्य एक ही भावमें अवस्थान होता है॥ १२॥

तं सम्मामिच्छादिद्विस्स वा असंजदसम्मादिद्विस्स वा संजदासंजदस्स वा संजदस्स वा ॥ १३ ॥

उस छह प्रकृतिरूप द्वितीय बन्धस्थानके स्वामी सम्यग्मिथ्यादृष्टि, असंयतसम्यग्दृष्टि, संयतासंयत और संयत होते हैं ॥ १३ ॥

यहां सूत्रमें 'संयत ' ऐसा कहनेपर अपूर्वकरणके सात भागोंमेंसे प्रथम भागमें वर्तमान संयतों तकका ग्रहण करना चाहिए।

### तत्थ इमं चदुण्हं द्वाणं- णिहा य पयला य वज्ज चक्खुदंसणात्राधियं अचनक्खु-दंसणावरणीयं ओधिदंसणावरणीयं केवलदंसणावरणीयं चेदि॥ १४॥

दर्शनावरणीय कर्मके उक्त दूसरे स्थानकी प्रकृतियोंमेंसे निद्रा और प्रचलाको छोड़कर चक्षुदर्शनावरणीय, अचक्षुदर्शनावरणीय, अवधिदर्शनावरणीय और केवलदर्शनावरणीय इन चार प्रकृतियोंके समूहरूप उसका तीसरा बन्धस्थान होता है ॥ १४॥

# एदासि चदुण्हं पयडीणं एक्कम्हि चेव द्वाणं बंधमाणस्य ॥ १५ ॥

इन चार प्रकृतियोंके बांधनेवाले जीवका एक ही भावमें अवस्थान है ॥ १५॥

प्राकृतमें चूंकि प्रथमाके अर्थमें षष्टी और सप्तमी विभक्तियोंका प्रयोग देखा जाता है, अतएव इन सात प्रकृतियोंके बांधनेवाले जीवका एक ही स्थान होता है; ऐसा भी सूत्रका अर्थ हो सकता है।

#### तं संजदस्स ॥ १६ ॥

वह चार प्रकृतिरूप तृतीय वन्धस्थान संयतके होता है ॥ १६ ॥

कारण यह है कि अपूर्वकरणके सात भागोंमेंसे द्वितीय भागसे ठेकर सूक्ष्मसाम्परायिक-श्चाद्धिसंयत तक इन चारों प्रकृतियोंका बन्ध पाया जाता है।

वेदणीयस्स कम्मस्स दुवे पयडीओ सादावेदणीयं चेव असादावेदणीयं चेव ॥१७॥ वेदनीय कर्मकी दो प्रकृतियां हैं— साता वेदनीय और असाता वेदनीय ॥ १०॥ एदासिं दोण्हं पयडीणं एकम्हि चेव हाणं चंधमाणस्स ॥ १८॥ इन दोनों प्रकृतियोंके वन्धक जीवका एक ही भावमें अवस्थान होता है ॥ १८॥

साता वेदनीय और असाता वेदनीय ये दोनों प्रकृतियां चूंकि परस्परविरुद्ध होनेसे एक साथ बंबती नहीं हैं तथा वे कमसे विद्युद्धि और संक्लेशके निमित्तसे बन्धको प्राप्त होती हैं, अतएव इन दोनोंका यद्यपि एक स्थान सम्भव नहीं है, फिर भी यहां जो उनका एक स्थान निर्दिष्ट किया गया है वह इनके एक संख्यामें अवस्थित होनेसे ही निर्दिष्ट किया गया है; ऐसा अभिप्राय प्रहण करना चाहिए।

# तं मिच्छादिद्विस्स वा सासणसम्मादिद्विस्स वा सम्मामिच्छादिद्विस्स वा असंजद-सम्मादिद्विस्स वा संजदासंजदस्स वा संजदस्स वा ॥ १९॥

वह वेदनीय कर्मका बन्वस्थान मिथ्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि, सम्यग्मिथ्यादृष्टि, असंयत-सम्यग्दृष्टि, संयतासंयत और संयतके होता है ॥ १९ ॥

सूत्रमें ' संयत ' ऐसा कहनेपर यहां सयोगिकेवली तक संयतोंका ही ग्रहण करना चाहिए। कारण यह कि आगे अयोगिकेवलियोंके इस बन्धस्थानकी सम्भावना नहीं है। मोहणीयस्स कम्मस्स दस द्वाणाणि- वावीसाए एक्कवीसाए सत्तारसण्हं तेरसण्हं णवण्हं पंचण्हं चदुण्हं तिण्हं दोण्हं एक्किसे द्वाणं चेदि ॥ २०॥

मोहर्नीय कर्मके दस बन्धस्थान हैं— बाईस प्रकृतिरूप, इक्कीस प्रकृतिरूप, सत्तरह प्रकृतिरूप, तेरह प्रकृतिरूप, नौ प्रकृतिरूप, पांच प्रकृतिरूप, चार प्रकृतिरूप, तीन प्रकृतिरूप, दो प्रकृतिरूप और एक प्रकृतिरूप बन्धस्थान ॥ २०॥

तत्थ इमं वावीसाए द्वाणं— मिच्छत्तं सोलस कसाया, इत्थिवेद-पुरिसवेद-णउंसयवेद तिण्हं वेदाणमेक्कदरं, हम्स-रिद अरिद-सोग दोण्हं जुगलाणमेकदरं, भय-दुगुंछा एदासि वावीसाए पपडीणं एकम्हि चेव हाणं बंधमाणस्स ॥ २१ ॥

मोहनीय कर्मके उक्त दस बन्धस्थानोंमें बाईस प्रकृतिरूप बन्धस्थान यह है— मिथ्यात्व, अनन्तानुबन्धी आदि सोलह कषाय; स्त्रीवेद, पुरुषवेद और नपुंसक वेद इन तीनों वेदोंमेंसे कोई एक वेद; हास्य और रित तथा अरित और शोक इन दोनों युगलोंमेंसे कोई एक युगल; भय और जुगुप्सा; इन बाईस प्रकृतियोंके बांधनेवाले जीवका एक ही भावमें अवस्थान है ॥ २१ ॥

मिध्यात्व और अनन्तानुबन्धिचतुष्क आदि सोल्ह कषाय, ये सत्तरह ध्रुववन्धी प्रकृतियां हैं। कारण यह कि इनमें जिस प्रकार उदयकी अपेक्षा परस्परेंग विरोध है उस प्रकार बन्धकी अपेक्षा परस्परेंग विरोध है उस प्रकार बन्धकी अपेक्षा परस्परेंग विरोध नहीं है। इसीलिए सूत्रमें इनके लिए 'एकतर 'शब्दका प्रयोग नहीं किया गया है। स्रीवेद, पुरुषवेद और नपुंसकवेद इन तीनों वेदोंका; तथा हास्य-रित और अरित-शोक इन दोनों युगलोंका उदयके समान बन्धके साथ भी विरोध है, यह बतलानेके लिए इनके साथमें 'एकतर 'शब्दका प्रयोग किया गया है। भय और जुगुप्सा इन दोनों प्रकृतियोंके साथमें भी जो 'एकतर 'शब्दका प्रयोग नहीं किया गया है उससे इन दोनों प्रकृतियोंके बन्धकी अपेक्षा कोई विरोध नहीं हैं, यह अभिप्राय ग्रहण करना चाहिये। इन बाईस प्रकृतियोंका एक ही भावमें अवस्थान होता है।

#### तं मिच्छादिद्विस्स ॥ २२ ॥

वह बाईस प्रकृतिरूप मोहनीयका प्रथम वन्धस्थान मिथ्यादृष्टिके होता है ॥ २२ ॥

इसका कारण यह है कि मिथ्यात्वके उदययुक्त मिथ्यादृष्टि जीवको छोड़कर मिथ्यात्व प्रकृतिका अन्यत्र बन्ध नहीं होता है। इसिल्ये मिथ्यात्व प्रकृतिके उदयसे संयुक्त इन बाईस प्रकृतियों रूप बन्धस्थानका स्वामी मिथ्यादृष्टि जीव ही होता है। यहांपर बन्ध सम्बन्धी भंग छह (६) हैं। कारण यह कि एक जीवके विविधित समयमें तीन वेदों मेंसे किसी एक ही वेदका तथा हास्य-रित और अरित-शोक इन दो गुगलों मेंसे किसी एक ही गुगलका बन्ध होता है।

तत्थ इमं एकत्रीसाए द्वाणं- मिन्छत्तं णत्रुंसयवेदं वज ॥ २३ ॥

मोहनीय कर्म सम्बन्धी उक्त दस बन्धस्थानोंमें प्रथम बन्धस्थानकी बाईस प्रकृतियोंमेंसे मिथ्यात्व और नपुंसकवेदको छोड़ देनेपर यह इक्कीस प्रकृतिरूप द्वितीय बन्धस्थान होता है ॥ २३॥

सोलस कसाया इत्थिवेद पुरिसवेदो दोण्हं वेदाणमेकदरं हस्सप्दि अरिद-सोग दोण्हं जुगलाणमेकदरं भय दुगुंछा एदासिं एकवीसाए पयडीणमेकम्हि चेव हुाणं बंधमाणस्स ॥ २४ ॥

अनन्तानुबन्धिचतुष्क आदि सोल्ह कषाय, स्नीवेद और पुरुषवेद इन दोनों वेदोमेंसे कोई एक वेद, हास्य-रित और अरित-शोक इन दो युगलोंमेंसे कोई एक युगल तथा भय और जुगुप्सा इन इक्कीस प्रकृतियोंका बन्ध करनेवाले जीवका एक ही भावमें अवस्थान है ॥ २४॥

यहांपर उक्त दोनों वेद और हास्यादि दोनों युगलोंके विकल्पसे (२×२=४) चार भंग होते हैं।

#### तं सासणसम्मादिडिस्स ॥ २५ ॥

वह इक्रीसप्रकृतिक द्वितीय बन्धस्थान सासादनसम्यग्दृष्टिके होता है ॥ २५ ॥

कारण यह कि दूसरे गुणस्थानसे आगे अनन्तानुबन्धिचतुष्कका और स्त्रिविदका बन्ध नहीं होता है। इसका भी कारण यह है कि आगेके सम्यग्मिथ्यादृष्टि आदि गुणस्थानोंमें अनन्तानु-बन्धिचतुष्कका उदय सम्भव नहीं है।

### तत्थ इमं सत्तरसण्हं द्वाणं- अणंताणुबंधिकोह-माण-माया-लोभं इत्थिवेदं वज्ज ।।

मोहनीय कर्म सम्बंधी उक्त दस बन्धस्थानोंमें द्वितीय बन्धस्थानकी इक्कीस प्रकृतियोंमेंसे अनन्तानुबन्धी क्रोध, मान, माया, छोम और स्त्रीवेदको कम कर देनेपर यह सत्तरह प्रकृतिवासा तृतीय बन्धस्थान होता है ॥ २६ ॥

# वारस कसाय पुरिसवेदो हस्स-रदि अरदि-सोग दोण्हं जुगलाणमेकदरं भय-दुगुंछा एदासिं सत्तरसण्हं पयडीणमेकिम्ह चेव हाणं बंधमाणस्स ॥ २७॥

अप्रत्याख्यानावरणीय क्रोध आदि बारह कषाय, पुरुषवेद, हास्य-रति और अरति-शोक इन दोनों युगलोंमेंसे कोई एक युगल, भय और जुगुप्सा; इन सत्तरह प्रकृतियोंके बांधनेवाले जीवका एक ही भावमें अवस्थान होता है ॥ २७॥

#### तं सम्मामिच्छादिद्विस्स या असंजदसम्मादिद्विस्स वा ॥ २८ ॥

वह सत्तरहप्रकृतिक तृतीय बन्धस्थान सम्यग्निथ्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टिके होता है ॥
चूकि चतुर्थ गुणस्थानसे आगे अपने उदयके साथ बन्धको प्राप्त होनेवाले अप्रत्याख्यानावरणचतुष्कका बन्ध होता नहीं है, इसलिए सम्यग्मिथ्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि ये दो
गुणस्थानवर्ती ही इस सत्तरह प्रकृतियुक्त बन्धस्थानके स्वामी होते हैं।

#### तत्थ इमं तेरसण्हं द्वाणं- अपचक्खाणावरणीयकोध-माण-माया-लोमं वज्ज ॥२९॥

मोहनीय कर्म सम्बन्धी उक्त दस बन्धस्थानोंमें तृतीय बन्धस्थानकी सत्तरह प्रकृतियोंमेंसे अप्रत्याख्यानावरणीय क्रोध, मान, माया और लोभको कम कर देनेपर यह तेरहप्रकृतिक चतुर्थ बन्धस्थान होता है ॥ २९ ॥

### अद्भ कसाया पुरिसवेदो हस्स-रदि अरदि-सोग दोण्हं जुगलाणमेकदरं भय-द्रगुंछा एदासिं तेरसण्हं पयडीणमेकम्हि चेव द्राणं बंधमाणस्स ॥ ३० ॥

प्रत्याख्यानावरणीय क्रोध आदि आठ कषाय, पुरुषवेद, हास्य-रति और अरति-शोक इन दोनों युगलोंमेंसे कोई एक युगल, भय और जुगुप्सा; इन तेरह प्रकृतियोंको बांधनेवाले जीवका एक ही भावमें अवस्थान है ॥ ३०॥

यहांपर हास्यादि दोनों युगलोंके विकल्पसे दो (२) भंग होते हैं।

#### तं संजदासंजदस्य ॥ ३१ ॥

उक्त तेरहप्रकृतिक चतुर्थ बन्धस्थान संयतासंयतके होता है ॥ ३१ ॥

कारण यह कि पंचम गुणस्थानसे आगे अपने उदयकी सम्भावना न होनेसे वहां प्रत्या-ख्यानावरणचतुष्कका बन्ध सम्भव नहीं है ।

### तत्थ इमं णवण्हं द्वाणं- पच्चक्खाणावरणीयकोह-माण-माया-लोहं वज्ज ॥ ३२ ॥

मोहनीय कर्म सम्बन्धी उक्त दस बन्धस्थानोंमें चतुर्थ बन्धस्थानकी उपर्युक्त तेरह प्रकृति-योंमेंसे प्रत्याख्यानात्ररणीय क्रोध,मान,माया और लोभ कषायोंको कम कर देनेपर यह नौ प्रकृतियुक्त पांचवां बन्धस्थान होता है ॥ ३२ ॥

# चद्रसंज्ञलणा पुरिसवेदो हस्स-रदि अरदि-सोग दोण्हं जुगलाणमेकदरं भय-दुगुंछा एदासिं णवण्हं पयडीणमेकम्हि चेव द्वाणं बंधमाणस्स ॥ ३३ ॥

चार संज्वलन कषाय, पुरुषवेद, हास्य-रति और अरति-शोक इन दो युगलोंमेंसे कोई एक युगल तथा भय और जुगुप्सा; इन नौ प्रकृतियोंको बांधनेवाले जीवका एक ही भावमें अवस्थान होता है ॥ ३३ ॥

यहांपर हास्यादि दो युगलोंके विकल्पसे दो (२) ही भंग होते हैं।

#### तं संजदस्स ॥ ३४ ॥

वह नौप्रकृतिक पांचवां बन्धस्थान संयतके होता है ॥ ३४ ॥

यहां 'संयत' कहनेसे प्रमत्तसंयतको आदि लेकर अपूर्वकरण गुणस्थान पर्यन्त संयतोंका ही ग्रहण करना चाहिए, क्योंकि, उससे ऊपर छह नोकषायोंका बन्ध नहीं होता है। इसलिए आगे इस नौप्रकृतिक बन्धस्थानकी सम्भावना नहीं है।

# तत्थ इमं पचण्हं द्वाणं- हस्स-रदि अरदि-सोग भय दुगुंछं वज्ज ॥ ३५ ॥

मोहनीय कर्म सम्बन्धी उक्त दस स्थानोंमें पांचवें बन्धस्थानकी उक्त नौ प्रकृतियोंमेंसे हास्य-रित, अरित-शोक, भय और जुगुप्साको कम कर देनेपर यह पांचप्रकृतिक छठा बन्धस्थान होता है॥

चदुसंजलणं पुरिसवेदो एदासिं पंचण्हं पयडीणमेकम्हि चेव द्वाणं वंधमाणस्स ॥३६॥ संज्यलन कोध आदि चार कथाय और पुरुषवेद, इन पांचों प्रकृतियोंको बांधनेवाले जीवका एक ही भावमें अवस्थान होता है ॥ ३६॥

#### तं संजदस्स ॥ ३७ ॥

वह पांचप्रकृतिक छठा बन्धस्थान प्रमत्तसंयतसे छेकर अनिवृत्तिकरण पर्यन्त संयतके होता है॥ ३७॥

# तत्थ इमं चदुण्णं द्वाणं- पुरिसवेदं वज्ज ॥ ३८ ॥

मोहनीय कर्म सम्बन्धी उक्त दस बन्धस्थानोंमें छठे बन्धस्थानकी पांच प्रकृतियोंमेंसे पुरुषवेदको कम कर देनेपर यह चार प्रकृतियुक्त सांत्रवां बन्धस्थान होता है ॥ ३८॥

# चदुसंजलणं एदासिं चदुण्हं पयडीणमेकम्हि चेव हाणं बंधमाणस्स ॥ ३९ ॥

संज्वलन क्रोध, मान, माया और लोभ इन चारों प्रकृतियोंको बांधनेवाले जीवका एक ही भावमें अवस्थान होता है ॥ ३९॥

#### तं संजदस्स ॥ ४० ॥

वह चार प्रकृतियुक्त सांतवां बन्धस्थान प्रमत्तसंयतसे लेकर अनिवृत्तिकरण संयत तक होता है ॥ ४०॥

#### तत्थ इमं तिण्हं द्वाणं– कोधसंजलणं वज्ज ॥ ४१ ॥

मोहनीय कर्म सम्बन्धी उक्त दस बन्धस्थानोंमें सातवें बन्धस्थानकी उक्त चार प्रकृतियोंमेंसे संज्वलन क्रोधको कम कर देनेपर यह तीन प्रकृतियुक्त आठवां बन्धस्थान होता है ॥ ४१॥

### माणसंजलणं मायासंजलणं लोभसंजलणं एदासिं तिण्हं पयडीणमेकम्हि चेव द्वाणं वंधमाणस्स ॥ ४२ ॥

मानसंज्वलन, मायासंज्वलन और लोभसंज्वलन; इन तीन प्रकृतियोंको बांधनेवाले जीवका एक ही भावमें अवस्थान होता है ॥ ४२ ॥

#### तं संजदस्स ॥ ४३ ॥

यह तीनप्रकृतिक आठ्यां बन्धस्थान प्रमत्तसंयतसे छेकर अनिवृत्तिकरण संयत तक होता है ॥ ४३ ॥

# तत्थ इमं दोण्णं द्वाणं— माणसंजलणं वज्ज ॥ ४४॥

मोहनीय कर्म सम्बन्धी उक्त दस बन्धस्थानोंमें आठवें बन्धस्थानकी तीन प्रकृतियोंमेंसे मानसंज्वलनको कम कर देनेपर यह दोप्रकृतिक नौवां बन्धस्थान होता है ॥ ४४ ॥

मायासंजलणं लोभसंजलणं एदासिं दोण्हं पयडीणमेकस्हि चेव हाणं बंध-माणस्स ॥ ४५ ॥

मायासंज्वलन और लोभसंज्वलन, इन दो प्रकृतियोंको बांधनेवाले जीवका एक ही भावमें अवस्थान होता है ॥ ४५ ॥

तं संजद्स्स ॥ ४६ ॥

वह दो प्रकृतियुक्त नौयां बन्धस्थान संयतके होता है ॥ ४६॥

तत्थ इमं एक्किस्से द्वाणं- मायासंजलणं वज्ज ॥ ४७ ॥

मोहनीय कर्म सम्बन्धी उक्त दस बन्धस्थानोंमें नौवें बन्धस्थानकी दो प्रकृतियोंमेंसे माया-संज्वलनको कम कर देनेपर यह एक प्रकृतियुक्त दसवां बन्धस्थान होता है ॥ ४७ ॥

लोभसंजलणं एदिस्से एक्किस्से पयडीए एकिम्ह चेव द्वाणं बंधमाणस्स ॥ ४८ ॥ लोभ संज्वलन इस एक प्रकृतिको बांधनेवाले जीवका एक ही भावमें अवस्थान होता है ॥ तं संजदस्स ॥ ४९ ॥

वह एक प्रकृति युक्त दसत्रां बन्धस्थान संयतके होता है ॥ ४९ ॥

आउअस्स कम्मस्स चत्तारि पयडीओ ॥ ५० ॥

आयु कर्मकी चार प्रकृतियां हैं ॥ ५० ॥

णिरयाउअं तिरिक्खाउअं मणुसाउअं देवाउअं चेदि ॥ ५१ ॥

नारकायु, तिर्यगायु, मनुष्यायु और देवायु; ये आयु कर्मकी वे चार प्रकृतियां हैं ॥५१॥ जं तं णिरयाउअं कम्मं बंधमाणस्स ॥ ५२॥

आयु कर्मकी चार प्रकृतियोंमें जो वह नारकायु कर्म है उसको बांधनेवाले जीवका एक ही भावमें अवस्थान है ॥ ५२ ॥

### तं मिच्छादिद्विस्स ॥ ५३ ॥

वह बन्धस्थान मिथ्यादृष्टिके होता है ॥ ५३ ॥

वह नारकायुके बन्धवाला एकप्रकृतिक बन्धस्थान मिथ्यादृष्टि जीवके ही होता है, क्योंकि, मिथ्यात्व कर्मके उदयके विना नारकायुका बन्ध नहीं होता है।

#### जं तं तिरिक्खाउअं कम्मं बंधमाणस्य ॥ ५४ ॥

जो वह तिर्यगायु कर्म है उसके बांधनेवाले जीवका एक ही भावमें अवस्थान है ॥ ५४ ॥ तं मिच्छादिद्विस्स वा सासणसम्मादिद्विस्स वा ॥ ५५ ॥

त्रह तिर्थगायुक्ते बन्धरूप एकप्रकृतिक स्थान मिथ्यादृष्टि और सासादनसम्यग्दृष्टिके होता है।। इसका कारण यह है कि तिर्थगायुक्ते बन्ध योग्य परिणाम इन दोनों गुणस्थानोंमें ही। याये जाते हैं।

#### जं तं मणुसाउअं कम्मं बंधमाणस्स ॥ ५६ ॥

जो वह मनुष्यायु कर्म है उसके बांधनेवाळे जीवका एक ही भावमें अवस्थान है ॥ ५६॥
तं मिच्छादिद्विस्स वा सासणसम्मादिद्विस्स वा असंजदसम्मादिद्विस्स वा ॥ ५७॥
वह मनुष्यायुके बन्धक्रप एकप्रकृतिक बन्धस्थान मिथ्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टिके होता है ॥ ५७॥

#### जं तं देवाउअं कम्मं बंधमाणस्य ।। ५८ ॥

जो वह देवायु कर्म है उसे बांधनेवाले जीवका एक ही भावमें अवस्थान है ॥ ५८ ॥

# तं मिच्छादिद्विस्स वा सासणसम्मादिद्विस्स वा असंजदसम्मादिद्विस्स वा संजदासंजदस्स वा संजदस्स वा ॥ ५९ ॥

वह देवायुके बन्धरूप एकप्रकृतिक बन्धस्थान मिथ्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि, असंयत-सम्यग्दृष्टि, संयतासंयत और संयतके होता है ॥ ५९ ॥

यहां संयत पदसे अप्रमत्त गुणस्थान तकके संयतोंको ही ग्रहण करना चाहिए, क्योंकि, उसके आगे किसी भी आयुका बन्ध नहीं होता है।

णामस्स कम्मस्स अट्ठ द्वाणाणि- एक्कत्तीसाए तीसाए एगूणतीसाए अट्टवीसाए छन्वीसाए पणुवीसाए तेवीसाए एकिस्से द्वाणं चेदि ॥ ६०॥

नामकर्मके आठ बन्धस्थान हैं— इकतीसप्रकृतिक, तीसप्रकृतिक, उनतीसप्रकृतिक, अट्टाईस-प्रकृतिक, छन्बीसप्रकृतिक, पच्चीसप्रकृतिक, तेईसप्रकृतिक और एकप्रकृतिक बन्धस्थान ॥ ६० ॥

तत्थ इमं अद्वावीसाए द्वाणं — णिरयगदी पंचिदियजादी वेउव्विय-तेजा-कम्मइय-सरीरं हुंडसंठाणं वेउव्वियसरीरअंगोवंगं वण्ण - गंध - रस - फासं णिरयगइपाओग्गाणुपुच्वी अगुरुअलहुअ - उवघाद - परघाद - उस्सासं अप्पसत्थविहायगई तस - बादर - पज्जत्त - पत्तेय-सरीर - अथिर - असुह - दुहव - दुस्सर - अणादेज्ज-अजसिकत्ति-णिमिणणामं। एदासिं अद्वावीसाए पयडीणमेक्कम्हि चेव द्वाणं ॥ ६१॥ नामकर्मके उक्त आठ बन्धस्थानोमें अट्टाईसप्रकृतिक बन्धस्थान इस प्रकार है—नरकगित, पंचेन्द्रियजाति, वैक्रियिकशरीर, तैजसशरीर, कार्मणशरीर, हुण्डसंस्थान, वैक्रियिकशरीरांगोपांग, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, नरकगितप्रायोग्यानुपूर्वी, अगुरुअलघु, उपघात, परघात, उच्छ्वास, अप्रशस्त विहायोगिति, त्रस, बादर, पर्याप्त, प्रत्येकशरीर, अस्थिर, अशुभ, दुर्भग, दुःस्वर, अनादेय, अयशःकीर्ति और निर्माण नामकर्म; इन अट्टाईस प्रकृतियोंका एक ही भावमें अवस्थान है ॥ ६१॥

# णिरयगई पंचिदिय - पज्जत्तसंजुत्तं बंधमाणस्य तं मिच्छादिद्विस्स ॥ ६२ ॥

वह अट्ठाईसप्रकृतिक बन्धस्थान पंचिन्द्रिय जाति और पर्याप्त नामकर्मसे संयुक्त नरक-गतिको बांधनेवाले मिथ्यादृष्टिके होता है ॥ ६२ ॥

तिरिक्खगदिणामाए पंच द्वाणाणि- तीसाए एगूणतीसाए छव्वीसाए पणुवीसाए तेवीसाए द्वाणं चेदि ॥ ६३ ॥

तिर्यग्गति नामकर्मके पांच बन्धस्थान हैं – तीसप्रकृतिक, उनतीसप्रकृतिक, छब्बीसप्रकृतिक, पच्चीसप्रकृतिक और तेवीसप्रकृतिक वन्धस्थान ॥ ६३ ॥

तत्थ इमं पढमतीसाए द्वाणं— तिरिक्खगदी पंचिदियजादी ओरालिय-तेजा-कम्मइयसरीरं छण्हं संद्वाणाणमेकदरं ओरालियसरीरअंगोवंगं छण्हं संघडणाणमेकदरं वण्ण-गंध-रस-फासं तिरिक्खगदिपाओग्गाणुपुच्वी अगुरुवलहुअ-उवघाद-परघाद-उम्सास-उज्जोवं दोण्हं विहायगदीणमेकदरं तस-बादर-पज्जत-पत्तेयसरीरं थिराथिराणमेकदरं सुभासुभाणमेक्कदरं सुहव-दुहवाणमेकदरं सुस्सर-दुस्सराणमेकदरं आदेज्ज-अणादेज्जाणमेकदरं जसिकत्ति-अजसिकत्तीणमेक्कदरं णिमिणणामं च। एदासिं पढमतीसाए पयडीणं एक्कम्हि

्नामकर्मके तिर्यग्गति सम्बन्धी उक्त पांच बन्धस्थानोंमें प्रथम तीस प्रकृतियुक्त बन्धस्थान यह है— तिर्यग्गति, पंचिन्द्रिय जाति, औदारिकशरीर, तैजशरीर, कार्मणशरीर, छह संस्थानोंमेंसे कोई एक, औदारिकशरीरांगोपांग, छह संहननोंमेंसे कोई एक, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, तिर्यग्गतिप्रायोग्यानुपूर्वी, अगुरुछषु, उपघात, परधात, उच्छ्यास, उद्योत, दोनों विहायोगितियोंमेंसे कोई एक, त्रस, बादर, पर्याप्त, प्रायेकशरीर, स्थिर और अस्थिर इन दोनोंमेंसे कोई एक, शुभ और अशुभ इन दोनोंमेंसे कोई एक, सुभग और दुर्भग इन दोनोंमेंसे कोई एक, सुस्वर और दुःस्वर इन दोनोंमेंसे कोई एक, आदेय और अनादेय इन दोनोंमेंसे कोई एक, पशःकीर्ति और अपशःकीर्ति इन दोनोंमेंसे कोई एक और निर्माण नामकर्म; इन प्रथम तीस प्रकृतियोंका एक ही भावमें अवस्थान है ॥ ६४ ॥

यहां छह संस्थान, छह संहनन, दो विहायोगतियां, स्थिर-अस्थिर, शुभ-अशुभ, सुभग-दुर्भम, सुस्वर-दुस्वर, आदेय-अनादेय और यशःकीर्ति-अयशःकीर्ति; इन परस्पर विरुद्ध प्रकृतियोंमेंसे एक समयमें यथासम्भव किसी एक एक प्रकृतिका ही बन्ध सम्भव होनेसे चार हजार छह सौ आठ ( ६×६×२×२×२×२×२×२=४६०८ ) भंग होते हैं।

# तिरिक्खगदिं पंचिदिय-पञ्जत्त-उज्जोवसंजुत्तं बंधमाणस्स तं मिच्छादिद्विस्स ॥

वह प्रथम तीस प्रकृतिरूप बन्धस्थान पंचेन्द्रियजाति, पर्याप्त और उद्योत नामकर्मसे संयुक्त तिर्थग्गतिको बांधनेवाळे मिथ्यादृष्टिके होता है ॥ ६५ ॥

तत्थ इमं विदियत्तीसाए द्वाणं— तिरिष्ण्वगदी पंचिदियजादी ओरालिय-तेजा-कम्मइयसरीरं हुंडसंठाणं वज्ज पंचण्हं संठाणाणमेक्कदरं ओरालियसरीरअंगोवंगं असंपत्त-सेव्रद्वसंघडणं वज्ज पचण्हं संघडणाणमेक्कदरं वण्ण-गंध-रस-फासं तिरिक्खगदिपाओग्गाणुपुळ्वी अगुरुवलहुव-उवधाद-परघाद-उम्सास-उज्जोवं दोण्हं विहायगदीणमेक्कदरं तस-बादर-पज्जत-पत्तेयसरीरं थिराथिराणमेक्कदरं सुहासुहाणमेक्कदरं सुहव-दुहवाणमेक्कदरं सुस्सर-दुस्सराण-मेक्कदरं आदेज्ज-अणादेज्जाणमेक्कदरं जसिकित्ति-अजसिकत्तीणमेक्कदरं णिमिणणामं । एदासिं विदियत्तीसाए पयडीणं एक्किन्ह चेव द्वाणं ।। ६६ ।।

नामकर्मके तिर्यग्गति सम्बन्धी उक्त पांच बन्धस्थानोंमें यह द्वितीय तीसप्रकृतिक बन्धस्थान है— तिर्यग्गति, पंचेन्द्रियजाति, औदारिकशरीर, तैजसशरीर, कार्मणशरीर, हुण्डसंस्थानको छोड़कर शेष पांचे संस्थानोंमेंसे कोई एक, औदारिकशरीरअंगोपांग, असंप्राप्तासृपाटिकासंहननको छोड़कर शेष पांचों सहननोंमेंसे कोई एक; वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, तिर्यग्गतिप्रायोग्यानुपूर्वी, अगुरुलधु, उपघात, परघात, उच्छ्वास, उद्योत, दोनों विहायोगितयोंमेंसे कोई एक, त्रस, बादर, पर्याप्त, प्रत्येकशरीर, स्थिर और अस्थिर इन दोनोंमेंसे कोई एक, ग्रुम और अशुभ इन दोनोंमेंसे कोई एक, सुभग और दुर्भग इन दोनोंमेंसे कोई एक, सुस्य और अनादेय इन दोनोंमेंसे कोई एक, यशःकीर्ति और अयशःकीर्ति इन दोनोंमेंसे कोई एक तथा निर्माण नामकर्म; इन द्वितीय तीस प्राकृतियोंका एक ही भावमें अवस्थान है ॥ ६६॥

पूर्व तीसप्रकृतिक बन्धस्थानमें हुण्डसंस्थान और असंप्राप्तासृपाटिकासंहनन इन दो प्रकृतियोंका सद्भाव था, किन्तु इस द्वितीय बन्धस्थानमें वे दोनों प्रकृतियां नहीं है; यह इन दोनों बन्धस्थानोंमें भेद है।

#### तिरिक्खगदि पंचिदिय-पजत्त-उज्जोबसंजुत्तं बंधमाणस्स तं सासणसम्मादिद्विस्स ॥

वह द्वितीय तीसप्रकृतिक बन्धस्थान पंचेन्द्रिय जाति, पर्याप्त और उद्योत नामकर्मसे संयुक्त तिर्यग्गतिको बांधनेत्राले सासादनसम्यग्दृष्टिके होता है ॥ ६७॥

यहां पांच संस्थान, पांच संहनन तथा उक्त बिहायोगति आदि सात युगलोंके विकल्पसे तीन हजार दो सौ ( ५×५×२×२×२×२×२×२=३२०० ) भंग होते हैं। तत्थ इमं तदियतीसाए द्वाणं— तिरिक्खगदी बीइंदिय-तीइंदिय-चउरिंदिय तिण्हं जादीणमेक्कदरं ओरालिय-तेया-कम्मइयसरीरं हुंडसंठाणं ओरालियसरीरअंगोवंगं असंपत्त-सेवहसरीरसंघडणं वण्ण-गंध-रस-फासं तिरिक्खगदिपाओग्गाणुपुव्वी अगुरुअलहुव-उवधाद-परघाद-उस्सास-उजोवं अप्सत्थविहायगदी तस-बादर-पज्जत-पत्तेयसरीरं थिराथिराणमेक्कदरं सुभासुभाणमेक्कदरं दुभग-दुस्सर-अणादेज्जं जसिकित्ति-अजसिकत्तीणमेक्कदरं णिमिणणामं, एदासिं तदियतीसाए पयडीणमेक्किम्ह चेव द्वाणं ॥ ६८ ॥

नामकर्मके तिर्यग्गति सम्बन्धी उक्त पांच बन्धस्थानोंमें यह तृतीय तीसप्रकृति बन्धस्थान है— तिर्यग्गति, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय इन तीन जातियोंमेंसे कोई एक, औदारिकशरीर, तेजसशरीर, कार्मणशरीर, हुण्डसंस्थान, औदारिकशरीरांगोपांग, असंप्राप्तास्प्पाटिकासंहनन, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, तिर्यग्गतिप्रायोग्यानुपूर्वी, अगुरुलघु, उपघात, परधात, उच्छूबास, उद्योत, अप्रशस्त विहायोगित, त्रस, बादर, पर्याप्त प्रत्येकशरीर, स्थिर और अस्थिर इन दोनोंमेंसे कोई एक, शुभ और अशुभ इन दोनोंमेंसे कोई एक, दुर्भग, दुःस्वर, अनादेय, यशःकीर्ति और अयशःकीर्ति इन दोनोंमेंसे कोई एक तथा निर्माण नामकर्म; इन तृतीय तीस प्रकृतियोंका एक ही भावमें अवस्थान है ॥ ६८॥

यहां द्वीन्द्रियादि तीन जाति नामकर्म, स्थिर-अस्थिर, छुम-अशुभ और यशःकीर्ति-अयशःकीर्ति; इनके विकत्पसे चौबीस ( ३×२×२×२=२४ ) मंग होते हैं ।

तिरिक्खगदिं विगलिंदिय-पज्जत्त-उज्जोवसंजुत्तं बंधमाणस्स तं मिच्छादिद्विस्स ॥

वह तृतीय तीसप्रकृतिक बन्धस्थान विकलेन्द्रिय, पर्याप्त और उद्योत नामकर्मसे संयुक्त तिर्यगातिको बांधनेवाले मिथ्यादृष्टि जीवके होता है ॥ ६९ ॥

तत्थ इमं पढमऊणतीसाए ठाणं जथा पढमतीसाए भंगो, णवरि उज्जोवं वज्ज। एदासि पढमऊणतीसाए वयडीणमेक्कम्हि चेव द्वाणं॥ ७०॥

नामकर्मके तिर्यग्गति सम्बन्धी पांच बन्धस्थानोंमेंसे यह प्रथम उनतीसप्रकृतिक बन्धस्थान है और वह प्रथम तीसप्रकृतिक बन्धस्थानके समान प्रकृतिभंगवाला है। विशेषता यह है कि यहां एक उद्योत प्रकृतिको छोड़ देना चाहिए। इन प्रथम उनतीस प्रकृतियोंका एक ही भावमें अवस्थान है॥

# तिरिक्खगदिं पंचिदिय-पज्जत्तसंजुत्तं वंधमाणस्य तं मिच्छादिद्विस्स ॥ ७१ ॥

वह प्रथम उनतीसप्रकृतिक बन्धस्थान पंचेन्द्रिय और पर्याप्त नामकर्मसे संयुक्त तिर्थग्गतिको वांधनेवाले मिथ्यादृष्टि जीवके होता है ॥ ७१ ॥

तत्थ इमं विदियएगूणतीसाए द्वाणं जथा विदियत्तीसाए भंगो, णवरि उज्जोवं वज्ज। एदासिं विदियाए ऊणतीसाए पयडीणमेक्कम्हि चेव द्वाणं॥ ७२॥

नामकर्मके तिर्थग्गति सम्बन्धी उक्त पांच बन्धस्थानोंमें यह द्वितीय उनतीसप्रकृतिक

बन्धस्थान है और वह द्वितीय तीसप्रकृतिक बन्धस्थानके समान प्रकृतिभंगवाला है। विशेषता यह है कि यहां एक उद्योत प्रकृतिको छोड़ देना चाहिए। इन द्वितीय उनतीस प्रकृतियोंका एक ही भावमें अवस्थान है॥ ७२॥

# तिरिक्खगदिं पंचिदिय-पज्जत्तसंजुत्तं बंधमाणस्स तं सासणसम्मादिष्टिस्स ॥७३॥

वह द्वितीय उनतीसप्रकृतिक बन्धस्थान पंचेन्द्रिय और पर्याप्त नामकर्मसे संयुक्त तिर्यगातिको बांधनेवाळे सासादनसम्यग्दष्टि जीवके होता है ॥ ৩३॥

तत्थ इमं तदियऊणतीसाए ठाणं जथा तदियतीसाए भंगो, णवरि उज्जोवं वज्ज । एदासिं तदियऊणतीसाए पयडीणमेक्कम्हि चेव द्वाणं ॥ ७४ ॥

नामकर्मके तिर्यगति सम्बन्धी उक्त पांच बन्धस्थानोंमें यह तृतीय उनतीसप्रकृतिक बन्धस्थान है और वह तृतीय तीसप्रकृतिक बन्धस्थानके समान प्रकृतिभंगवाला है। विशेषता यह है कि यहां एक उद्योत प्रकृतिको छोड़ देना चाहिए। इन तृतीय उनतीस प्रकृतियोंका एक ही भावमें अवस्थान है ॥ ७४॥

# तिरिक्खगर्दि विगलिदिय-पज्जनसंजुत्तं बंधमाणस्स तं मिच्छादिद्विस्स ॥ ७५ ॥

यह तृतीय उनतीसप्रकृतिक बन्धस्थान विकलेन्द्रिय और पर्याप्त नामकर्मसे संयुक्त तिर्यग्गतिको बांधनेवाले मिथ्यादृष्टि जीवके होता है ॥ ७५॥

तत्थ इमं छन्त्रीसाए द्वाणं निरिक्खगदी एइंदियजादी ओरालिय-तेजा - कम्मइय-सरीरं हुंडसंठाणं वण्ण-गंध-रस-फासं तिरिक्खगदिपाओग्गाणुपुत्री अगुरुअलहुअ-उवघाद-परघाद-उस्सासं आदावुज्जोत्राणमेक्कदरं थात्रर-बादर-पज्जत्त-पत्तेयसंरीरं थिराथिराणमेक्कदरं सुहासुहाणमेक्कदरं दुहव-अणादेज्जं जसिकत्ति-अजसिकत्तीणमेक्कदरं णिमिणणामं। एदासिं छन्त्रीसाए पयडीणमेक्कम्हि चेव द्वाणं॥ ७६॥

नामकर्मके तिर्यगाति सम्बन्धी उक्त पांच बन्धस्थानोंमें यह छन्बीसप्रकृतिक बन्धस्थान है— तिर्यगाति, एकेन्द्रिय जाति, औदारिकशरीर, तैजसशरीर, कार्मगशरीर, हुण्डसंस्थान, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, तिर्यगातिप्रायोग्यानुपूर्वी, अगुरुअल्घु, उपघात, परधात, उच्छ्त्रास, आतप और उद्योत इन दोनोंमेंसे कोई एक, स्थावर, बादर, पर्याप्त, प्रत्येकशरीर, स्थिर और अस्थिर इन दोनोंमेंसे कोई एक, ग्रुभ और अग्रुभ इन दोनोंमेंसे कोई एक, दुर्भग, अनादेय, यशःकीर्ति और अथशःकीर्ति इन दोनोंमेंसे कोई एक तथा निर्माण नामकर्म; इन छन्बीस प्रकृतियोंका एक ही भावमें अवस्थान है ॥ ७६ ॥

यहां आतप-उद्योत, स्थिर-अस्थिर, शुभ-अशुभ और यशःकीर्ति-अयशःकीर्ति; इनके विकल्पसे सोलह (२×२×२×२=१६) भंग होते हैं।

#### तिरिक्खगदिं एइंदिय-बादर-पज्जत्त-आदाउज्जोवाणमेक्कदरसंजुत्तं वंधमाणस्स तं मिच्छादिद्विस्स ॥ ७७ ॥

यह छन्बीसप्रकृतिक बन्धस्थान एकेन्द्रिय जाति, बादर, पर्याप्त तथा आतप और उद्योत इन दोनोंमेंसे किसी एकसे संयुक्त तिर्यग्गतिको बांधनेवाले मिथ्यादृष्टि जीवके होता है ॥ ७७ ॥

तत्थ इमं पढमपणुवीसाए द्वाणं तिरिक्खगदी एइंदियजादी ओरालिय-तेजा-कम्मइयसरीरं हुंडसंठाणं वण्ण-गंध-रस-फासं तिरिक्खगदिपाओग्गाणुपुच्ची अगुरुअलहुअ-उवघाद-परघाद-उस्सास-थावरं बादर-सुहुमाणमेक्कदरं पज्जत्तं पत्तेग-साधारणसरीराणमेक्कदरं थिराथिराणमेक्कदरं सुहासुहाणमेक्कदरं दुहव-अणादेज्जं जसकित्ति-अजसिकत्तीणमेक्कदरं णिमिणणामं एदासि पढमपणुवीसाए पयडीणमेक्कम्हि चेव द्वाणं ॥ ७८ ॥

नामकर्मके तिर्यगाति सम्बन्धी उक्त पांच बन्धस्थानोंमें यह प्रथम पच्चीसप्रकृतिक बन्धस्थान है— तिर्यगाति, एकेन्द्रियजाति, औदारिकशरीर, तैजसशरीर, कार्मणशरीर, हुण्डसंस्थान, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, तिर्यगतिप्रायोग्यानुपूर्वी, अगुरुअलघु, उपघात, परघात, उच्छ्वास, स्थावर, बादर और सूक्ष्म इन दोनोंमेंसे कोई एक, पर्याप्त, प्रत्येकशरीर और साधारणशरीर इन दोनोंमेंसे कोई एक, स्थिर, और अस्थिर इन दोनोंमेंसे कोई एक, खुभग, अनादेय, यशःकीर्ति और अयशःकीर्ति इन दोनोंमेंसे कोई एक तथा निर्माण नामकर्म; इन प्रथम पच्चीस प्रकृतियोंका एक ही भावमें अवस्थान है ॥ ७८॥

यहां बादर-सूक्ष्म, प्रत्येक-साधारणशरीर, स्थिर-अस्थिर, ग्रुभ-अशुभ और यशःकीर्ति-अयशःकीर्ति; इन विरुद्ध प्रकृतियोंके विकल्पसे बत्तीस (२×२×२×२=३२) भंग होते हैं।

# तिरिक्खगदि एइंदिय-पज्जत्त-बादर-सुहुमाणमेकदरसंजुत्तं वंधमाणस्स तं मिच्छा-दिद्विस्स ॥ ७९ ॥

वह प्रथम पश्चीसप्रकृतिक बन्धस्थान एकेन्द्रिय जाति, पर्याप्त तथा बादर और सूक्ष्म इन दोनोंमेंसे किसी एकसे संयुक्त तिर्यगातिको बांधनेवाले मिथ्यादृष्टि जीवके होता है।। ७९ ॥

यह बन्धस्थान आगेके सासादन आदि गुणस्थानोंमें नहीं पाया जाता है। कारण यह कि उपिस गुणस्थानवर्ती जीवोंके एकेन्द्रिय जाति, बादर और सूक्ष्म इन प्रकृतियोंका बन्ध नहीं होता है।

तत्थ इमं विदियपणुवीसाए द्वाणं निरिक्खगदी वेइंदिय-तीइंदिय-चडिरिय-पंचिंदिय चदुण्हं जादीणमेकदरं ओरालिय-तेजा-कम्मइयसरीरं हुंडसंठाणं ओरालियसरीर-अंगोवंगं असंपत्तसेवद्वसरीरसंघडणं वण्ण-गंध-रस-फासं तिरिक्खगदिपाओग्गाणुपुच्ची अगुरु-अलहुअ-उवघाद-तस-बादर-अपज्जत्त-पत्तेयसरीर-अधिर-असुभ--दुहव-अणादेज्ज-अजसिकत्ति-णिमिणं, एदासिं विदियपणुवीसाए पयडीणमेकम्हि चेव द्वाणं ॥ ८० ॥ नामकर्मके तिर्यगिति सम्बन्धी उक्त पांच बन्धरथानोंमें यह द्वितीय पचीसप्रकृतिक बन्धरथान है— तिर्यगिति; द्वीन्द्रियजाति, त्रीन्द्रियजाति, चतुरिन्द्रियजाति और पंचेन्द्रियजाति इन चार जातियोंमेंसे कोई एकः औदारिकशरीरं, तैजसशरीरं, कार्मणशरीर, हुण्डसंस्थान, औदारिकशरीरंगोपांग, असंप्राप्तास्प्रपाटिकाशरीरसंहनन, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, तिर्यगितिप्रायोग्यानुपूर्वी, अगुरुअलघु, उपघात, त्रस, बादर, अपर्याप्त, प्रत्येकशरीर, अस्थिर, अशुभ, दुर्भग, अनादेय, अयशःकीर्ति और निर्माण नामकर्म; इन द्वितीय पचीस प्रकृतियोंका एक ही भावमें अवस्थान है ॥ ८० ॥

यहां द्वीन्द्रिय आदि चार जातिप्रकृतियोंके विकल्पसे चार ( ४ ) भंग होते हैं ।

#### तिरिक्खगदिं तस-अपज्जत्तसंजुत्तं वंधमाणस्य तं मिच्छादिद्विस्स ॥ ८१ ॥

वह द्वितीय पचीसप्रकृतिक बन्धस्थान त्रस और अपर्याप्त नामकर्मसे संयुक्त तिर्थग्गतिको बांधनेत्राळे मिथ्यादृष्टि जीवके होता है ॥ ८१॥

तत्थ इमं तेवीसाए द्वाणं- तिरिक्खगदी एइंदियजादी ओरालिय-तेजा-कम्मइयसरीरं हुंडसंठाणं वण्ण-गंध-रस-फासं तिरिक्खगदिपाओग्गाणुपुव्वी अगुरुअलहुअ-उवघाद-थावरं बादर-सहुमाणमेकदरं अपज्जत्तं पत्तेय-साधारणसरीराणमेकदरं अथिर-असह-दुहव-अणादेज्ज-अजसिकित्त-णिमिणं, एदासि तेवीसाए पयडीणमेक्कम्हि चेव द्वाणं ॥ ८२ ॥

नामकर्मके तिर्यगति सम्बन्धी उक्त पांच बन्धस्थानोंमें यह तेत्रीसप्रकृतिक बन्धस्थान है— तिर्यगति, एकेन्द्रियजाति, औदारिकसरीर, तैजसरारीर, कार्मणरारीर, हुण्डसंस्थान, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, तिर्यगतिप्रायोग्यानुपूर्वी, अगुरुअलघु, उपघात, स्थावर, बादर और सूदम इन दोनोंमेंसे कोई एक, अपर्याप्त, प्रत्येकरारीर और साधारणरारीर इन दोनोंमेंसे कोई एक, अस्थिर, अशुभ, दुर्भग, अनादेय, अयराःकीर्ति और निर्माण नामकर्म; इन तेत्रीस प्रकृतियोंका एक ही भावमें अवस्थान है ॥

यहांपर बादर-सूक्ष्म और प्रत्येक व साधारणसरीर इन दो युगलोंके विकल्पसे (२×२=४) चार मंग होते हैं ।

तिरिक्खगदिं एइंदिय-अपज्जत्त-बादर-सुहुमाणमेक्कदरसंजुत्तं बंधमाणस्स तं मिच्छादिद्विस्स ॥ ८३ ॥

यह तेत्रीसप्रकृतिक बन्धस्थान एकेन्द्रियजाति, अपर्याप्त तथा बादर और सूक्ष्म इन दोनोंमेंसे किसी एकसे संयुक्त तिर्यगातिको बांधनेवाले मिध्यादृष्टि जीवके होता है ॥ ८३ ॥

मणुसगदिणामाए तिष्णि द्वाणाणि— तीसाए एगूणतीसाए पणुनीसाए द्वाणं चेदि ॥

मनुष्यगति नामकर्मके तीन बन्धस्थान हैं— तीसप्रकृतिक, उनतीसप्रकृतिक और पचीसप्रकृतिक ॥ ८४॥

तत्थ इमं तीसाए ठाणं- मणुसगदी पंचिदियजादी ओरालिय-तेजा-कम्मइयसरीरं

समचतुरससंठाणं ओरालियसरीरअंगोवंगं वज्जरिसहसंघडणं वण्ण-गंध-रस-फासं मणुसगदि-पाओग्गाणुपुच्वी अगुरुअलहुअ-उवधाद-परघाद-उस्सास-पसत्थविहायगदी तस-बादर-पज्जत्त-पत्तेयसरीरं थिराथिराणमेक्कदरं सुहासुहाणमेक्कदरं सुभग-सुस्सर-आदेज्जं जसिकित्ति-अजसिकत्तीणमेक्कदरं निमिणं तित्थयरं, एदासिं तीसाए पयडीणमेक्कम्हि चेव द्वाणं ॥८५॥

नामकर्मके मनुष्यगित सम्बन्धी उक्त तीन बन्धस्थानोंमें यह तीसप्रकृतिक बन्धस्थान है— मनुष्यगित, पंचेन्द्रियजाति, औदारिकशरीर, तैजसशरीर, कार्मणशरीर, समचतुरस्रसंस्थान, औदारिकशरीरांगोपांग, वज्रवृत्रभनाराचसंहनन, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, मनुष्यगितप्रायोग्यानुपूर्वी, अगुरुअलघु, उपघात, परघात, उच्छ्वास, प्रशस्त विहायोगित, त्रस, बादर, पर्याप्त, प्रत्येकशरीर, स्थिर और अस्थिर इन दोनोंमेंसे कोई एक, ग्रुभ और अग्रुभ इन दोनोंमेंसे कोई एक, सुभग, सुस्वर, आदेय, यशःकीर्ति और अयशःकीर्ति इन दोनोंमेंसे कोई एक, निर्माण और तीर्थंकर नामकर्म; इन तीस प्रकृतियोंका एक ही भावमें अवस्थान है ॥ ८५॥

यहां स्थिर-अस्थिर, शुभ-अशुभ और यशःकीर्ति-अयशःकीर्ति इन सप्रतिपक्ष प्रकृतियोंके विकल्पसे आठ (२×२×२=८) भंग होते हैं।

मणुसगदिं पंचिदिय-तित्थयरसंजुत्तं बंधमाणस्स तं असंजदसम्मादिहिस्स ॥ ८६ ॥

वह तीसप्रकृतिक बन्धस्थान पंचेन्द्रियजाति और तीर्थंकर प्रकृतिसे संयुक्त मनुष्यगतिको बांधनेवाळे असंयतसम्यग्दृष्टिके होता है ॥ ८६ ॥

तत्थ इमं पढमएगूणतीसाए द्वाणं जथा तीसाए भंगो, णवरि विसेसो तित्थयरं वज्ज। एदासि पढमएगूणतीसाए पयडीणमेक्कम्हि चेव द्वाणं ॥ ८७॥

नामकर्मके मनुष्यगति सम्बन्धी उक्त तीन बन्धस्थानोंमें यह प्रथम उनतीसप्रकृतिक बन्ध-स्थान है जो तीसप्रकृतिक बन्धस्थानके समान प्रकृतिभंगवाला है। विशेषता यह है कि यहां तीर्धंकर प्रकृतिको छोड़ देना चाहिए। इन प्रथम उनतीस प्रकृतियोंका एक ही भावमें अवस्थान है। ८७॥

मणुसगिदं पंचिदिय-पज्जत्तसंजुत्तं बंधमाणस्स तं सम्माभिच्छादिद्विस्स वा असंजदसम्मादिद्विस्स वा ॥ ८८ ॥

वह प्रथम उनतीसप्रकृतिक बन्धस्थान पंचेन्द्रियजाति और पर्याप्त नामकर्मसे संयुक्त मनुष्यगतिको बांधनेत्राले सम्यग्मिथ्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टिके होता है ॥ ८८ ॥

तत्थ इमं विदियएग्णतीसाए द्वाणं- मणुसगदी पंचिदियजादी ओरालिय-तेजा-कम्मइयसरीरं हुंडसंठाणं वज्ज पंचण्हं संठाणाणमेकदरं ओरालियसरीरअंगोवंगं असंपत्तसेवट्ट-संघडणं वज्ज पंचण्हं संघडणाणमेकदरं वण्ण-गंध-रस-फासं मणुसगदिपाओगाणुपुच्ची अगुरुअलहु-उबचाद-परघाद-उस्सासं दोण्हं विहायगदीणमेकदरं तस-वादर-पज्जत्त-पत्तेयसरीरं थिराथिराणमेकदरं सुभासुभाणमेकदरं सुहव-दुहवाणमेकदरं सुस्सर-दुस्सराणमेकदरं आदेज्ज-अणादेज्जाणमेकदरं जसिकत्ति-अजसिकत्तीणमेकदरं णिमिणं, एदासि विदियएगूणतीसाए पयडीणमेक्किम्ह चेव द्वाणं ॥ ८९ ॥

नामकर्मके मनुष्यगित सम्बन्धी उक्त तीन बन्धस्थानोंमें यह द्वितीय उनतीसप्रकृतिक बन्धस्थान है— मनुष्यगित, पंचेन्द्रियजाति, औदारिकशरीर, तैजसशरीर, कार्मणशरीर, हुण्डसंस्थानको छोड़कर शेष पांच संस्थानोंमेंसे कोई एक, औदारिकशरीरांगोपांग, असंप्राप्तासृपाटिकासंहननको छोड़कर पांच संहननोंमेंसे कोई एक, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, मनुष्यगितप्रायोग्यानुपूर्वी, अगुरुअल्घु, उपधात, परधात, उच्छ्वास, दोनों विहायोगितयोंमेंसे कोई एक, त्रस, बादर, पर्याप्त, प्रत्येकशरीर, स्थिर और अस्थिर इन दोनोंमेंसे कोई एक, द्युम और अशुम इन दोनोंमेंसे कोई एक, सुमग और दुर्भग इन दोनोंमेंसे कोई एक, सुस्यर और दुःस्वर इन दोनोंमेंसे कोई एक, आदेय और अनादेय इन दोनोंमेंसे कोई एक, यशःकीर्ति और अयशःकीर्ति इन दोनोंमेंसे कोई एक तथा निर्माण नामकर्म; इन दितीय उनतीस प्रकृतियोंका एक ही भावमें अवस्थान है ॥ ८९ ॥

यहांपर पांच संस्थान, पांच संहनन तथा बिहायोगित आदि उक्त सात युगलोंको विकल्पसे बत्तीस सौ ( ५×५×२×२×२×२×२×२×२=३२०० ) भंग होते हैं ।

मणुसगदिं पंचिदिय-पञ्जत्तसंजुत्तं बंधमाणस्य तं सासगसम्मादिष्टिस्स ॥ ९० ॥

बह द्वितीय उनतीसप्रकृतिक बन्धस्थान पंचेन्द्रियजाति और पर्याप्त नामकर्मसे संयुक्त मनुष्यगतिको बांधनेत्राले सासादनसम्यग्दृष्टि जीवके होता है ॥ ९० ॥

तत्थ इमं तदियएगूणतीसाए ठाणं— मणुसगदी पंचिदियजादी ओरालिय-तेजा-कम्मइयसरीरं छण्हं संद्वाणाणमेक्कदरं ओरालियसरीरअंगोवंगं छण्हं संघडणाणमेक्कदरं वण्ण-गंध-रस-फासं मणुसगदिपाओग्गाणुपुच्ची अगुरुअलहुव-उवधाद-परधाद-उस्सासं दोण्हं विहायगदीणमेक्कदरं तस-बादर-पञ्जत्त-पत्तेयसरीरं थिराथिराणमेक्कदरं सुहासुहाणमेक्कदरं सुभग-दुभगाणमेक्कदरं सुस्सर-दुस्सराणमेक्कदरं आदेज्ज-अणादेज्जाणमेक्कदरं जसिकिति-अजसिकत्तीणमेक्कदरं णिमिणणामं, एदासिं तदियएगूणतीसाए पयडीणमेकम्हि चेव द्वाणं॥९१

नामकर्मके मनुष्यगित सम्बन्धी उक्त तीन बन्धस्थानोंमें यह तृतीय उनतीसप्रकृतिक बन्धस्थान है - मनुष्यगित, पंचेन्द्रियजाित, औदारिकशरीर, तैजसशरीर, कार्मणशरीर, छहों संस्थानोंमेंसे कोई एक, औदारिकशरीआंगोपांग, छहों संहननोंमेंसे कोई एक, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, मनुष्यगित-प्रायोग्यानुपूर्वी, अगुरुअलघु, उपघात, परघात, उच्छ्वास, दोनों विहायोगितियोंमेंसे कोई एक, त्रस, बादर, पर्यात, प्रत्येकशरीर, स्थिर और अस्थिर इन दोनोंमेंसे कोई एक, श्रुभ और अश्रुभ इन दोनोंमेंसे कोई एक, सुभग और दुर्भग इन दोनोंमेंसे कोई एक, सुस्वर और दुःस्वर इन दोनोंमेंसे कोई एक, आदेय और अनादेय इन दोनोंमेंसे कोई एक, यशःकीर्ति और अयशःकीर्ति इन दोनोंमेंसे कोई एक, यशःकीर्ति और अयशःकीर्ति इन दोनोंमेंसे

कोई एक और निर्माण नामकर्म; इन तृतीय उनतीस प्रकृतियोंका एक ही भावमें अवस्थान है ॥९१॥

यहां छह संस्थान, छह संहनन और दो विहायोगित आदि सप्रतिपक्ष प्रकृतियोंके चार हजार छह सौ आठ (६×६×२×२×२×२×२×२=४६०८) भंग होते हैं।

#### मणुसगदिं पंचिदिय-पज्जत्तसंजुत्तं बंधमाणस्स तं मिच्छादिद्विस्स ॥ ९२ ॥

यह तृतीय उनतीसप्रकृतिक बन्धस्थान, पंचेन्द्रियजाति और पर्याप्त नामकर्मसे संयुक्त मनुष्यगतिको बांधनेत्राले मिथ्यादृष्टि जीवके होता है ॥ ९२ ॥

तत्थ इमं पणुवीसार द्वाणं— मणुसगदी पंचिंदियजादी ओरालिय-तेजा-कम्मइय-सरीरं हुंडसंठाणं ओरालियसरीरअंगोवंगं असंपत्तसेवद्वसंघडणं वण्ण-गंध-रस-फासं मणुसगदि-पाओग्गाणुपुव्वी अगुरुअलहुअ-उवघाद-तस-बादर-अपज्जत्त-पत्तेयसरीर-अधिर-असुभ-दुभग-अणादेज्ज-अजसिकित्ति-णिमिणं, एदासिं पणुवीसाए पयडीणमेकिम्ह चेव द्वाणं ॥ ९३ ॥

नामकर्मके मनुष्यगित सम्बन्धी उक्त तीन बन्धस्थानोंमें यह पचीसप्रकृतिक बन्धस्थान है— मनुष्यगित, पंचेन्द्रियजाति, औदारिकशरीर, तैजसशरीर, कार्मणशरीर, हुण्डसंस्थान, औदारिकशरीर— अंगोपांग, असंप्राप्तासृपाटिकासंहनन, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, मनुष्यगितप्रायोग्यानुपूर्वी, अगुरुअलघु, उपघात, त्रस, बादर, अपर्याप्त, प्रत्येकशरीर, अस्थिर, अद्युभ, दुभग, अनादेय, अयशःकीर्ति और निर्माण नामकर्म; इन पचीस प्रकृतियोंका एक ही भावमें अवस्थान है ॥ ९३॥

मणुसगर्दि पंचिदियजादि-अपज्जत्तसंजुत्तं बंधमाणस्स तं मिच्छादिद्विस्स ॥९४॥

वह पच्चीसप्रकृतिक बन्धस्थान, पंचेन्द्रियजाति और अपर्याप्त नामकर्मसे संयुक्त मनुष्य-गतिको बांधनेवाले मिथ्यादृष्टिके होता है ॥ ९४ ॥

देवगदिणामाए पंच द्वाणाणि- एक्कत्तीसाए तीसाए एगुणतीसाए अद्ववीसाए एक्किस्से द्वाणं चेदि ॥ ९५ ॥

देवगति नामकर्मके पांच बन्धस्थान हैं— इकतीसप्रकृतिक, तीसप्रकृतिक, उनतीसप्रकृतिक, अट्टाईसप्रकृतिक और एकप्रकृतिक बन्धस्थान ॥ ९५ ॥

तत्थ इमं एक्कत्तीसाए द्वाणं— देवगदी पंचिदियजादी वेउच्चिय-आहार-तेजा-कम्मइयसरीरं समचउरससंठाणं वेउच्चिय-आहारअंगोवंगं वण्ण-गंध-रस-फासं देवगदिपाओ-ग्गाणुपुच्वी अगुरुअलहुअ-उवघाद-परघाद-उस्सासं पसत्थिवहायगदी तस-बादर-पज्जत्त-पत्तेय-सरीर-थिर-सह-सुभग-सुस्सर-आदेज्ज-जसिकत्ति-णिमिण-तित्थयरं, एदासिमेकत्तीसाए पयडीण-मेक्किम्ह चेव द्वाणं ॥ ९६ ॥

नामकर्मके देवगति सम्बन्धी उक्त पांच बन्धस्थानोंमें यह इक्तीसप्रकृतिक बन्धस्थान है— देवगति, पंचेन्द्रियजाति, वैक्रियिकशरीर, आहारकशरीर, तैजसशरीर, कार्मणशरीर, समचतुरस्रसंस्थान, वैक्रियिकशरीरअंगोपांग, आहारकशरीरअंगोपांग, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, देवगतिप्रायोग्यानुपूर्वी, अगुरुअलघु, उपघात, परघात, उच्छ्वास, प्रशस्त विहायोगित, त्रस, बादर, पर्याप्त, प्रत्येकशरीर, स्थिर, शुभ, सुभग, सुस्वर, आदेय, यशःकीर्ति, निर्माण और तीर्थंकर; इन इकतीस प्रकृतियोंका एक ही भावमें अवस्थान है ॥ ९६॥

देवगदिं पंचिदिय-पज्जत्त-आहार-तित्थयरसंजुत्तं वंधमाणस्स तं अध्यमत्तसंजदस्स वा अपुट्यकरणस्स वा ॥ ९७ ॥

वह इकतीसप्रकृतिक बन्धस्थान, पंचेन्द्रियजाति, पर्याप्त, आहारकशरीर और तीर्थंकर नामकर्मसे संयुक्त देवगतिको बांधनेवाले अप्रमत्तसंयत और अपूर्वकरणसंयतके होता है ॥ ९७॥

तत्थ इमं तीसाए ठाणं जथा एकत्तीसाए भंगी, णवरि विसेसी तित्थयरं वज । एदासिं तीसाए पयडीणमेक्कम्हि चेव द्वाणं ॥ ९८ ॥

नामकर्मके देवगति सम्बन्धी उक्त पांच बन्धस्थानोंमें यह तीसप्रकृतिक बन्धस्थान है जो इकतीसप्रकृतिक बन्धस्थानके समान प्रकृतिकभंगवाला है। विशेषता यह है कि यहां एक तीर्थंकर प्रकृतिको छोड़ देना चाहिए। इन तीस प्रकृतियोंका एक ही भावमें अवस्थान है॥ ९८॥

देवगदिं पंचिदिय-पज्जत्त-आहारसंजुत्तं बंधमाणस्सं तं अप्यमत्तसंजदस्स वा अपुच्चकरणस्स वा ॥ ९९ ॥

वह तीसप्रकृतिक बन्धस्थान पंचेन्द्रिय जाति, पर्याप्त और आहारकशरीरसे संयुक्त देवगतिको बांधनेवाले अप्रमत्तसंयत और अपूर्वकरणसंयतके होता है ॥ ९९ ॥

तत्थ इमं पढमएगूणतीसाए द्वाणं जधा एकत्तीसाए भंगी, णवरि विसेसी आहारसरीरं वज्ज। एदासिं पढमएगूणतीसाए पयडीणं एक्किम्ह चेव हाणं॥ १००॥

नामकर्मके देवगति सम्बन्धी उक्त पांच बन्धस्थानोंमें यह प्रथम उनतीसप्रकृतिक बन्धस्थान है जो इकतीसप्रकृतिक बन्धस्थानके समान प्रकृति भंगवाला है। विशेषता यह है कि यहां आहारक- शरीर और तत्सम्बन्धी अंगोपांगको छोड़ देना चाहिए। इन प्रथम उनतीस प्रकृतियोंका एक ही भावमें अवस्थान है। १००॥

देवगिंदं पंचिदिय-पज्जत्त-तित्थयरसंजुत्तं बंधमाणस्स तं अपमत्तसंजदस्स वा अपुरुवकरणस्स वा ॥ १०१॥

वह प्रथम उनतीसप्रकृतिक बन्धस्थान पंचेन्द्रिय जाति, पर्याप्त और तीर्थंकर प्रकृतिसे संयुक्त देवगतिको वांधनेवाले अप्रमत्तसंयत और अपूर्वकरणसंयतके होता है ॥ १०१॥

तत्थ इमं विदियएगूणतीसाए द्वाणं - देवगदी पंचिदियजादी वेउव्विय-तेजा-कम्मइयसरीरं समचउरससंठाणं वेउव्वियसरीरअंगीवंगं वण्ण-गंध-रस-फासं देवगदिपा- ओग्गाणुपुन्त्री अगुरुअलहुअ-उवघाद-परघाद-उस्सासं पसत्थविहायगदी तस-बादर-पन्जत्त-पत्तेयसरीरं थिराथिराणमेक्कदरं सुभासुभाणमेक्कदरं सुभग-सुस्सर-आदेन्जं जसिकत्ति-अजसिकत्तीणमेकदरं णिमिण-तित्थयरं, एदासिमेगूणतीसाए पयडीणमेकम्हि चेत्र द्वाणं ॥

नामकर्मके देवगति सम्बन्धी उक्त पांच बन्धस्थानोंमें यह द्वितीय उनतीसप्रकृतिक बन्धस्थान है— देवगति, पंचेन्द्रिय जाति, वैक्रियिकशरीर, तैजसशरीर, कार्मणशरीर, समचतुरस्रसंस्थान, विक्रियिकशरीर, तेजसशरीर, कार्मणशरीर, समचतुरस्रसंस्थान, विक्रियिकशरीरअंगोपांग, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, देवगतिप्रायोग्यानुपूर्वी, अगुरुअलघु, उपघात, परधात, उच्छ्वास, प्रशस्त विहायोगति, त्रस, बादर, पर्याप्त, प्रत्येकशरीर, स्थिर और अस्थिर इन दोनोंमेंसे कोई एक, ग्रुम और अग्रुम इन दोनोंमेंसे कोई एक, सुभग, सुस्वर, आदेय, यशःकीर्ति और अयशःकीर्ति इन दोनोंमेंसे कोई एक, निर्माण और तीर्थंकर नामकर्म; इन द्वितीय उनतीस प्रकृतियोंका एक ही भावमें अवस्थान है ॥ १०२॥

यहां स्थिर-अस्थिर, शुभ-अशुभ और यशःकीर्ति-अयशःकीर्ति इन सप्रतिपक्ष प्रकृतियोंके विकल्पसे आठ (२×२×२=८) भंग होते हैं।

देवगदि पंचिदिय-पज्जत्त-तित्थयरसंजुत्तं बंधमाणस्स तं असंजदसम्मादिद्विस्स वा संजदासंजदस्स वा ।। १०३ ॥

वह द्वितीय उनतीसप्रकृतिक बन्धस्थान पंचेन्द्रिय जाति, पर्याप्त और तीर्थंकर प्रकृतिसे संयुक्त देवगतिको बांधनेवाले असंयतसम्यग्दष्टि और संयतासंयतके होता है ॥ १०३ ॥

तत्थ इमं पढमअद्वावीसाए द्वाणं— देवगदी पंचिंदियजादी वेउव्विय-तेजा-कम्मइयसरीरं समचउरससंठाणं वेउव्वियअंगोवंगं वण्णःगंध-रस-फासं देवगदिपाओग्गाणु-पुन्वी अगुरुअलघुअ-उवघाद-परघाद-उरसासं पसत्थविहायगदी तस-बादर-पज्जत्त-पत्तेयसरीर-थिर-सुभ-सुभग-सुस्सर-आदेज्ज-जसिकत्ति-णिमिणणामं, एदासि पढमअद्ववीसाए पयडीण-मेककिन्ह चेव द्वाणं ॥ १०४॥

नामकर्मके देवगति सम्बन्धी उक्त पांच वन्धस्थानोंमें यह प्रथम अट्ठाईसप्रकृतिक वन्धस्थान है— देवगति, पंचेन्द्रियजाति, वैक्रियिकशरीर, तैजसशरीर, कार्मणशरीर, समचतुरस्रसंस्थान, वैिक्रियिकशरीरअंगोपांग, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, देवगतिप्रायोग्यानुपूर्वी, अगुरुअलघु, उपघात, परघात, उच्छ्यास, प्रशस्त विहायोगति, त्रस, बादर, पर्यात, प्रत्येकशरीर, स्थिर, ग्रुभ, सुभग, सुस्वर, आदेय, यशःकीर्ति और निर्माण नामकर्म; इन प्रथम अट्ठाईस प्रकृतियोंका एक ही भावमें अवस्थान है ॥१०४॥

यहांपर अयशःकीर्तिका वन्ध नहीं होता है, क्योंकि, प्रमत्तसंयत गुणस्थानमें उसके बन्धका विनाश हो जाता है।

देवगर्दि पंचिदिय-पञ्जत्तसंजुत्तं वंधमाणस्य तं अप्पमत्तसंजदस्य वा अपुन्व-करणस्य वा ॥ १०५ ॥ वह प्रथम अट्ठाईसप्रकृतिक बन्धस्थान पंचेन्द्रिय जाति और पर्याप्त नामकर्मसे संयुक्त देवगतिको बांधनेवाले अप्रमत्तसंयत और अपूर्वकरणसंयतके होता है ॥ १०५॥

तत्थ इमं विदियअद्वावीसाए द्वाणं— देवगदी पंचिदियजादी वेउव्विय-तेजा-कम्मइयसरीरं समचउरससंठाणं वेउव्वियसरीरअंगोवंगं वण्ण-गंध-रस-फासं देवगदिपाओ-ग्गाणुपुच्वी अगुरुअलहुअ-उवघाद-परघाद-उरुसासं पसत्थविहायगदी तस-बादर-पज्जत्त-पत्तेयसरीरं थिराथिराणमेक्कदरं सुभासुभाणमेक्कदरं सुभग-सुस्सर-आदेज्जं जसिकत्ति-अजसिकत्तीणमेक्कदरं णिमिणं, एदासि विदियअद्वावीसाए पयडीणमेक्किम्ह चेव द्वाणं ।।

नामकर्मके देवगति सम्बन्धी उक्त पांच बन्धस्थानोंमें यह द्वितीय अट्टाईसप्रकृतिक वन्धस्थान है— देवगति, पंचेन्द्रिय जाति, वैक्रियिकशरीर, तैजसशरीर कार्मणशरीर, समचतुरस्रसंस्थान, वैक्रियिकशरीरअंगोपांग वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, देवगतिप्रायोग्यानुपूर्वी, अगुरुअलघु, उपघात, परघात, उच्छ्वास, प्रशस्त विहायोगति, त्रस, बादर, पर्याप्त, प्रत्येकशरीर, स्थिर और अस्थिर इन दोनोंमेंसे कोई एक, ग्रुभ और अश्चभ इन दोनोंमेंसे कोई एक, ग्रुभ और अश्चभ इन दोनोंमेंसे कोई एक, ग्रुभ और अश्चभ इन दोनोंमेंसे कोई एक और निर्माण नामकर्म; इन द्वितीय अट्टाईस प्रकृतियोंका एक ही मावमें अवस्थान है ॥ १०६॥

यहांपर स्थिर, शुभ और यशःकीर्ति इन तीन युगलोंके विकल्पसे (२×२×२=८) आठ भंग होते हैं।

देवगदि पंचिदिय-पञ्जत्तसंजुत्तं बंधमाणस्य तं मिच्छादिद्विस्स वा सासण-सम्मादिद्विस्स वा सम्मामिच्छादिद्विस्स वा असंजदसम्मादिद्विस्स वा संजदासंजदस्स वा संजदस्स वा ॥ १०७॥

वह द्वितीय अट्टाईसप्रकृतिक बन्धस्थान पंचेन्द्रिय जाति और पर्याप्त नामकर्मसे संयुक्त देवगतिको बांधनेवाले मिध्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि, सम्यग्मिथ्यादृष्टि, असंयतसम्यग्दृष्टि, संयतासंयत और संयतके होता है ॥ १०७॥

यहां संयत पदसे एक मात्र प्रमत्तसंयतका ग्रहण करना चाहिए, क्योंकि, उपिरम गुणस्थानवर्ती संयत जीवोंके अस्थिर, अशुभ और अयशःकीर्ति इन प्रकृतियोंका बन्ध नहीं होता है।

तत्थ इमं एकिस्से द्वाणं- जसिकित्तिणामं। एदिस्से पयडीए एकिम्ह चेत्र द्वाणं॥

नामकर्मके देवगति सम्बन्धी उक्त पांच बन्धस्थानोंमें यशःक्षीर्ति नामकर्म सम्बन्धी यह एक प्रकृतिक बन्धस्थान है। इस एकप्रकृतिक बन्धस्थानका एक ही भावमें अवस्थान है। १०८॥

बंधमाणस्स तं संजदस्स ॥ १०९ ॥

बह एकप्रकृतिक बन्धस्थान उसी एक यशःकीर्ति प्रकृतिको बांधनेवाले संवतके होता है।।

यहां संयत पदसे अपूर्वकरण गुणस्थानके सातवें भागसे छेकर सूक्ष्मसाम्पराय गुणस्थान तकके संयतोंका प्रहण किया गया है। कारण उसका यह है कि एक उस यशःकीर्तिको छोड़कर शेष सब ही नामकर्मकी प्रकृतियां अपूर्वकरणके छठे भागमें बन्धसे व्युच्छित्र हो जाती हैं, तथा वह यशःकीर्ति भी सूक्ष्मसाम्पराय गुणस्थान तक ही बन्धको प्राप्त होती हैं; आगे नहीं।

> गोदस्स कम्मस्स दुवे पयडीओ. उचागोदं चेव णीचागोदं चेव ॥ ११० ॥ गोत्रकर्मकी दो ही प्रकृतियां हैं – उचगोत्र और नीचगोत्र ॥ ११० ॥ जं तं नीचागोदं कम्मं ॥ १११ ॥

जो नीचगोत्र कर्म है वह एकप्रकृतिक वन्धस्थान है ॥ १११ ॥

बंधमाणस्य तं मिच्छादिद्विस्स वा सासणसम्मादिद्विस्स वा ॥ ११२ ॥

वह बन्धस्थान नीचगोत्र कर्मको बांधनेवाले मिथ्यादृष्टि और सासादनसम्यग्दृष्टि जीवके होता है॥ ११२॥

कारण यह कि इसके आगे नीचगोत्रका बन्ध नहीं होता है।

जं तं उचागोदं कम्मं ॥ ११३ ॥

जो उच्चगोत्र कर्म है वह एकप्रकृतिक बन्धस्थान है ॥ ११३ ॥

बंधमाणस्म तं मिच्छादिहिस्स वा सासणसम्मादिहिस्स वा सम्मामिच्छादिहिस्स वा असंजदसम्मादिहिस्स वा संजदासंजदस्स वा संजदस्स वा ॥ ११४ ॥

वह बन्धस्थान उच्चगोत्र कर्मको वांधनेवाले मिथ्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि, सन्यग्मिथ्यादृष्टि, असंयतसम्यग्दृष्टि, संयतासंयत और संयतके होता है ॥ ११४ ॥

अंतराइयस्स कम्मस्स पंच पयडीओ-दार्णतराइयं लाहंतराइयं भोगंतराइयं परिभोगंतराइयं वीरियंतराइयं चेदि ॥ ११५॥

अन्तराय कर्मकी पांच प्रकृतियां हैं--- दानान्तराय, लाभान्तराय, भोगान्तराय, परिभोगान्तराय और वीर्यान्तराय ॥ ११५॥

> एदासिं पंचण्हं पयडीणमेक्कम्हि चेव द्वाणं ॥ ११६ ॥ इन पांचों प्रकृतियोंका एक ही भावमें अवस्थान है ॥ ११६ ॥

बंधमाणस्य तं मिच्छादिद्विस्स वा सासणसम्मादिद्विस्स वा सम्मामिच्छादिद्विस्स वा असंजदसम्मादिद्विस्स वा संजदासंजदस्य वा संजदस्स वा ॥ ११७॥

वह बन्धस्थान उक्त पांचों अन्तराय प्रकृतियोंके बांधनेवाले मिथ्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि, सम्यग्मिथ्यादृष्टि, असंयतसम्यग्दृष्टि, संयतासंयत और संयतके होता है ॥ ११७॥

यहां संयत शब्दसे दसवें गुणस्थान तकके संयतोंका ग्रहण करना चाहिए।
॥ स्थानसमुत्कीर्तन नामकी द्वितीय चूळिका समाप्त हुई॥ २॥

# ३. तदिया चूलिया

इदाणि पढमसम्मत्ताभिम्रहो जाओ पयडीओ बंधदि ताओ पयडीओ कित्त-इस्सामो ॥ १ ॥

अब प्रथमोपशम सम्यक्तवके ग्रहण करनेके अभिमुख हुआ जीव जिन प्रकृतियोंको बांधता है उन प्रकृतियोंको कहेंगे ॥ १॥

पंचण्हं णाणावरणीयाणं णवण्हं दंसणावरणीयाणं सादावेदणीयं मिच्छत्तं सोलसण्हं कसायाणं पुरिसवेद-हस्स-रिद-भय-दुगुंछा। आउगं च ण बंघिद। देवगिद-पंचिदियजादि-वेउविवय-तेजा-कम्मइयसरीरं समचउरससंठाणं वेउविवयअंगोवंगं वण्ण-गंध-रस-फासं देवगिद-पाओग्गाणुपुट्वी अगुरुअलहुअ-उवधाद-परघाद-उस्सास-पसत्थविहायगिद-तस-बादर-पज्जन-पत्तेयसरीर-थिर-सुभ सुभग-सुस्सर-आदेज्ज-जसिकित्ति-णिमिण-उचागोदं पंचण्हमंतराइयाण-मेदाओ पयडीओ बंधिद पढमसम्मत्ताभिस्रहो सण्णि-पंचिदियतिरिक्खो वा मणुसो वा॥२

प्रथमोपराम सम्यक्त्वके प्रहण करनेके अभिमुख हुआ संज्ञी पंचेन्द्रिय तिर्यंच अथवा मनुष्य पांचों ज्ञानावरणीय, नौ दर्शनावरणीय, साता वेदनीय, मिथ्यात्व, अनन्तानुबन्धी क्रोध आदि सोल्ह कन्नाय, पुरुषवेद, हास्य, राति, भय और जुगुप्सा, इन प्रकृतियोंको बांधता है। आयु कर्मको नहीं बांधता है। देवगति, पंचेन्द्रिय जाति, वैक्रियिकशरीर, तैजसशरीर, कार्मणशरीर, समचतुरस्रसंस्थान, वैक्रियिकशरीरांगोपांग, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, देवगतिप्रायोग्यानुपूर्वी, अगुरुअलघु, उपघात, परघात, उच्ल्वास, प्रशस्त विहायोगित, त्रस, बादर, पर्याप्त, प्रत्येकशरीर, स्थिर, शुभ, सुभग, सुस्वर, आदेय, यशःकीर्ति, निर्माण, उच्चगीत्र और पांचों अन्तराय; इन प्रकृतियोंको बांधता है। २॥

वह जिस प्रकार वह आयु कर्मको नहीं बांधता है उसी प्रकार वह उस चार प्रकारके आयु कर्मके साथ असातावेदनीय, स्रीवेद, नपुंसकवेद, अरित, शोक, नरकगित, तिर्यगति, मनुष्यगित, एकेन्द्रियजाित, द्वीन्द्रियजाित, त्रीन्द्रियजाित, चित्र्यजाित, चित्र्यजाित, चित्र्यजाित, चित्र्यजाित, चित्र्यजाित, चित्र्यजाित, चित्र्यजाित, चित्र्यजाित, चित्र्यजाित, स्वातिसंस्थान, कुञ्जकसंस्थान, वामनसंस्थान, हुण्डकसंस्थान, औदारिक-शरीरांगोपांग, आहारकशरीरांगोपांग, छहीं सहनन, नरकगितप्रायोग्यानुपूर्वी, तिर्यग्यतिप्रायोग्यानुपूर्वी, मनुष्यगितप्रायोग्यानुपूर्वी, आतप्, उद्योत, अप्रशस्त विहायोगित, स्थावर, सूक्ष्म, अपर्याप्त, साधारण-शरीर, अस्थिर, अञ्चम, दुर्भग, दुर्भ्वर, अनादेय, अयशःकीित, तीर्थंकर और नीचगोत्र; इन प्रकृतियोंको भी विशुद्धतम परिणाम होनेक कारण नहीं बांधता है। तीर्थंकर और आहारकिद्धिकके न बांधनेका कारण सम्यक्त्व और संयमका अभाव है। यह अभिप्राय सूत्रमें 'आउगं च ण बंधिद ' यहां प्रयुक्त 'च ' शब्दके प्रहणसे समझना चाहिये।

॥ तीसरी चूलिका समाप्त हुई ॥ ३ ॥

# ४. चउत्थी चूळिया

#### तत्थ इमो विदियो महादंडओ कादच्वो भवदि ॥ १ ॥

उन तीन महादण्डकोंमेंसे यह द्वितीय महादण्डक करने योग्य है ॥ १ ॥

पंचण्हं णाणावरणीयाणं णवण्हं दंसणावरणीयाणं सादावेदणीयं मिच्छत्तं सोलसण्हं कसायाणं पुरिसवेद-इस्स-रदि-भय-दुगुंछा। आउअं च ण बंधदि। मणुसगदि-पंचिदियजादि-ओरालिय-तेजा-कम्मइयसरीर-समचउरससंठाणं ओरालियसरीरअगोवंगं वज्ज-रिसहसंघडणं वण्ण-गंध-रस-फासं मणुसगदिपाओग्गाणुपुच्ची अगुरुअलहुअ-उवघाद-परघाद-उस्सास-पसत्थविहायगदी तस-बादर-पज्जत्त-पत्तेयसरीर-थिर-सुभ-सुभग-सुस्सर-आदेज्ज-जसिकित्ति-णिमिण-उच्चागोदं पंचण्हमंतराइयाणं एदाओ पयडीओ बंधदि पढमसम्मत्ताहिम्रहो अधो सत्तमाए पुढवीए णेरइयं वज्ज देवो वा णेरइओ वा ॥ २ ॥

प्रथमोपराम सम्यक्षके अभिमुख हुआ देव और नीचे सातवीं पृथिवीके नारकीको छोड़कर अन्य नारकी जीव पांचों झानावरणीय, नवों दर्शनावरणीय, सातावेदनीय, मिथ्यात्व, अनन्तानुबन्धी क्रोच आदि सोलह कथाय, पुरुषवेद, हास्य, रित, भय और जुगुप्सा; इन प्रकृतियोंको बांधता है; किन्तु आयु कर्मको नहीं बांधता है। मनुष्यगित, पंचेन्द्रियजाति, औदारिकशरीर, तेजसशरीर, कार्मणशरीर, समचतुरस्रसंस्थान, औदारिकशरीरअंगोपांग, वज्रऋषभनाराचसंहनन, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, मनुष्यगितप्रायोग्यानुपूर्वी, अगुरुअलघु, उपघात, परघात, उच्छ्वास, प्रशस्त विहायोगित, त्रस, बादर, पर्याप्त, प्रत्येकशरीर, स्थिर, शुभ, सुभग, सुखर, आदेय, यशःकीर्ति, निर्माण, उच्चगोत्र और पांचों अन्तराय; इन प्रकृतियोंको बांधता है। २।।

'आउगं च ण बंधदि ' इस वाक्यमें प्रयुक्त समुच्चयार्थक 'च ' शब्दसे उक्त चार आयुओंके साथ असातावेदनीय, स्निवेद, नपुंसकवेद, अरित, शोक, नरकगित, तिर्यग्गित, देवगित, एकेन्द्रियजाति, द्वीन्द्रियजाति, त्रीन्द्रियजाति, चतुरिन्द्रियजाति, वैक्रियिकशरीर, आहारकशरीर, समचतुरस्रसंस्थानको छोड़कर शेष पांच संस्थान, वैक्रियिकशरीरांगोपांग, आहारकशरीरांगोपांग, वज्रऋषभनाराचसंहनको छोड़कर शेष पांच संहनन, नरकगितप्रायोग्यानुपूर्वी, तिर्यग्गितप्रायोग्यानुपूर्वी, देवगितप्रायोग्यानुपूर्वी, अप्रशस्त विद्यायोगित, आतप, उद्योत, स्थावर, सूक्ष्म, अपर्याप्त, साधारणशरीर, अस्थिर, अशुभ, दुर्भग, दुःस्वर, अनादेय, अयशःकीर्ति, नीचगोत्र और तीर्थंकर; इन प्रकृतियोंको भी प्रहण करना चाहिये। इन सब प्रकृतियोंको प्रथमोपशमसम्यक्तवे अभिमुख हुआ देव और सातवीं पृथिवीके नारकीको छोड़कर अन्य नारकी जीव नहीं बांधते हैं।

॥ चौथी चूळिका समाप्त हुई ॥ ४ ॥

# ५. पंचमी चूलिया

तत्थ इमो तदिओ महादंडओ कादच्यो भवदि ॥ १ ॥

उन तीन महादण्डकोंर्मेसे यह तृतीय महादण्डक करने योग्य है ॥ १ ॥

पंचण्हं णाणावरणीयाणं णवण्हं दंसणावरणीयाणं सादावेदणीयं मिच्छत्तं सीलसण्हं कसायाणं पुरिसवेद-हस्स-रिद-भय-दुगुंछा। आउगं च ण बंधिद। तिरिक्खगिद-पंचिदियजािद-ओरालिय-तेजा-कम्मइयसरीर-समचउरससंठाण-ओरालियंगोवंग-वजिरिसह-संघडण-वण्ण-गंध-रस-फासं तिरिक्खगिदिपाओग्गाणुपुव्वी अगुरुअलहुव-उवधाद-परधाद-उस्सासं। उज्जोवं सिया बंधिद, सिया न बंधिद। पसत्थिविहायगिदि-तस-बादर-पज्जत्त-पत्तेपसरीर-थिर-सुभ-सुभग-सुखर-आदेज-जसिकत्ति—णिमिण-णीचागोद-पंचण्हमंतराइयाणं एदाओ पयडीओ बंधिद पढमसम्मनािहसुहो अधो सत्तमाए पुढवीए णेरइओ।। २।।

प्रथमोपशमसम्यक्त्वके अभिमुख हुआ अधरतन सातवीं पृथिवीका नारकी मिष्यादिष्ट जीव पांचों ज्ञानावरणीय, नवीं दर्शनावरणीय, सातावेदनीय, मिथ्यात्व, अनन्तानुबन्धी क्रोध आदि सोल्ह काषाय, पुरुषवेद, हास्य, रित, भय और जुगुप्सा; इन प्रकृतियोंको बांधता है। किन्तु आयु कर्मको नहीं बांधता है। तिर्यगति, पंचेन्द्रियजाति, औदारिकशरीर, तैजसशरीर, कार्मणशरीर, समचतुरक्ष-संस्थान, औदारिकशरीरअंगोपांग, वज्जर्षभनाराचसंहनन, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, तिर्यगतिप्रायोग्यानुप्यीं, अगुरुअल्घु, उपधात, परघात और उच्छ्वास; इन प्रकृतियोंको बांधता है। उद्योत प्रकृतिको कदाचित् बांधता है और कदाचित् गहीं बांधता है। प्रशस्त विहायोगिति, त्रस, बादर, पर्याप्त, प्रत्येकशरीर, स्थिर, गुम, सुमग, सुस्वर, आदेय, यशःकीर्ति, निर्माण, नीचगोत्र और पांचों अन्तरायकर्म; इन प्रकृतियोंको बांधता है। २॥

वह चार प्रकारके आयु कर्मके साथ जिन अन्य प्रकृतियोंको नहीं बांधता है वे ये हैं— असातावेदनीय, खीवेद, नपुंसकवेद, अरित, शोक, नरकगित, मनुष्यगित, देवगित, एकेन्द्रियजाति, द्वीन्द्रियजाति, वीन्द्रियजाति, चतुरिन्द्रयजाति, वैक्रियिकशरीर, आहारकशरीर, न्यप्रोधपरिमण्डलसंस्थान आदि पांच संस्थान, वैक्रियिकशरीरांगोपांग, आहारकशरीरांगोपांग, वज्रनाराचसंहनन आदि पांच संहनन, नरकगितप्रायोग्यानुपूर्वी, मनुष्यगितप्रायोग्यानुपूर्वी, देवगितप्रायोग्यानुपूर्वी, आतप, अप्रशस्त विहायोगित, स्थावर, स्कृम, अपर्याप्त, साधारणशरीर, अस्थिर, अशुभ, दुर्भग, दुःस्वर, अनादेय, अयशःकीर्ति, तीर्थंकर और उच्चगीत्र।

॥ पांचवीं चूलिका समाप्त हुई॥ ५॥

# ६. छट्टी चूलिया

### केवडिकालद्विदीएहि कम्मेहि सम्मत्तं लब्मदि वा ण लब्मदि वा, ण लब्मदि त्ति विभासा ॥ १॥

कितने कालकी स्थितिबाले कमींके द्वारा जीव सम्यक्त्वको प्राप्त करता है, अथवा कितने कालकी स्थितिबाले कमींके द्वारा वह उसे नहीं प्राप्त करता है, इस प्रश्नवाक्यके अन्तर्गत 'अथवा नहीं प्राप्त करता है' इस वाक्यांशकी व्याख्या करते हैं ॥ १॥

उन स्थितियोंका प्ररूपण करते हुए आचार्य प्रथमतः कर्मोंकी उत्कृष्ट स्थितिके वर्णनके छिए उत्तर सूत्र कहते हैं--

#### एत्तो उक्कस्सद्भिदिं वण्णइस्सामो ॥ २ ॥

अब आगे उत्कृष्ट स्थितिका वर्णन करेंगे ॥ २ ॥

योगके वरा कर्मखरूपसे परिणत हुए पुद्गलस्कन्ध कपायके अनुसार जितने काल तक जीवके साथ एकस्वरूपसे अवस्थित रहते हैं उत्तने कालका नाम स्थिति है। वह उत्कृष्ट, जघन्य और मध्यम स्वरूपसे अनेक प्रकारकी होती है। उनमें यहां उत्कृष्ट कर्मस्थितिकी प्ररूपणा की जाती है।

#### तं जहा ॥३॥

वह उत्कृष्ट स्थिति इस प्रकार है ॥ ३ ॥

# पंचण्हं णाणावरणीयाणं णवण्हं दंसणावरणीयाणं असादावेदणीयं पंचण्हमंत-राइयाणमुक्कस्सओ द्विदिबंधो तीसं सागरीवमकोडाकोडीओ ॥ ४ ॥

पांचों ज्ञानावरणीय, नवों दर्शनावरणीय, असातावेदनीय और पांचों अन्तराय; इन कर्मीका उत्कृष्ट स्थितिबन्ध तीस कोडाकोडि सागरोपम है ॥ ४ ॥

अब आगे उनके आबाधाकालके प्रमाणका निर्देश किया जाता है -

#### तिण्णि वाससहस्साणि आबाधा ॥ ५ ॥

उक्त ज्ञानावरणीयादि कर्मोंको स्थितिका आवाधाकाट तीन हजार वर्ष होता है ॥ ५ ॥

बंधनेके पश्चात् कर्म जितने काल तक अपना फल देना प्रारम्भ नहीं करते हैं उतने कालका नाम आवाधाकाल है। पूर्वीक्त कर्मीकी स्थितिका यह उत्कृष्ट आवाधाकाल बतलाया गया है।

### आवाधूणिया कम्मद्विदी कम्मणिसेओ ॥ ६ ॥

पूर्वोक्त ज्ञानावरणादि कर्मोकी इस आवाधाकालसे हीन कर्मस्थिति प्रमाण कर्मनिषेककाल होता है ॥ ६॥

# सादावेदणीय-इत्थिवेद-मणुसगदि--मणुसगदिपाओग्गाणुपुव्विणामाणमुकस्सओ द्विदिबंघो पण्णारससागरोवमकोडाकोडीओ ॥ ७ ॥

सातावेदनीय, स्रीवेद, मनुष्यमित और मनुष्यमितप्रायोग्यानुपूर्वी नामकर्म; इन प्रकृतियोंका उन्कृष्ट स्थितिबन्ध पन्द्रह कोड्राकोड़ि सागरोपम मात्र होता है ॥ ७ ॥

#### पण्णारस वाससदाणि आबाधा ॥ ८ ॥

उक्त सातावेदनीय आदि चारों प्रकृतियोंकी उत्कृष्ट स्थितिका आवाधाकाल पन्द्रह सौ वर्ष होता है ॥ ८ ॥

#### आबाधृणिया कम्मद्विदी कम्मणिसेगो ॥ ९ ॥

उक्त कर्मोंकी आबाधाकालसे हीन कर्मस्थिति प्रमाण उन कर्मोंका कर्मनिषेक होता है ॥ मिच्छत्तस्य उक्कस्सओ द्विदिवंधो सत्तरि सागरोवमकोडाकोडीओ ॥.१०॥ मिथ्याल कर्मका उत्कृष्ट स्थितिबन्ध सत्तर कोडाकोडि सागरोपम मात्र होता है ॥ १०॥

मध्यात्र कमका उत्कृष्ट स्थातबन्य सत्तर कोड़ाकाड़ सागरापम मात्र हाता ह ॥ १० सत्त वाससहस्साणि आबाघा ॥ ११॥

मिथ्यात्व कर्मकी उत्कृष्ट स्थितिका आबाधाकाल सात हजार वर्ष होता है ॥ ११॥

आबाधूणिया कम्मद्विदी कम्मणिसेगो ॥ १२ ॥ 🕆

मिथ्यात्व कर्मकी आबाधाकालसे हीन कर्मस्थिति प्रमाण उसका कर्मनिषेक होता है ॥१२॥ सोलसण्हं कसायाणं उकसमो द्विदिवंधो चत्तालीसं सागरोवमकोडाकोडीओ ॥१३ अनन्तानुबन्धी कोध आदि सोलह कषायोंका उत्कृष्ट स्थितिबन्ध चालीस कोडाकोडि सागरोपम मात्र होता है ॥ १३ ॥

#### चत्तारि वाससहस्साणि आबाधा ॥ १४ ॥

अनन्तानुबन्धी क्रोध आदि सोलह कषायोंकी उत्कृष्ट स्थितिका आबाधाकाल चार हजार वर्ष होता है ॥ १४ ॥

# आवाध्णिया कम्महिदी कम्मणिसेगी ॥ १५॥

सोव्ह कपायोंकी आबाधाकालसे हीन कर्मस्थिति प्रमाण उनका कर्मनिषेक होता है ॥१५ पुरिसवेद-हस्स-रदि-देवगदि-समचउरससंठाण-वज्जरिसहसंघडण-देवगदिपाओ-ग्गाणुपुच्वी-पसत्थविहायगदि-थिर-सुभ-सुभग-सुस्सर-आदेज्ज-जसिकत्ति-उच्चागोदाणं उक्कस्सगो द्विदिवंधो दस सागरोवमकोडाकोडीओ ॥१६॥

पुरुषवेद, हास्य, रति, देवगति, समचतुरस्रसंस्थान, वज्रवृषभनाराचसंहनन, देवगति-प्रायोग्यानुपूर्वी, प्रशस्त विहायोगति, स्थिर, शुभ, सुभग, सुखर, आदेय, यशःकीर्ति और उच्चगोत्र; इन प्रकृतियोंका उत्कृष्ट स्थितिबन्ध दस कोड़ाकोड़ि सागरोपम मात्र होता है ॥ १६ ॥

#### दस वाससदाणि आबाधा ॥ १७॥

पुरुषवेद आदि उक्त कर्मप्रकृतियोंका आबाधाकाल दस सौ वर्ष होता है ॥ १७ ॥ आबाधूणिया कम्महिदी कम्मणिसेओ ॥ १८ ॥

उन कर्मप्रकृतियोंकी आबाधाकालसे हीन कर्मस्थिति प्रमाण उनका कर्मनिषेक होता है ॥
णउंसयवेद-अरिद-सोग-भय-दुगुंछा णिरयगदी तिरिक्खगदी एइंदिय-पंचिदियजादि-ओरालिय-वेउविवय-तेजा-क्रम्मइयसरीर-हुंडसंठाण-ओरालिय-वेउविवयसरीरअंगोवंग-असंपत्तसेवद्वसंघडण-वण्ण-गंध-रस-फास-णिरयगदि-तिरिक्खगदिपाओग्गाणुपुव्वी-अगुरुअलहुअ--उवधाद--परधाद--उस्सास--आदाव--उज्जोव-अप्पसत्थविहायगदि-तस-थावर-बादरपज्जत्त-पत्तेयसरीर-अथिर-असुभ-दुब्भग-दुस्सर-अणादेज्ज- अजसिकत्ति-णिमिण- णीचागोदाणं
उक्कस्सगो द्विदिबंधो वीसं सागरोवमकोडाकोडीओ ॥ १९ ॥

नपुंसक्येद, अरति, शोक, भय, जुगुप्सा, नरकगति, तिर्यगाति, एकेन्द्रियजाति, पंचेन्द्रिय-जाति, औदारिकशरीर, वैक्रियिकशरीर, तैजसशरीर, कार्मणशरीर, हुण्डसंस्थान, औदारिकशरीरांगोपांग, वैक्रियिकशरीरांगोपांग, असंप्राप्तासम्पाटिकासंहनन, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, नरकगतिप्रायोग्यानुपूर्वी, तिर्यगातिप्रायोग्यानुपूर्वी, अगुरुअलघु, उपघात, परघात, उच्छ्यास, आतप, उद्योत, अप्रशस्त विहायोगति, त्रस, स्थावर, बादर, पर्याप्त, प्रत्येकशरीर, अस्थिर, अशुभ, दुर्भग, दुःखर, अनादेय, अयशःकीर्ति, निर्माण और नीचगोत्र; इन प्रकृतियोंका उत्कृष्ट स्थितिबन्ध बीस कोड़ाकोड़ि सागरीवम मात्र होता है ॥ १९॥

#### वे वाससहस्साणि आबाधा ॥ २०॥

पूर्व सूत्रोक्त इन नपुंसकवेदादि प्रकृतियोंकी उत्कृष्ट कर्मस्थितिका आबाधाकाल दो हजार वर्ष होता है ॥ २०॥

## आबाधूणिया कम्मद्विदी कम्मणिसेगी ॥ २१ ॥

उक्त नपुंसक्तेदादि प्रकृतियोंकी आत्राधाकालसे हीन कर्मस्थिति प्रमाण उनका कर्मनिषेक होता है ॥ २१ ॥

> णिरयाउ-देवाउअस्स उक्कस्सओ द्विदिबंधो तेत्तीसं सागरोवमाणि ॥ २२ ॥ नारकायु और देवायुका उत्कृष्ट स्थितिबन्ध तेतीस सागरोपम मात्र होता है ॥ २२ ॥ यह इन दोनों कमोकी निषेकस्थिति है ।

# पुन्वकोडितिभागो आबाधा ॥ २३ ॥

नारकायु और देवायुका उन्कृष्ट आबाधाकाल पूर्वकोटि वर्षका त्रिभाग (तीसरा भाग) मात्र होता है ॥ २३ ॥ नारकायु और देवायुका बन्ध जिन मनुष्यों और तिर्यंचोंके होता है उनकी उत्कृष्ट आयु एक पूर्वकोटि वर्ष प्रमाण होती है। उनके आगामी आयुका बन्ध भुज्यमान आयुके दो त्रिभागोंके (र्) बीतनेपर हुआ करता है। अत एव आगामी भवकी आयुका बन्ध करते समय जो भुज्यमान आयुका एक त्रिभाग (र्) शेष रहता है वही नारकायु और देवायुकी उत्कृष्ट स्थितिका उत्कृष्ट आवाधाकाल होता है। जवन्य आवाधाकाल उनका असंक्षेपाद्धा काल होता है। इस असंक्षेपाद्धा कालके ऊपर और पूर्वकोटित्रिभागके नीचे सब उस आवाधाके मध्यम विकश्य होते हैं।

#### आबाधा ॥ २४॥

पूर्वोक्त आवाधाकालके भीतर नारकायु और देवायुकी निषेकस्थिति बाधारहित होती है।।
जिस प्रकार ज्ञानावरणादि कर्मोंके समयप्रबद्धोंमें बन्धावलीके पश्चात् अपकर्षण, उत्कर्षण और परप्रकृतिसंक्रमणके द्वारा वाधा पहुंचा करती है उस प्रकार उनके द्वारा आयु कर्मके समयप्रबद्धोंमें बाधा नहीं पहुंचा करती है; इस अभिप्रायको प्रगट करनेके लिए इस पृथक् सूत्रकी रचना की गई है।

# कम्मद्विदी कम्मणिसेओ ॥ २५ ॥

नारकायु और देवायुकी कर्मस्थिति प्रमाण ही उनका कर्मनिषेक होता है ॥ २५॥
तिरिक्खाउ-मणुसाउअस्स उक्कस्सओ द्विदिबंधो तिरिण पिलदोवमाणि ॥ २६॥
तिर्थगायु और मनुष्यायुका उत्कृष्ट स्थितिबन्ध तीन पत्योपम मात्र होता है ॥ २६॥
यह इनकी निषेकस्थिति निर्दिष्ट की गई है, क्योंकि, तिर्यंच और मनुष्योंमें तीन पत्योपम
मात्र औदारिकशरीरकी उत्कृष्ट स्थिति पायी जाती है ।

# पुन्त्रकोडितिभागो आवाघा ॥ २७॥

तिर्यगायु और मनुष्यायुका उत्कृष्ट आबाबाकाल पूर्वकोटिका त्रिभाग है ॥ २৩ ॥ आबाधा ॥ २८ ॥

इस आजाधाकालमें तिर्थगायु और मनुष्यायुक्ती निषेकिरियति बाधारहित होती है ॥ २८॥ कम्मिडिदी कम्मिणिसेगो ॥ २९॥

तिर्यगायु और मनुष्यायुकी कर्मस्थिति प्रमाण ही उनका कर्मनिषेक होता है ॥ २९॥ वीइंदिय-तीइंदिय-चडिरादिय-वामणसंठाण-खीलियसंघडण-सुहुमअपज्जत्त-

साधारणणामाणं उक्कस्सगो हिदिबंधो अद्वारस सागरोवमकोडाकोडीओ ॥ ३०॥

द्वीन्द्रियजाति, त्रीन्द्रियजाति, चतुरिन्द्रियजाति, वामनसंस्थान, कील्कसंहनन, सूक्ष्म, अपर्याप्त और साधारण; इन प्रकृतियोंका उत्कृष्ट स्थितिबन्ध अठारह कोड़ाकोड़ि सागरोपम मात्र होता है ॥

अद्वारस वाससदाणि आवाधा ॥ ३१ ॥

इन दीन्द्रियजाति आदि प्रकृतियोंका उत्कृष्ट आवाधाकाल अठारह सौ वर्ष मात्र होता है॥

# आबाधूणिया कम्मद्विदी कम्मणिसेओ ॥ ३२॥

उक्त कमेंकी आबाधाकाल्से हीन कर्मस्थिति प्रमाण उनका कर्मनिषेक होता है ॥३२॥ आहारसरीर-आहारसरीरंगोवंग-तित्थयरणामाणग्रुक्कस्सगो द्विदिवंघो अंतोकोडा-कोडीए ॥ ३३॥

आहारकशारीर, आहारकशारीरांगोपांग और तीर्थंकर नामकर्म इन प्रकृतियोंका उत्कृष्ट स्थितिबन्ध अन्तःकोडाकोडि सागरोपम मात्र होता है ॥ ३३ ॥

अंतोमुहुत्तमायाघा ॥ ३४ ॥

पूर्वोक्त आहारकशरीरादि प्रकृतियोंका आवाधाकाल अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ ३४ ॥ आवाधूणिया कम्मद्विदी कम्मणिसेगो ॥ ३५ ॥

उक्त तीन कमोंकी आबाधाकाळसे हीन कमिरियति प्रमाण उनका कमिनियेक होता है॥ णग्गोधपरिमंडळसंठाण-वज्जणारायणसंघडणणामाणं उक्कस्सगो द्विदिवंधो वारस सागरोवमकोडाकोडीओ ॥ ३६॥

न्यग्रोधपरिमण्डलसंस्थान और वजनाराचसंहनन इन दोनों नामकर्मोका उत्कृष्ट स्थितिबन्ध बारह कोडाकोड़ि सागरोपम मात्र होता है ॥ ३६॥

# वारस वाससदाणि आबाधा ॥ ३७॥

न्यप्रोधपरिमण्डलसंस्थान और वज्रनाराचसंहनन इन दोनों प्रकृतियोंका उत्कृष्ट अबाधा-काल बारह सौ वर्ष मात्र होता है ॥ ३७॥

# आबाधूणिया कम्मद्विदी कम्मणिसेगी ॥ ३८॥

उक्त दोनों कर्मोकी आवाधाकालसे हीन कर्मस्थिति प्रमाण उनका कर्मनिषेक होता है॥ सादियसंठाण-णारायणसंघडणणामाणग्रुक्कस्सओ हिदिबंघो चोदससागरोवम-कोडाकोडीओ ॥ ३९॥

स्वातिसंस्थान और नाराचसंहनन इन दोनों नामकमोंका उत्कृष्ट स्थितिबन्ध चौदह कोडा़कोड़ि सागरोपम मात्र होता है ॥ ३९ ॥

# चोइस वाससदाणि आवाधा ॥ ४०॥

उक्त दोनों कर्मोका उत्कृष्ट आबाधाकाल चौदह सौ वर्ष मात्र होता है ॥ ४० ॥

# आवाध्णिया कम्मद्विदी कम्मणिसेओ ॥ ४१॥

स्वातिसंस्थान और नाराचसंहनन इन दोनों नामकर्मोंकी आबाधाकालसे हीन कर्मस्थिति प्रमाण उनका कर्मनिषेक होता है ॥ ४१॥

#### खुज्जसंठाण-अद्धणारायणसंघडणणामाणग्रुक्कम्सओ द्विदिवंधो सोलससागरोवम-कोडाकोडीओ ॥ ४२ ॥

कुन्जकसंस्थान और अर्धनाराचसंहनन इन दोनों नामकर्मीका उत्कृष्ट स्थितिबन्ध सोलह कोड़ाकोडि सागरोपम मात्र होता है ॥ ४२ ॥

#### सोलसवाससदाणि आवाधा ॥ ४३ ॥

उक्त दोनों कर्मोंका उत्कृष्ट आबाधाकाल सोल्ह सौ वर्ष मात्र होता है ॥ ४३ ॥ आबाधृणिया कम्महिदी कम्मणिसेओ ॥ ४४॥

उक्त दोनों कर्मोंकी आबाधाकालसे हीन कर्मस्थिति प्रमाण उनका कर्मनिषेक होता है ॥ ॥ छठी चूलिका समाप्त हुई ॥ ६ ॥

# ७. सत्तमी चूलिया

एत्रो जहण्णद्विदिं वण्णइस्सामो ॥ १ ॥

अब आगे जबन्य स्थितिका वर्णन करेंगे ॥ १ ॥

# तं जहा ॥ २ ॥ पंचण्हं णाणावरणीयाणं चदुण्हं दंसणावरणीयाणं लोभसंजलणस्य पंचण्हमंतराइयाणं जहण्यओ हिदिबंधो अंतोम्रहुत्तं ॥ ३ ॥

वह इस प्रकार है ॥ २ ॥ पांचों ज्ञानावरणीय, चक्षुदर्शनावरणीद चार दर्शनावरणीय, लोभसंज्वलन और पांचों अन्तराय; इन कर्गोंका जबन्य स्थितिवन्य अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ ३ ॥

#### अंतोग्रहत्तमाबाधा ॥ ४ ॥

उन ज्ञानावरणीयादि पन्द्रह कर्मीका जघन्य आवाधाकाल अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥४॥ आया**धूणिया कम्मद्विदी कम्मणिसेगो ॥५**॥

उक्त ज्ञानावरणीयादि पन्द्रह कर्मोकी आवाधाकालसे हीन जवन्य कर्मस्थिति प्रमाण उनका कर्मनिषेक होता है ॥ ५ ॥

# पंचदंसणावरणीय-असादावेदणीयाणं जहण्णमो द्विदिवंधो सामरोत्रमस्स तिण्णि सत्तमागा पलिदोवमस्स असंखेडजदिभागेण ऊणया ॥ ६ ॥

निद्रानिद्रादि पांच दर्शनात्ररणीय और असातात्रेद्रनीय इन कर्मप्रकृतियोंका जधन्य स्थितिबन्ध पत्योपमके असंख्यातवें भागसे हीन सागरोपमके तीन बटे सात भाग (है) प्रमाण होता है ॥ ६ ।

#### अंतोम्रहुत्तमाबाधा ॥ ७॥

उक्त निदानिदादि छह कर्मप्रकृतियोंका जघन्य आबाधाकाल अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है।। आबाधुणिया कम्मष्टिदी कम्मणिसेओ ॥ ८॥

उक्त निद्रानिद्रादि छह कमोंकी आवाधाकाल्से हीन जघन्य कर्मस्थित प्रमाण उनका कर्मनिषेक होता है ॥ ८ ॥

सादावेदणीयस्स जहण्णओ द्विदिबंधो वारस ग्रहुत्ताणि ॥ ९ ॥

सातावेदनीयका जघन्य स्थितिबन्ध बारह मुहूर्त मात्र होता है ॥ ९ ॥

अंतोमुहुत्तमाबाधा ॥ १०॥

सातावेदनीय कर्मका जघन्य आबाधाकाल अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ १०॥

आबाधूणिया कम्माद्वेदी कम्मणिसेओ ॥ ११ ॥

सातावेदनीय कर्मकी आग्राधाकाल्से हीन जघन्य कर्मस्थिति प्रमाण उसका कर्मनिषक होता है ॥ ११ ॥

मिन्छत्तस्स जहण्णगो द्विदिवंधो सागरीवमस्स सत्त सत्तभागा पिटदोवमस्स असंखेज्जदिभागेण ऊणया ॥ १२ ॥

मिथ्यात्व कर्मका जघन्य स्थितिबन्ध पल्योपमके असंख्यातवें भागसे हीन सागरोपमके सात बटे सात भाग ( 🖁 ) प्रमाण होता है ॥ १२ ॥

अंतोम्रहुत्तमाबाधा ॥ १३॥

मिथ्याल कर्मका जघन्य आबायाकाल अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ १३ ॥

आबाधूणिया कम्मद्विदी कम्मणिसेओ ॥ १४॥

मिथ्यात्व कर्मकी आबाधाकालसे हीन जघन्य कर्मस्थिति प्रमाण उसका कर्मनिषेक होता है।।

बारसण्हं कसायाणं जहण्णओ द्विदिवंधो सागरोवमस्स चत्तारि सत्तभागा पिलदोवमस्स असंखेज्जदिभागेण ऊणया ॥ १५ ॥

अनन्तानुबन्धी क्रोधादि बारह कषायोंका जघन्य स्थितिबन्ध पल्योपमके असंख्यातवें भागसे हीन सागरोपमके चार बटे सात भाग ( 🖁 ) प्रमाण होता है ॥ १५॥

अंतोम्रहुत्तमात्राधा ॥ १६॥

अनन्तानुबन्धी ऋोधादि बारह कपायोंका जधन्य आबाधाकाळ अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है।। आबाधृणिया कम्मद्विदी कम्मणिसेगो ॥ १७॥

उक्त बारह कवायोंकी आबाधाकालसे हीन जघन्य कर्मस्थिति प्रमाण उनका कर्मनिषेक होता है ॥ १७॥

#### कोधसंजलण-माणसंजलण-मायसंजलणाणं जहण्णओ द्विदिबंधो वे मासा मासं पक्वं ॥ १८ ॥

क्रोधसंज्यलन, मानसंज्यलन और मायासंज्यलन इन तीनोंका जयन्य स्थितिबन्ध क्रमशः दो मास, एक मास और एक पक्ष मात्र होता है॥ १८॥

अंतोम्रहुत्तमाबाधा ॥ १९ ॥

उक्त तीनों संज्वलन कषायोंका जघन्य अबायाकाल अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ १९ ॥

आबाधूणिया कम्मद्विदी कम्मणिसेओ ॥ २०॥

उक्त तीनों संज्वलन कपायोंकी आबाधाकालसे हीन जघन्य कर्मस्थिति प्रमाण उनका कर्मनिषेक होता है ॥ २०॥

पुरिसवेदस्स जहण्णओ द्विदिवंबो अद्वबस्साणि ॥ २१ ॥

पुरुषवेदका जघन्य स्थितिबन्ध आठ वर्ष मात्र होता है ॥ २१ ॥

अंतोमुहुत्तमाबाधा ॥ २२ ॥

पुरुषवेदका आबाधाकाल अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ २२ ॥

आबाधृणिया कम्मद्विदी कम्मणिसेओ ॥ २३ ॥

पुरुषवेदकी आबाधाकालसे हीन जघन्य कर्मस्थिति प्रमाण उसका कर्मनिपेक होता है।।

इत्थिवेद-णउंसयवेद-हस्स-रदि-अरदि-सोग-भय-दुगुंछा-तिरिक्खगइ-मणुसगइ-एइंदिय-बीइंदिय-तीईदिव-चउरिंदिय-पंचिदियजादि-ओरालिय-तेजा-कम्मइयसरीरं छण्हं संठाणाणं ओरालियसरीरअंगोवंगं छण्हं संघडणाणं वण्ण-गंध-रस-फासं तिरिक्खगई-मणुसगइपाओगाणु-पुन्त्री अगुरुअलहुअ-उवघाद-परधाद-उस्सास-आदाउज्जोव-पसत्थविहायगदि-अप्पस्त्थविहाय-गदि-तस-थावर-बादर-सुहुम-पज्जनापज्जन-पत्तेय-साहारगसरीर-थिराथिर-सुमासुम-सुमग-दुमग-सुस्तर-दुस्तर-आदेज्ज-अणादेज्ज-अजसिकित्ति-णिमिण-णीचागोदाणं जहण्णगो द्विदिवंधो सागरोवमस्त वे सत्तमागा पलिदोवमस्त असंखेज्जदिभागेण ऊणया ॥ २४ ॥

स्रोवेद, नपुंसकवेद, हास्य, रित, अरित, शोक, भय, जुगुष्सा, तिर्यगिति, मनुष्यगिति, एकेन्द्रियजाति, द्वीन्द्रियजाति, त्रीन्द्रियजाति, त्रीन्द्रियजाति, चतुरिन्द्रियजाति, पंचीन्द्रियजाति, औरारिकशरीर, तैजसशरीर, कामणशरीर, छहों संस्थान, औरारिकशरीरांगोपांग, छहों संहनन, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, तिर्यगितिप्रायोग्यानुपूर्वी, मनुष्यगितप्रायोग्यानुपूर्वी, अगुरुअल्घु, उपघात, परघात, उच्छ्वास, आताप, उद्योत, प्रशस्त विहायोगित, अप्रशस्त विहायोगित, त्रस, स्थावर, बादर, सूक्ष्म, पर्याप्त, अपर्याप्त, प्रत्येकशरीर, साधारणशरीर, स्थिर, अस्थिर, शुम, अशुम, सुमग, दुर्मग, सुस्वर, दुःस्वर, आदेय, अनादेय, अपशःकीर्ति, निर्माण और नीच गोत्र; इन प्रकृतियोंका जवन्य स्थितिबन्ध परयोगमके

असंख्यातवें भागसे कम सागरोपमके दो बटे सात भाग ( ुं ) मात्र होता है ॥ २४ ॥ अंतोस्रहत्तमाबाधा ॥ २५ ॥

> - उक्त स्रीवेदादि प्रकृतियोंका जघन्य आवाधाकाल अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ २५॥ आबाधृणिया कम्मष्टिदी कम्मणिसेओ ॥ २६॥

उक्त प्रकृतियोंकी आबाधाकालसे हीन जघन्य कर्मस्थिति प्रमाण उनका कर्मनिषेक होता है ॥ २६॥

णिरयाउअ-देवाउअस्स जहण्णओ द्विदिवंधो दसवाससहस्साणि ॥ २७॥ नारकायु और देवायुका जघन्य स्थितिबन्ध दस हजार वर्ष मात्र होता है ॥ २७॥ अंतोसुहुत्तमाबाधा ॥ २८॥

नारकायु और देवायुका आबाधाकाल अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ २८ ॥ आबाधा ॥ २९ ॥

इस आवाधाकालमें नारकायु और देवायुकी कर्मस्थिति वाधारहित होती है ॥ २९॥ कम्महिदी कम्मणिसेओ ॥ ३०॥

नारकायु और देवायुक्ती कर्मस्थिति प्रमाण उनका कर्मनिषेक होता है ॥ ३० ॥ तिरिक्खाउअ-मणुसाउअस्स जहण्णओ द्विदिबंधो खुद्दाभवमाहणं ॥ ३१ ॥ तिर्थगायु और मनुष्यायुका जघन्य स्थितिबन्ध क्षुद्रभवग्रहण प्रमाण होता है ॥ ३१ ॥ अंतोम्रहुक्तमाबाधा ॥ ३२ ॥

तिर्यगायु और मनुष्यायुका जघन्य आबाधाकाल अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ ३२ ॥ आबाधा ॥ ३३ ॥

इस आबाधाकालमें तिर्यगायु और मनुष्यायुकी कर्मस्थिति बाधारहित होती है ॥ ३३॥ कम्मिटिदी कम्मिणिसेओ ॥ ३४॥

तिर्यगायु और मनुष्यायुक्ती कर्मस्थिति प्रमाण उनका कर्मनिषेक होता है ॥ ३४ ॥

णिरयगदि-देवगदि-वेउव्वियसरीर-वेउव्वियसरीरअंगोवंगं जिरयगदि-देवगदिवाओ-ग्गाणुपुंन्वीणामाणं जहण्णगो द्विदिवंथो सागरोवमसहस्सस्स वे-सत्तभागा पलिदोवमस्स संखेजदिभागेण ऊणया ॥ ३५ ॥

नरकगति, देवगति, वैक्रियिकशरीर, वैक्रियिकशरीरअंगोपांग, नरकगतिप्रायोग्यानुपूर्वा और देवगतिप्रायोग्यानुपूर्वी नामकमेंकि। जघन्य स्थितिवन्ध पत्योपमके संख्यातवें भागसे हीन सागरोपमसहस्रके दो वटे सात भाग (है) मात्र होता है॥ ३५॥

### अंतोम्रहुत्तमाबाधा ॥ ३६॥

उक्त नरकगति आदि छह प्रकृतियोंका जघन्य आबाधाकाल अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है।। आबाधणिया कम्मद्भिदी कम्मणिसेगो ॥ ३७॥

उक्त प्रकृतियोंकी आबाधाकालसे हीन कर्मस्थिति प्रमाण उनका कर्मनिषेक होता है ॥

### आहारसरीर-आहारसरीरअंगोवंग-तित्थयरणामाणं जहण्णगो द्विदिवंघो अंतोकोडा-कोडीओ ॥ ३८ ॥

आहारकरारीर, आहारकरारीरअंगोपांग और तीर्थंकर नामकर्मोंका जघन्य स्थितिबन्ध अन्तःकोडाकोडि सागरोपम मात्र होता है ॥ ३८॥

### अंतोमुहुत्तमाबाधा ॥ ३९॥

आहारकशरीर, आहारकअंगोपांग और तीर्थंकर नामकर्मका जघन्य आबाधाकाळ अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ ३९ ॥

# आबाधूणिया कम्मद्विदी कम्मणिसेओ ॥ ४० ॥

उक्त कमोंकी आबाधाकालसे हीन कर्मस्थिति प्रमाण उनका कर्मनिषेक होता है ॥४०॥ जसगित्ति-उचागोदाणं जहण्णगो द्विदिवंधो अह मुहुत्ताणि ॥ ४१॥

यशःकीर्ति और उच्चगोत्र इन दो प्रकृतियोंका जधन्य स्थितिबन्ध आठ मुहूर्त मात्र होता है ॥ ४१ ॥

### अंतोमुहुत्तमाबाधा ॥ ४२ ॥

यशःकीर्ति और उच्चगोत्र इन दोनों प्रकृतियोंका जघन्य आवाधाकाल अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ ४२ ॥

# आबाधूणिया कम्मिट्टिदी कम्मिणिसेओ ॥ ४३ ॥

उक्त प्रकृतियोंकी आबाधाकालसे हीन कर्मस्थिति प्रमाण उनका कर्मनिषेक होता है ॥४३॥

॥ सातवी चूलिका समाप्त हुई ॥ ७ ॥

# ८. अट्टमी चुलिया

#### एवदिकालद्भिदिएहि कम्मेहि सम्मत्तं ण लहदि ॥ १ ॥

इतने काल प्रमाण स्थितियाले कमोंके द्वारा जीव सम्यक्त्वको नहीं प्राप्त करता है ॥ १ ॥ यह देशामर्शक सूत्र है। इसलिए वहां इन कमोंके जघन्य व उत्कृष्ट स्थितिबन्ध, जघन्य व उत्कृष्ट स्थितिसत्त्व, जबन्य व उत्कृष्ट अनुभागसत्त्व, तथा जघन्य व उत्कृष्ट प्रदेशसत्त्वके होनेपर जीव सम्यक्तको नहीं प्राप्त करता है; यह अभिप्राय ग्रहण करना चाहिए।

#### लभदि चि विभासा ॥ २ ॥

प्रथम चूलिकागत प्रथम सूत्रमें पठित 'लभदि ' इस पदकी व्याख्या की जाती है ॥ २ ॥ अभिप्राय यह है कि जिन प्रकृति, स्थिति, अनुभाग और प्रदेशोंका बन्ध; सच्च और उदीरणांके होनेपर जीव सम्यक्त्वको प्राप्त करता है उन प्रकृति, स्थिति, अनुभाग और प्रदेशोंकी यहां प्रकृपणा की जाती है ।

### एदेसिं चेव सञ्चकम्माणं जावे अंतोक्रोडाकोडिट्टिदिं बंधदि तावे पढमसम्मत्तं लभदि ॥३॥

जब यह जीव इन सब कर्मोंकी अन्तःकोड़ाकोड़ि प्रमाण स्थितिको बांधता है तब वह प्रथमोपरामसम्यक्तको प्राप्त करता है ॥ ३ ॥

इस सूत्रके द्वारा क्षयोपशम, विश्वाद्धि, देशना और प्रायोग्य इन चार लिक्थयोंकी प्ररूपणा की गई है। पूर्वसंचित कमोंके अनुभागस्पर्धकोंका विश्वद्धिके द्वारा प्रतिसमयमें शक्तिकी अपेक्षा उत्तरोत्तर अनन्तगुणे हीन होकर उदीरणाको प्राप्त होनेका नाम क्षयोपशमलिक है। उक्त क्रमसे उदीरणाको प्राप्त हुए उन अनुभागस्पर्धकोंके निमित्तसे सातावेदनीय आदि पुण्य प्रकृतियोंके बन्धका कारण तथा असातावेदनीय आदि पाप प्रकृतियोंके बन्धका विरोधक जो जीवका परिणाम होता है उसकी प्राप्तिको विश्वद्धिल्य कहा जाता है। छह द्रव्यों और नौ पदायोंके उपदेशका नाम देशनालिख है। इस देशना और उसमें परिणत आचार्यादिकोंकी प्राप्तिको तथा तदुपदिष्ट अर्थके प्रहण व धारण करनेकी शक्तिकी प्राप्तिको देशनालिख कहते हैं। समस्त कर्मोकी उत्कृष्ट स्थितिका घातकर उसे अन्तःकोङाकोङ प्रमाण स्थितिमें तथा उनके उत्कृष्ट अनुभागको घातकर उसे दो स्थानरूप (घातिया कर्मोके लता और दारुरूप तथा अघातिया—पाप प्रकृतियों—के नीम और कांजीररूप ) अनुभागमें स्थापित करनेका नाम प्रायोग्यलिख है।

ये चार लिंध्यां मन्य और अभन्य दोनोंके ही समानरूपसे हो सकती हैं, परन्तु अन्तिम करणलब्ध एक मात्र भन्य जीवके ही होती हैं— वह अभन्यके सम्भव नहीं हैं।

# सो पुण पंचिंदिओ सण्णी मिच्छाइट्टी पज्जत्तओ सन्वविसुद्धो ॥ ४ ॥

वह प्रथमोपशम सम्यवत्वको प्राप्त करनेत्राला जीव पंचेन्द्रिय, संज्ञी, मिथ्याद्यष्टि, पर्याप्त और सर्विविशुद्ध होता है ॥ ७ ॥

एकेन्द्रियोंको आदि लेकर असंज्ञी पंचेन्द्रिय पर्यन्त चूंकि सम्यक्त्वके ग्रहणके योग्य परिणाम सम्भव नहीं हैं, अतएव सूत्रमें 'पंचिदिओ 'पदके द्वारा उनका निपेध कर दिया गया है। सासादनसम्यग्दिए, सम्यग्मिथ्यादिए, क्षायिकसम्यग्दिए और वेदकसम्यग्दिए जीव प्रथमोपशम सम्यक्त्वको नहीं प्राप्त करते हैं, इसीलिये सूत्रमें 'मिथ्यादिए 'कहकर उनका भी प्रतिषेध किया गया है। यद्यपि उपशमश्रेणिके चढनेके अभिमुख हुआ वेदकसम्यग्दिए जीव उपशमसम्यक्त्वको प्राप्त करता है, परन्तु उसके सम्यक्त्वपूर्वक उत्पन्न होनेके कारण उसे प्रथमोपशम सम्यक्त्व नहीं कहा जाता है। इसलिये प्रथमोपशम सम्यक्त्वको प्राप्त करनेवाला मिथ्यादिए जीव ही होता है और वह भी पर्याप्त अवस्थामें ही होता है, न कि अपर्याप्त अवस्थामें; यह इस सूत्रका अभिप्राय समझना चाहिये।

# एदेसिं चेव सच्वकम्माणं जाधे अंतोकोडाकोडिट्टिदिं ठवेदि संखेज्जेहि सागरोवम-सहस्सेहि ऊणियं ताघे पढमसम्मत्तप्रुप्यादेदि ॥ ५ ॥

जिस समय जीत्र इन्हीं सब कर्मोंकी संख्यात हजार सागरोपमोंसे हीन अन्तःकोडाकोडि सागरोपम प्रमाण स्थितिको स्थापित करता है उस समय वह प्रथम सम्यक्त्वको उत्पन्न करता है ॥ ५॥

# पढमसम्मत्तमुष्पादेंतो अंतोम्रहुत्तमोहद्देदि ॥ ६ ॥

प्रथमोपशम सम्यक्तको उत्पन्न करता हुआ सातिशय मिथ्यादृष्टि जीव अन्तर्मुहूर्त काल तक हटाता है, अर्थात् अन्तरकरण करता है ॥ ६ ॥

इसका अभिप्राय यह है कि प्रथमोपशम सभ्यक्तको उत्पन्न करनेवाटा अनादि मिथ्यादृष्टि जीव अधःकरण और अपूर्वकरण परिणामों के काटको विताकर जब वह अनिवृत्तिकरण परिणामों सम्बन्धी काटको भी संख्यात बहुभागको विता देता है तब वह मिथ्यात्व प्रकृतिके अन्तरकरणको करता है। विवक्षित कर्मकी अधःरतन और उपिम स्थितियोंको छोड़कर मध्यकी अन्तर्भुहूर्त मात्र स्थितियोंके निषेकोंका परिणामविशेषके द्वारा अभाव करनेका नाम अन्तरकरण है। इस अन्तरकरणको करता हुआ वह उसके प्रारम्भ करनेके समयसे पूर्वमें उदयमें आनेवाटी मिथ्यात्व कर्मकी अन्तर्भुहूर्त मात्र स्थितिको लोषकों लांवकर उसके जपरकी अन्तर्भुहूर्त मात्र स्थितिको लोषकोंको उत्कीरण कर उनमेंसे कुछको प्रथमस्थिति (अन्तरकरणसे नीचेकी अन्तर्भुहूर्त मात्र स्थिति ) और कुछको द्वितीय स्थिति (अन्तरकरणसे जपरकी अन्तर्भुहूर्त मात्र स्थिति ) है। इस प्रकार वह मिथ्यात्वकी अन्तर्भुहूर्त मात्र स्थिति के निषेकोंका अभाव कर देता है।

# ओहड्डेदृण मिन्छत्तं तिण्णिमागं करेदि सम्मत्तं मिन्छत्तं सम्मामिन्छत्तं ॥ ७ ॥

अन्तरकरण करके वह मिथ्याल कर्मके तीन भाग करता है— सम्यक्त्व, मिथ्याल और सम्यग्निथ्याल ॥ ७॥

### दंसणमोहणीयं कम्मं उवसामेदि ॥ ८ ॥

इस प्रकारसे वह दर्शनमोहनीय कर्मको उपशमाता है ॥ ८ ॥

उवसामेंतो किम्ह उवसामेदि ? चदुसु वि गदीसु उवसामेदि । चदुसु वि गदीसु उवसामेतो पंचिदिएसु उवसामेतो सण्णीसु उवसामेतो पंचिदिएसु उवसामेतो सण्णीसु उवसामेतो पंचिदिएसु उवसामेतो सण्णीसु उवसामेदि, णो असण्णीसु । सण्णीसु उवसामेतो गन्भोवकंतिएसु उवसामेदि, णो सम्मुन्छिमेसु । गन्भोवकंतिएसु उवसामेतो पज्जत्तएसु उवसामेतो संखेज्जवस्साउगेसु वि उवसामेतो संखेज्जवस्साउगेसु वि उवसामेदि असंखेज्जवस्साउगेसु वि ॥ ९ ॥

दर्शनमोहनीय कर्मको उपशमाता हुआ यह जीव उसे कहां उपशमाता है ? वह उसे चारों ही गतियों में उपशमाता है । चारों ही गतियों में उपशमाता हुआ पंचेन्द्रियों में उपशमाता है, न कि एकेन्द्रिय और विकलेन्द्रियों में । पंचेन्द्रियों ने उपशमाता हुआ संज्ञियों में उपशमाता हुआ निकलेन्द्रियों । पंचेन्द्रियों उपशमाता हुआ निकलेन्द्रियों । पर्माज्ञियों । उपशमाता हुआ गर्भोपक्रान्तिकों (गर्भजों) में उपशमाता है, न कि संमूर्च्छनों । गर्भोपक्रान्तिकों उपशमाता हुआ पर्याप्तकों उपशमाता है, न कि अपर्याप्तकों । पर्याप्तकों उपशमाता हुआ संख्यात वर्षकी आयुवाले जीवों भी उपशमाता है और असंख्यात वर्षकी आयुवाले जीवों भी उपशमाता है ॥ ९ ॥

# उयसामणा वा केसु व खेत्तेसु कस्स व मूल ? ।। १० ॥

वह दर्शनमोहनीयकी उपशामना किन क्षेत्रोंमें और किसके पासमें होती है ? ॥ १०॥

इसका समाधान यह है कि उस दर्शनमोहनीयकी उपशामना किसी भी क्षेत्रमें और किसीके भी समीपमें हो सकती है— इसके लिये कोई विशेष नियम नहीं है।

### दंसणमोहणीयं कम्मं खबेदुमाढवतो कम्हि आढवेदि ? अड्ढाइज्जेसु दीव-समुद्देसु पण्णारसकम्मभूमीसु जम्हि जिणा केवली तित्थयरा तम्हि आढवेदि ॥ ११ ॥

दर्शनमोहनीय कर्मकी क्षपणाको प्रारम्भ करनेवाटा जीव कहांपर उसे प्रारम्भ करता है ? अटाई दीप-समुद्रोंके भीतर स्थित पन्द्रह कर्मभूमियोंमें— जहां जिन, केवली अथवा तीर्थंकर होते हैं— उसको प्रारम्भ करता है ॥ ११॥

सूत्रमें 'पण्णारसकम्मभूमीसु ' ऐसा कहनेपर उन पन्द्रह कर्मभूमियों ने उत्पन्न होनेवाळे मनुष्योंको ग्रहण करना चाहिये, क्योंकि, दर्शनमोहनीयकी क्षपणाका प्रारम्भक मनुष्य ही होता है। परन्तु उसका निष्ठापन (समाप्ति) चारों गित्तयोंमें भी सम्भव है। इसी प्रकार सूत्रमें प्रयुक्त 'जिम्ह' पदसे यह अभिग्राय समझना चाहिये कि जिस काळमें केवळी जिनोंकी सम्भावना है उसी काळमें

वह उक्त दर्शनमोहनीयकी क्षपणाका प्रारम्भ करता है। इससे सुपमासुपमा आदि कालोंमें उसकी क्षपणाका निषेध समझना चाहिये।

### णिद्वबओ पुण चदुसु वि गदीसु जिद्ववेदि ॥ १२ ॥

परन्तु दर्शनमोहकी क्षपणाका निष्ठापक चारों ही गतियों ने उसका निष्ठापन करता है। कृतकृत्यवेदक होनेके प्रथम समयसे ठेकर आगेके समयमें दर्शनमोहनीयकी क्षपणा करनेवाला जीव निष्ठापक कहा जाता है। सो वह पूर्वबद्ध आयुक्ते वश चारों ही गतियों में उत्पन्त होकर उस दर्शनमोहनीयकी क्षपणाको पूर्ण करता है। जीव सम्यक्त्व प्रकृतिकी अन्तिम फालिको नीचेके निषेकों में देनेसे ठेकर अन्तर्मुहूर्त काल तक कृत्यकृत्यवेदक कहा जाता है।

सम्प्रतं पडिवज्जंती तदो सत्तकम्माणमंतीकोडाकोर्डि ठत्रेदि णाणावरणीयं दंसणावरणीयं वेदणीयं मोहणीयं णामं गोदं अंतराइयं चेदि ॥ १३॥

सर्वविशुद्ध मिथ्यादृष्टिके द्वारा स्थापित सात कमोंके स्थितिबन्ध और स्थितिसत्त्वकी अपेक्षा सम्पक्तको प्राप्त करनेवाला जीव ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, वेदनीय, मोहनीय, नाम, गोत्र और अन्तराय; इन सात कमोंकी स्थितिको अन्तःकोड्डाकोड्डि प्रमाण स्थापित करता है ॥ १३ ॥

चारित्तं पडिवज्जंतो तदो सत्तकम्माणमंतोकोडाकोर्डि द्विदिं हुवेदि णाणावरणीय दंसगावरणीयं वेदणीयं णामं गोदं अंतराइयं चेदि ॥ १४ ॥

उस प्रथमोपशम सम्यक्त्वके अभिमुख चरमसम्यवती मिथ्यादृष्टिके स्थितिबन्ध और स्थिति-सत्त्वकी अपेक्षा चारित्रको प्राप्त होनेवाला जीव ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, वेदनीय, मोहनीय, नाम, गोत्र और अन्तराय; इन सात कर्मोकी स्थितिको अन्तःकोड़ाकोड़ि प्रमाण स्थापित करता है ॥१४॥

अभिष्राय यह है कि प्रथमोपशन सम्यक्त्वके अभिमुख हुए अन्तिमसमयवर्ती मिथ्यादृष्टि जीवके उक्त सात कर्नोंका जितना स्थितिवन्ध और सत्त्व था उसकी अंपता संप्रमासंप्रमके अभिमुख हुआ जीव संख्यातगुणे हीन स्थितिबन्धको और स्थितिसत्त्वको स्थापित करता है। इसकी अपेक्षा भी संप्रमक्ते अभिमुख हुए अन्तिमसमयवर्ती मिथ्यादृष्टि जीवका स्थितिबन्ध और स्थितिसत्त्व संख्यात-गुणा हीन होता है।

सपुण्ण पुण चारित्तं पिडविजनंतो तदो चतारि कम्माणि अंतोम्रहत्तद्विदिं हेवेदि णाणावरणीयं दंसणावरणीयं मोहणीयमंतराइयं चेदि ॥ १५ ॥

सम्पूग चारित्रको प्राप्त करनेत्राळा जीव उसे उत्तरोत्तर हीन करता हुआ ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, मोहनीय और अन्तराय; इन चार कर्मोंकी स्थितिको अन्तर्मुहूर्त मात्र स्थापित करता है ।।

वेदणीयं वारसमुहुत्त द्विदिं ठवेदि, णामा-गोदाणमहमुहुत्तद्विदिं ठवेदि, सेसाणं कम्माणं भिष्णमुहुत्तद्विदिं ठवेदि ॥ १६ ॥ सम्पूर्ण चारित्रको प्राप्त करनेवाला क्षपक वेदनीयकी स्थितिको बारह मुहूर्त, नाम और गोत्र कमोंकी स्थितिको आठ मुहूर्त तथा शेष कमोंकी स्थितिको भिन्नमुहूर्त अर्थात् अन्तर्मुहूर्त मात्र स्थापित करता है ॥ १६ ॥

॥ आठवीं चूलिका समाप्त हुई ॥ ८ ॥

# ९. णवमी चूलिया

णेरइया मिच्छाइद्वी पढमसम्मत्तमुप्पादेंति ॥ १ ॥

नारकी मिथ्यादृष्टि जीव प्रथम सम्यक्त्वको उत्पन्न करते हैं ॥ १॥

उपादेंता कम्हि उप्पादेंति ॥ २ ॥

प्रथम सम्यक्त्वको उत्पन्न करनेवाले नारकी जीव किस अवस्थामें उसे उत्पन्न करते हैं ?॥

पन्जत्तएसु उप्पादेंति, को अवज्जत्तएसु ॥ ३ ॥

वे पर्याप्तकोंमें ही उस प्रथम सम्यक्त्वको उत्पन्न करते हैं, न कि अपर्याप्तकोंमें ॥ ३ ॥

पञ्जत्तरमु उप्पादेंता अंतोम्रहुत्तप्पहुडि जाव तप्पाओग्गंतोम्रहुत्तं उवरिम्रप्पादेंति, को हेट्टा ॥ ४ ॥

पर्याप्तकोंमें प्रथम सम्यक्तको उत्पन्न करनेवाले नारकी अन्तर्मुहूर्तसे लेकर उसके योग्य अन्तर्मुहूर्तके पश्चात् सम्यक्त्वको उत्पन्न करते हैं, उससे नीचे नहीं उत्पन्न करते ॥ ४॥

अभिप्राय यह है कि पर्याप्त होनेके प्रथम समयसे लेकर जब तक तलायोग्य अन्तर्मुहूर्त काल ब्यतीत नहीं होता है तब तक जीव उसके योग्य विद्युद्धिके सम्भव न होनेसे प्रथम सम्यक्त्वको उत्पन्न नहीं कर सकते हैं।

एवं जाव सत्तसु पुढवीसु णेरइया ॥ ५ ॥

इस प्रकार प्रथम पृथवीसे लेकर सातों पृथिवियोंमें नारकी जीव प्रथम सम्यक्त्वको उत्पन्न करते हैं ॥ ५ ॥

णेरइया मिन्छाइड्डी कदिहि कारणेहि यटमसम्मत्तमुष्पादेंति ? ॥ ६ ॥

नारकी मिथ्यादृष्टि जीव कितने कारणोंके द्वारा प्रथम सम्यक्त्वको उत्पन्न करते हैं ॥६॥ तीहिं कारणेहिं पढमसम्मत्तमुप्पादेंति ॥ ७॥

नारकी मिथ्यादृष्टि जीव तीन कारणोंके द्वारा प्रथम सम्यक्त्वको उत्पन्न करते हैं॥ ७॥

# केई जाइस्सरा केई सोऊण केई वेदणाहिभूदा ॥ ८ ॥

कितने ही नारकी जीव जातिस्मरणसे, कितने ही धर्मोपदेशको सुनकर और कितने ही वेदनासे अभिभूत होकर प्रथम सम्यक्तको उत्पन्न करते हैं ॥ ८॥

### एवं तिसु उवरिमासु पुढवीसु णेरइया ॥ ९ ॥

इस प्रकार ऊपरकी तीन पृथिविधोंमें नारकी जीव उपर्युक्त तीन कारणोंके द्वारा प्रथम सम्यक्तको उत्पन्न करते हैं॥ ९॥

### चदुसु हेट्टिमासु पुढवीसु णेरइया मिच्छाइट्टी कदिहि कारगेहि पढमसम्मत्त-मुप्पार्देति ? ॥ १० ॥

नीचेकी चार पृथिवियोंमें नारकी मिथ्यादृष्टि जीव कितने कारणोंसे प्रथम सम्यक्त्वको उत्पन्न करते हैं ? ॥ १०॥

# दोहि कारणेहि पढमसम्मत्तमुप्पार्देति ॥ ११ ॥

नीचेकी चार पृथिवियोंमें नारकी मिथ्यादृष्टि जीव दो कारणोंसे प्रथम सम्यक्तवको उत्पन्न करते हैं ॥ ११॥

# केई जाइस्सरा केइं वेयणाहिभूदा ॥ १२ ॥

उनमें कितने ही जीव जातिस्मरणसे और कितने ही वेदनासे अभिभूत होकर प्रथम सम्यक्तको उत्पन्न करते हैं ॥ १२ ॥

चूंकि नीचेकी चार पृथिवियोंमें देवोंका जाना सम्भव नहीं है, अत एव वहां धर्मश्रवणके विना शेष दो ही कारणोंसे नारकी जीव प्रथम सम्यक्त्वको उत्पन्न करते हैं।

### तिरिक्खिमच्छाइद्वी पढमसम्मत्तप्रप्यादेंति ॥ १३ ॥

तिर्यंच मिथ्यादृष्टि जीव प्रथम सम्यक्तवको उत्पन्न करते हैं ॥ १३ ॥

### उपादेंता कम्हि उपादेंति ? ॥ १४ ॥

प्रथम सम्यक्तको उत्पन्न करनेत्राले तिर्यंच उसे किस अवस्थामें उत्पन्न करते हैं ?॥ १४॥ पंचिंदिएसु उप्पादेंति, णो एइंदिय-विगलिंदिएसु ॥ १५॥

तिर्यंच जीव पंचेन्द्रियोंमें ही प्रथम सम्यक्त्वको उत्पन्न करते हैं, एकेन्द्रियों और विकले-न्द्रियोंमें उस नहीं उत्पन्न करते ॥ १५ ॥

### पंचिंदिएसु उप्पादेंता सम्मीसु उप्पादेंति, मो असम्मीसु ॥ १६ ॥

पंचेन्द्रियोंमें भी प्रथम सम्यक्तको उत्पन्न करनेवाले तिर्यंच जीव संज्ञी जीवोंमें ही उसे उत्पन्न करते हैं, न कि असंज्ञियोंमें ॥ १६ ॥

### सण्णीसु उप्पादेंता गब्भोवकांतिएसु उप्पादेंति, णो सम्पुच्छिमेसु ॥ १७ ॥

संज्ञी तिर्यंचोंमें भी प्रथम सम्यक्तको उत्पन्न करनेवाले तिर्यंच जीव गर्भजोंमें ही उसे उत्पन्न करते हैं, न कि सम्मूर्जन जन्मवालोंमें ॥ १७ ॥

### गब्भोवकंतिएसु उपादेंतो पन्जनएसु उपादेंति, णो अपन्जनएसु ॥ १८ ॥

गर्भज तिर्थंचोंमें भी प्रथम सम्यक्त्वको उत्पन्न करनेवाले तिर्थंच जीव उसे पर्यातकोंमें ही उत्पन्न करते हैं, न कि अपर्याप्तकोंमें ॥ १८ ॥

पज्जत्तएस उप्पादेंता दिवसपुधत्तप्यहुडि जात्रमुत्ररिष्ठप्पादेंति, णो हेट्ठादो ॥ १९ ॥

पर्याप्तक तिर्यंचोंमें भी प्रथम सम्यक्तको उत्पन्न करनेवाले तिर्यंच जीव दिवसपृथक्त्वसे लेकर ऊपरके कालमें ही उसे उत्पन्न करते हैं, उसके नीचेके कालमें नहीं उत्पन्न करते ॥ १९॥

दिवसपृथक्त्वसे यहां बहुत दिवसपृथक्त्वोंको ग्रहण करना चाहिये, न कि सात आठ दिनोंको; क्योंकि, 'पृथक्त्व' शब्द यहां विपुल संख्याका वाचक है।

#### एवं जाव सन्वदीव-समुद्देसु ॥ २० ॥

इस प्रकारसे सब द्वीप-समुद्रोंमें तिर्यंच जीव प्रथम सम्यक्तवको उत्पन्न करते हैं ॥ २०॥

तिरिक्खा मिच्छाइद्री कदिहि कारणेहि पढमसम्मत्तं उप्पादेंति ? ॥ २१ ॥

तिर्यंच मिथ्यादृष्टि जीव कितने कारणोंसे प्रथम सम्यक्तवको उत्पन्न करते हैं ? ॥ २१ ॥

तीहि कारणेहि पढमसम्मत्तमुप्पादेंति— केई जाइस्सरा, केई सोऊण, केई जिणविंबं दहुण ॥ २२ ॥

पूर्वोक्त पंचेन्द्रिय तिथैच जीव तीन कारणोंसे प्रथम सम्यक्तको उत्पन्न करते हैं— कितने ही तिर्यंच जीव जातिस्मरणसे, कितने ही धर्मोपदेशको सुनकर और कितने ही जिनप्रतिमाका दर्शन करके उसे उत्पन्न करते हैं ॥ २२ ॥

### मणुस्ता मिन्छादिद्वी पढमसम्मत्तमुष्पादेंति ॥ २३ ॥

मनुष्य मिथ्यादृष्टि प्रथम सम्यक्त्वको उत्पन्न करते हैं ॥ २३ ॥

उपादेंता कम्हि उपादेंति ? ॥ २४ ॥

प्रथम सम्यक्त्वको उत्पन्न करनेवाले मिध्यादृष्टि मनुष्य किस अवस्थामें उसे उत्पन्न करते हैं ? ॥ २४॥

### गब्मोवकंतिएसु पढमसम्मत्तमुष्पादेंति, णो सम्मुच्छिमेसु ॥ २५॥

मिध्यादृष्टि मनुष्य गर्भज मनुष्योंमें प्रथम सम्यक्त्वको उत्पन्न करते हैं, सम्मूर्च्छनोंमें उसे नहीं उत्पन्न करते ॥ २५॥

### गब्भोवकंतिएस उप्पादेंता पञ्जत्तएस उप्पादेंति, णो अपञ्जत्तएस ॥ २६ ॥

गर्भजोंमें भी प्रथम सम्यवस्वको उत्पन्न करनेवाले मिध्यादृष्टि मनुष्य पर्याप्तकोंमें ही उसे उत्पन्न करते हैं, अपर्याप्तकोंमें नहीं उत्पन्न करते ॥ २६ ॥

पञ्जत्तएस उप्पादेंता अडुवासप्पहुडि जात्र उवरिमुप्पादेंति, को हेड्डादो ॥ २७॥ पर्याप्तकोंमें भी प्रथम सम्यक्तको उत्पन्न करनेवाले गर्भज मिथ्यादृष्टि मनुष्य आठ वर्षसे कपरके कालमें ही उसे उत्पन्न करते हैं, नीचेके कालमें उसे नहीं उत्पन्न करते ॥ २७॥

### एवं जाव अड्ढाइज्जदीव-समुद्देसु ।। २८ ॥

इस प्रकारसे अटाई द्वीप-समुद्रोंमें मिथ्यादृष्टि मनुष्य उस प्रयम सम्यवत्वको उत्पन्न करते हैं॥ २८॥

मणुस्सा मिन्छाइड्डी कदिहि कारणेहिं यडमसम्मत्तमुप्पादेंति ? ॥ २९ ॥

मनुष्य मिथ्यादृष्टि कितने कारणोंसे उस प्रथम सम्यक्त्वको उत्पन्न करते हैं ॥ २९ ॥

तीहि कारणेहि पटमसम्मत्तगुप्पादेंति- केई जाइस्सरा, केई सोऊण, केई जिणविंबं दहुण ॥ ३० ॥

मिथ्यादृष्टि मनुष्य तीन कारणोंसे प्रथम सम्यक्त्वको उत्पन्न करते हैं – कितने ही मनुष्य जातिस्मरणसे, कितने ही धर्मोपदेशको सुनकर और कितने ही जिनप्रतिमाका दर्शन करके उसको उत्पन्न करते हैं ॥ ३०॥

' जिनबिम्बके दर्शनसे 'यहां उसके अन्तर्गत जिनमहिमा (जन्माभिषेक महोत्सवादि) के दर्शनको भी म्रहण करना चाहिये।

### देवा मि॰छाइद्वी पढमसम्मत्तमुप्पादेंति ॥ ३१ ॥

देव मिथ्यादृष्टि प्रथम सम्यक्त्वको उत्पन्न करते हैं ॥ ३१॥

#### उप्पादेंता कन्हि उप्पादेंति ? ॥ ३२ ॥

प्रथम सम्यश्यको उत्पन्न करनेवाले देव मिथ्यादृष्टि किस अवस्थामें उसे उत्पन्न करते हैं ? ॥ ३२ ॥

#### पज्जत्तएस उप्पादेंति, शो अपज्जत्तएस ॥ ३३ ॥

प्रथम सम्यवस्वको उत्पन्न करनेवाले देव मिथ्यादृष्टि उसे पर्याप्तकोंमें ही उत्पन्न करते हैं, न कि अपर्याप्तकोंमें ॥ २२ ॥

पज्जत्तरसु उप्पारंता अंतोम्रहुत्तप्पहुडि जाव उविर उप्पारंति, णो हेट्टदो ॥३४॥ पर्याप्तकोंमें भी प्रथम सम्यवत्वको उत्पन्न करनेवाले देव मिथ्यादृष्टि उसे अन्तर्मुहूर्त कालसे कपरके कालमें ही उत्पन्न करते हैं; न कि उससे नीचेके कालमें ॥ ३४॥

#### एवं जाव उवरिम-उवरिमगेवज्जविमाणवासियदेवा ति ॥ ३५ ॥

इस प्रकारसे उपरिम-उपरिम प्रैवेयकविमानवासी देवों तक देव प्रथम सम्यक्तको उत्पन्न करते हैं ॥ ३५ ॥

# देवा भिज्छाइट्टी कदिहि कारणेहि पढमसम्मत्तग्रुष्पादेंति ? ॥ ३६ ॥

देव मिथ्यादृष्टि कितने कारणोंसे प्रथम सम्यक्तको उत्पन्न करते हैं ॥ ३६ ॥

चदुहि कारणेहि पढमसम्मत्तमुष्पादेति— केई जाइस्सरा केई सोऊण केई जिणमहिमं दहूण केई देनिद्धिं दहूण ॥ ३७॥

देव मिथ्यादृष्टि चार कारणोंसे प्रथम सम्यक्तवको उत्पन्न करते हैं— कितने ही जाति-स्मरणसे, कितने ही धर्मोपदेशको सुनकर, कितने ही जिनमहिमाको देखकर और कितने ही ऊपरके देवोंकी ऋद्भिको देखकर उसे उत्पन्न करते हैं॥ ३७॥

# एवं भवणवासियप्पहुडि जाव सदार-सहस्सारकप्पवासियदेवा त्ति ॥ ३८॥

इस प्रकार भवनवासी देवोंसे लगाकर शतार-सहस्रार तकके कत्पवासी देव उपर्युक्त चार कारणोंके द्वारा प्रथम सम्यक्त्वको उत्पन्न करते हैं॥ ३८॥

आणद्-पाणद-आरण-अच्युदकप्पवासियदेवेसु मिच्छादिद्वी कदिहि कारणेहिं पढमसम्मत्तमुष्पादेंति ॥ ३९॥

आनत, प्राणत, आरण और अच्युत कर्लोंके निवासी देवेंमिं मिथ्यादृष्टि देव कितने कारणोंसे प्रथम सन्यक्त्वको उत्पन्न करते हैं ?॥ ३९॥

तीहि कारणेहि पटमसम्मत्तमुष्पादेंति— केइं जाइस्सरा केईं सोऊण केईं जिलमहिमं दडुण ॥ ४० ॥

पूर्वोक्त आनतादि चार कल्पोंके देव तीन कारणोंसे प्रथम सम्यक्त्रको उत्पन्न करते हैं – कितने ही जातिस्मरणसे, कितने ही धर्मोपदेशको सुनकर और कितने ही जिनमहिमाको देखकर उसे उत्पन्न करते हैं ॥ ४०॥

णत्रगेवज्जविमाणवासियदेवेसु मिच्छादिद्वी कदिहि कारणेहि पढमसम्मत्त-मुप्पादेंति ? ॥ ४१ ॥

नौ प्रेवेयकविमानवासी देवोंमें मिथ्यादृष्टि देव कितने कारणोंसे प्रथम सम्यक्तको उत्पन्न करते हैं ? ॥ ४१ ॥

दोहि कारणेहि पढमसम्मत्तमुप्पादेंति- केई जाइस्सरा केई सोऊण ॥ ४२ ॥

नौ प्रेवेयकविमानवासी मिथ्यादृष्टि देव दो कारणोंसे प्रथम सम्यक्तको उत्पन्न करते हैं— कितने ही जातिस्मरणसे और कितने ही धर्मोपदेशको सुनकर ॥ ४२ ॥ यहां चूंकि ऊपरके देवोंका आगमन नहीं होता है, इसिल्ये उनके महिंद्वर्शन सम्भव नहीं है। साथ ही उनके जिनमहिमा दर्शन भी सम्भव नहीं है, क्योंकि, वे न तो तीर्थंकरके किसी कल्याणक महोत्सवमें जाते हैं और न अष्टाहिक महोत्सवके समय नन्दीश्वर द्वीपमें भी जाते हैं।

### अणुदिस जाव सन्बङ्गसिद्धिविमाणवासियदेवा सन्वे ते णियमा सम्माइडि ति पण्णत्ता ॥ ४३ ॥

अनुदिशोंसे लगाकर सर्वार्थसिद्धि तकके त्रिमानवासी देव सब ही नियमसे सभ्यग्दष्टि होते हैं, ऐसा परमागममें कहा गया है ॥ ४३॥

# णेरइया मिच्छत्तेण अधिगदा केई मिच्छत्तेण णींति ॥ ४४ ॥

मिथ्यात्त्रके साथ नरकमें प्रविष्ट हुए नारिकयोंमेंसे कितने ही मिथ्यात्व सहित **ही नरकसे** निकलते हैं ॥ ४४ ॥

### केई मिच्छत्तेण अधिगदा सासणसम्मत्तेण णीति ॥ ४५ ॥

कितने ही मिथ्यात्व सहित नरकमें जाकर सासादनसम्यक्त्रके साथ वहांसे निकलते हैं॥

अभिप्राय यह है कि मिथ्यात्वके साथ नरकगतिमें प्रविष्ट होकर और वहां अपनी आयु प्रमाण रह करके अन्तमें प्रथमोपशम सम्यक्तको प्राप्त करनेवाले कितने ही नारकी जीव सासादन-सम्यक्तको साथ वहांसे निकलते हैं।

### केई मिच्छत्तेण अधिगदा सम्मत्तेण णींति ॥ ४६ ॥

कितने ही जीव मिथ्यात्व सहित नरकमें जाकर वहांसे सम्यक्त्वके साथ निकलते हैं ॥४६ सम्मत्तेण अधिगदा सम्मत्तेण चेव शींति ॥ ४७॥

सभ्यक्त सहित नरकमें जानेवाले जीव सम्यक्त सहित ही वहांसे निकलते हैं। १७॥ अभिप्राय यह है कि कितने ही क्षायिकसम्यग्दृष्टि और कृतकृत्य वेदकसम्यग्दृष्टि जीव पूर्वबद्ध आयु कर्मके वश प्रथम नरकमें जाते हैं और वहांसे सम्यक्तके साथ ही निकलते हैं, क्योंकि, उनके गुणस्थानका परिवर्तन सम्भव नहीं है।

### एवं पढमाए पुढवीए णेरइया ॥ ४८ ॥

इस प्रकारसे प्रथम पृथिवीमें नारकी जीव प्रवेश करते हैं और वहांसे निकलते हैं ॥ ४८॥ .

विदियाए जाव छट्टीए पुढवीए णेरइया मिच्छत्तेण अधिगदा केई मिच्छत्तेण णींति ॥ ४९॥

दूसरी पृथित्रीसे ठेकर छठी पृथिवी तक कितने ही नारकी जीव मिथ्यात्व सहित प्रविष्ट होकर मिथ्यात्व सहित ही वहांसे निकलते हैं ॥ ४९ ॥

मिच्छत्तेण अधिगदा केई सासणसम्मत्तेग णींति ॥ ५० ॥

मिथ्यात्व सहित उन द्वितीयादि पृथिवियोंमें प्रविष्ट हुए नारिकयोंमेंसे कितने ही सासादन- सम्यक्त्वके साथ बहांसे निकटते हैं ॥ ५० ॥

#### मिच्छत्तेण अधिगदा केई सम्मत्तेण णीति ॥ ५१ ॥

मिथ्यात्वसहित द्वितीयादि पृथिवियोंमें प्रविष्ट हुए नारिकयोंमेंसे कितने ही वहांसे सम्यक्तके साथ निकलते हैं ॥ ५१ ॥

### सत्तमाए पुढवीए णेरइया मिच्छत्तेण चेव णीति ॥ ५२ ॥

सातवीं पृथिवीके नारकी जीव मिध्यात्वसहित ही वहांसे निकलते हैं ॥ ५२ ॥

इसका कारण यह है कि सम्यक्त्य, सासादनसम्यक्त्व और सम्यग्मिथ्यात्वको प्राप्त हुए सात्त्र्वी पृथिवीके नारकी जीव मरणकालमें नियमसे मिथ्यात्वको प्राप्त हुआ करते हैं।

#### तिरिक्खा केई मिच्छत्तेण अधिगदा मिच्छत्तेण णींति ॥ ५३ ॥

तिर्यंच जीत्र कितने ही मिथ्यात्वसहित तिर्यंचगितमें जाकर मिथ्यात्वसहित ही वहांसे निकलते हैं ॥ ५३॥

### केई मिच्छत्तेण अधिगदा सासणसम्मत्तेण भीति ॥ ५४ ॥

कितने ही मिथ्यात्वसहित तिर्यंचगितमें जाकर सासादनसम्यक्वके साथ बहांसे निकलते हैं ॥ ५४ ॥

#### केंद्रं मिच्छत्तेण अधिगदा सम्मत्तेण णींति ॥ ५५ ॥

कितने ही मिथ्यात्वसहित तिर्यंचगितमें जाकर सम्यक्तके साथ वहांसे निकलते हैं ॥ ५५॥ केइं सासणसम्मत्तेण अधिगदा मिच्छत्तेण जीति ॥ ५६॥

कितने ही सासादनसम्यक्त्व सिहत तिर्यंचगितमें जाकर मिथ्यात्वके साथ वहांसे निकलते हैं ॥ ५६ ॥

# केई सासणसम्मत्तेण अधिगदा सासणसम्मत्तेण णीति ॥ ५७ ॥

कितने ही सासादनसम्यक्त सहित तिर्यंचगितमें जाकर सासादनसम्यक्तके साथ ही बहांसे निकलते हैं ॥ ५७॥

### केइं सासणसम्मत्तेण अधिगदा सम्मत्तेण णीति ॥ ५८ ॥

कितने ही सासादनसम्यक्त सहित तिर्यंचगतिमें जाकर सम्यक्तको साथ वहांसे निकलते हैं ॥ ५८॥

#### सम्मत्तेण अधिगदा णियमा सम्मत्तेण चेव णीति ॥ ५९ ॥

सम्यक्त सहित तिर्यंचगितमें जानेवाले जीव नियमसे सम्यक्तके साथ ही वहांसे निकलते हैं।। इसका कारण यह है कि पूर्वबद्ध आयुक्ते वश तिर्यंचगितमें जानेवाले क्षायिकसम्यग्द्रष्टि

ಠ. ¥ ೩

और कृतकुल वेदकसम्यग्दछ जीवोंका अन्य गुणस्थानमें जाना सम्भव नहीं है।

एवं पंचिदियतिरिक्खा पंचिदिय-तिरिक्ख-पज्जत्ता ॥ ६० ॥

इसी प्रकारसे पंचेन्द्रिय तिर्थंच पर्याप्त जीव तिर्थंचगतिमें प्रवेश और वहांसे निर्गमन करते हैं ॥ ६०॥

वंचिंदियतिरिक्खजोिणणीयो मणुसिणीयो भवणवासिय-वाणवेंतर-जोिदसियदेवा देवीओ सोधम्मीसाणकप्पवासियदेवीओ च मिच्छत्तेण अधिगदा केई मिच्छत्तेण णींति ॥६१॥

पंचेन्द्रिय तिर्यंच योनिमती, मनुष्यनियां, भवनवासी, वानव्यन्तर और ज्योतिषी देव तथा जनकी देवियां एवं सौधर्म और ऐशान कल्पवासिनी देवियां; ये मिथ्यात्वसहित उस उस गतिमें प्रवेश करके उनमेंसे कितने ही मिथ्यात्वसहित ही वहांसे निकलते हैं ॥ ६१॥

केई भिच्छत्तेग अधिगदा सासणसम्मत्तेग गीति ॥ ६२ ॥

उनमें कितने ही मिध्यात्वसिहत प्रवेश करके वहांसे सासादनसम्यक्त्वके साथ निकलते हैं॥ ६२॥

केई भिच्छत्तेग अधिगदा सम्मत्तेण भीति ॥ ६३ ॥

कितने ही मिथ्यात्वसिहत प्रवेश करके सम्यक्लके साथ वहांसे निकलते हैं ॥ ६३ ॥ केइं सासणसम्मत्तेण अधिगदा मिच्छत्तेण णींति ॥ ६४ ॥

उपर्युक्त पंचेन्द्रिय तिर्थंच योनिमती आदि जीवोंमें कितने ही सासदनसम्यक्त्वके साथ उन गतियोंमें जाकर मिथ्यालसहित वहांसे निकलते हैं॥ ६४॥

केइं सासणसम्मत्तेण अधिगदा सम्मत्तेण शींति ॥ ६५ ॥

कितने ही सासादनसम्यक्त्वके साथ जाकर सम्यक्त्वसिहत वहांसे निकलते हैं॥ ६५॥

मणुसा मणुस-पन्जत्ता सोधम्मीसाणप्पहुडि जाव णवगेवन्जविमाणवासियदेवेसु केइं मिच्छत्तेण अधिगदा मिच्छत्तेण शींति ॥ ६६ ॥

मनुष्य, मनुष्य-पर्याप्त तथा सौधर्म-ऐशानसे लेकर नौ ग्रैवेयक तक विमानवासी देवोंमें कितने ही जीव मिथ्यात्वसहित जाकर मिथ्यात्वके साथ ही वहांसे निकलते हैं ॥ ६६ ॥

केइं मिच्छत्तेग अथिगदा सासणसम्मत्तेग भीति ॥ ६७॥

कितने ही निध्यात्वसहित जाकर सासादनसम्यक्तके साथ वहांसे निकळते हैं॥ ६७॥

केई मिच्छत्तेग अधिगदा सम्मत्तेग पीति ॥ ६८ ॥

कितने ही मिथ्यात्वसिहत जाकर सम्यक्तको साथ बहांसे निकलते हैं ॥ ६८ ॥

केई सासगसम्मत्तेण अधिगदा मिन्छत्तेण भीति ॥ ६९ ॥

कितने ही सासादनसम्यक्त सहित जाकर मिध्यात्रके साथ बहांसे निकलते हैं ॥ ६९ ॥

# केई सासणसम्मत्तेण अधिगदा सासणसम्मत्तेण गींति ॥ ७० ॥

कितने ही सासादनसम्पक्त सहित जाकर सासादनसम्पक्तके साथ ही वहांसे निकलेंतें हैं ॥ ७० ॥

### केइं सासणसम्मर्जेण अधिगदा सम्मर्जेण णीति ॥ ७१ ॥

कितने ही सासादनसम्यक्त सहित जाकर सम्यक्त्वके साथ वहांसे निकलते हैं ॥ ७१ ॥ केंद्रं सम्मत्तेण अधिगदा मिच्छत्तेण णींति ॥ ७२ ॥

कितने ही सम्यक्त्वसहित जाकर मिथ्यात्वके साथ वहांसे निकलते हैं ॥ ७२॥

केई सम्मत्तेण अधिगदा सासणसम्मत्तेण णीति ॥ ७३ ॥

कितने ही सम्यक्त्वसिंहत जाकर सासादनसम्यक्तके साथ वहांसे निकलते हैं ॥ ७३ ॥ केई सम्मत्तेण अधिगदा सम्मत्तेण णींति ॥ ७४ ॥

उक्त मनुष्य व मनुष्य पर्याप्त एवं सौधर्मादिक स्वर्गोंके देवोंमें कितने ही सम्यक्त्वसहित जाकर सम्यक्त्वके साथ ही वहांसे निकलते हैं ॥ ७४ ॥

अणुदिस जाव सव्बद्धसिद्धिविमाणवासियदेवेसु सम्मत्तेण अधिगदा णियमा सम्मत्तेण चेव णींति ॥ ७५ ॥

अनुदिशोंसे लेकर सर्वार्थसिद्धि तक के विमानवासी देव सम्यक्त्वके साथ वहां प्रविष्ट होकर नियमसे सम्यक्त्वसहित ही वहांसे निकलते हैं ॥ ७५ ॥

णेरइयमिच्छाइट्टी सासणसम्माइट्टी णिरयादो उच्चट्टिदसमाणा कदि गदीओ आगच्छंति ? ॥ ७६ ॥

नारकी मिथ्यादृष्टि और सासादनसम्यग्दृष्टि नरकसे निकलकर कितनी गतियोंमें आते हैं ? ॥ ७६ ॥

दो गदीओ आगच्छंति तिरिक्खगदिं चेव मणुसगदिं चेव ॥ ७७ ॥

उक्त नारकी जीव नरकसे निकलकर दो गतियोंमें आते हैं— तिर्धंचगतिमें और मनुष्य-गतिमें भी ॥ ৩৩॥

तिरिक्खेसु आगच्छंता पंचिदिएसु आगच्छंति, णो एइंदिय-विगलिंदिएसु ॥७८॥ तिर्यंचोंमें आनेवाळे उक्त नारकी जीव पंचेन्द्रियोंमें आते हैं, एकेन्द्रियों और विकलेन्द्रियोंमें नहीं आते ॥ ७८ ॥

> पंचिदिएसु आगच्छंता सण्णीसु आगच्छंति, णो असण्णीसु ॥ ७९ ॥ पंचिन्द्रिय तिर्थैचोंमें आते हुए वे नारकी जीव संज्ञियोंमें आते हैं, न कि असंज्ञियोंमें ॥ ७९ ॥ सण्णीसु आगच्छंता गब्भोवकंतिएसु आगच्छंति, णो सम्मुच्छिमेसु ॥ ८० ॥

पंचेन्द्रिय तिर्यंच संज्ञियोंमें आनेवाले उक्त नास्की जीव गर्भजोंमें आते हैं, सम्मूर्छनोंमें नहीं आते ॥ ८० ॥

ग्न्भोवकंतिएसु आगच्छंता पज्जत्तएसु आगच्छंति, णो अपज्जत्तएसु ॥ ८१ ॥ पंचेन्द्रिय, संज्ञी व गर्भज तिर्थचोंमें आनेवाले उक्त नारकी जीव पर्याप्तकोंमें ही आते हैं; अपर्याप्तकोंमें नहीं आते ॥ ८१ ॥

पज्जत्तएसु आगच्छंता संखेज्जवस्साउएसु आगच्छंति, णो असंखेज्जवस्साउएसु ॥
पंचिन्द्रिय, संज्ञी, गर्भज एवं पर्याप्त तिर्थैचोंमें आनेवाले उक्त नारकी जीव संख्यात वर्षकी
आयुवाले जीवोंमें ही आते हैं, असंख्यात वर्षकी आयुवालोंमें नहीं आते ॥ ८२ ॥

मणुस्सेसु आगच्छंता गब्भोवकंतिएसु आगच्छंति, णो सम्मुच्छिमेसु ॥ ८३ ॥
मनुष्योंमें आनेवाळे उक्त नारकी जीव गर्भजोंमें ही आते हैं, सम्मूच्छंनोंमें नहीं आते ॥८३॥
गब्भोवकंतिएसु आगच्छंता पज्जत्तएसु आगच्छंति, णो अपज्जत्तएसु ॥ ८४ ॥
गर्भज मनुष्योंमें आते हुए वे पर्याप्तकोंमें आते हैं, अपर्याप्तकोंमें नहीं आते ॥ ८४ ॥
पज्जत्तएसु आगच्छंता संखेज्जवस्साउएसु आगच्छंति, णो असंखेज्जवस्साउएसु ॥
गर्भज पर्याप्त मनुष्योंमें भी आनेवाळे वे संख्यात वर्षकी आयुवाळोंमें आते हैं, असंख्यात
वर्षकी आयुवाळोंमें नहीं आते ॥ ८५ ॥

णेरइया सम्मामिच्छाइद्वी सम्मामिच्छत्तगुणेण णिरयादो णो उच्चट्विति ॥ ८६ ॥ नारकी सम्यग्मिथ्यादिष्ट जीव सम्यग्मिथ्यात्वके साथ नरकसे नहीं निकलते हैं ॥ ८६ ॥ णेरइया सम्माइद्वी णिरयादो उच्चिद्वसमाणा किंद्र गद्धिओ आगच्छंति १॥८७॥ नारक सम्यग्दिष्ट जीव नरकसे निकलकर कितनी गतियोंमें आते हैं १॥८७॥ एकं मणुसगदिं चेव आगच्छंति ॥ ८८॥

नारक सम्यग्दष्टि जीव नरकसे निकलकर एक मात्र मनुष्यगतिमें ही आते हैं ॥ ८८ ॥ इसका कारण यह है कि जिन नारक सम्यग्दिष्टियोंके मनुष्यायुको छोड़कर अन्य आयुका सत्त्व है उनका सम्यक्तको साथ वहांसे निकलना सम्भव नहीं है ।

मणुसेसु आगच्छंता ग्रन्भोवकंतिएसु आगच्छंति, णो सम्मुच्छिमेसु ॥ ८९ ॥

मनुष्योंमें आनेवाले नारक सम्यग्दष्टि जीव गर्भोपक्रान्तिकोंमें आते हैं, सम्मूर्छनोंमें नहीं
आते ॥ ८९ ॥

गन्भोवकंतिएस आगच्छंता पज्जत्तएस आगच्छंति, णो अपज्जत्तएस ॥ ९०॥ गर्भज मनुष्योंमें आनेवाले नारक सम्यग्दछि जीव पर्याप्तकोंमें आते हैं, अपर्याप्तकोंमें नहीं आते ॥ ९०॥ पज्जत्तएसु आगच्छंता संखेज्जवासाउएसु आगच्छंति, णो असंखेज्जवासाउएसु ॥
गर्भज पर्याप्त मनुष्योंमें आते हुए वे संख्यात वर्षकी आयुवालोंमें आते हैं, असंख्यात वर्षकी आयुवालोंमें नहीं आते ॥ ९१ ॥

एवं छसु उवरिमासु पुढवीसु णेरइया ॥ ९२ ॥

इस प्रकारसे ऊपरकी छह पृथिवियोंके नारकी जीव नरकसे निर्ममन करते हैं ॥ ९२ ॥

अधो सत्तमाए पुढवीए णेरइया मिच्छाइट्ठी णिरयादो उच्चट्टिदसमाणा कदि गदीओ आगन्छंति ? ॥ ९३ ॥

नीचे सातवीं पृथिवीके नारक मिथ्यादृष्टि नरकसे निकलकर कितनी गतियोंमें आते हैं॥ एकं तिरिक्खगर्दि चेव आगच्छंति॥ ९४॥

सातवी पृथिवीसे निकलते हुए नारक मिथ्यादृष्टि केवल एक तिर्धंचगतिमें ही आते हैं ॥ कारण यह कि एक मात्र तिर्धंच आयुको छोड़कर अन्य किसी भी आयुक्रमेका उनके बन्ध नहीं होता है।

तिरिक्खेमु आगच्छंता पंचिदिएसु आगच्छंति, णो एइंदिय-विगलिंदिएसु ॥९५॥ तिर्थचोंमें आनेवाले उक्त नारक जीव पंचेन्द्रियोंमें ही आते हैं, एकेन्द्रियों और विकले-न्द्रियोंमें नहीं आते ॥ ९५ ॥

पंचिदिएस आगच्छंता सणीस आगच्छंति, णो असणीस ॥ ९६॥
पंचित्रिय तिर्थंचोंमें आते हुए वे संज्ञियोंमें आते हैं, असंज्ञियोंमें नहीं आते ॥ ९६॥
सणीस आगच्छंता गब्भोवकंतिएस आगच्छंति, णो सम्स्रच्छिमेस ॥ ९७॥
पंचित्रिय संज्ञी तिर्थंचोंमें आते हुए वे गर्भजोंमें आते हैं, सम्मूच्छेनोंमें नहीं आते ॥९७॥
गब्भोवकंतिएस आगच्छंता पज्जत्तएस आगच्छंति, णो अपज्जत्तएस ॥ ९८॥
पंचित्रिय संज्ञी गर्भज तिर्थंचोंमें आते हुए वे पर्याप्तकोंमें आते हैं, अपर्याप्तकोंमें नहीं आते ॥
पज्जत्तएस आगच्छंता संखेज्जवस्साउएस आगच्छंति, णो असंखेज्जवस्साउएस ॥
पंचित्रिय संज्ञी गर्भोपकान्तिक पर्याप्त तिर्थंचोंमें आते हुए वे संख्यात वर्षकी आयुवालोंमें आते हैं, असंख्यात वर्षकी आयुवालोंमें आते हैं, असंख्यात वर्षकी आयुवालोंमें

सत्तमाए पुढवीए णेरइया सासणसम्मादिद्वी सम्मामिच्छादिद्वी असंजदसम्मादिद्वी अप्पप्पणो गुणेण णिरयादो णो उन्बिह्नित ॥ १०० ॥

सातवीं पृथिवीके नारक सासादनसम्यग्दिष्ट, सम्यग्निथ्यादिष्टि और असंयतसम्यग्दिष्टि अपने अपने गुणस्थानके साथ नरकसे नहीं निकलते हैं ॥ १००॥ तिरिक्खा सण्णी मिच्छाइट्टी पंचिंदियपज्जत्ता संखेज्जनासाउआ तिरिक्खा तिरिक्खेहि कालगदसमाणा कदि गदीओ गच्छंति १॥ १०१॥

तिर्यंचोंमें संज्ञी, मिथ्यादृष्टि, पंचेन्द्रिय, पर्याप्त व संख्यात वर्षकी आयुवाले तिर्यंच जीव तिर्यंच पर्यायके साथ मरण करके कितनी मितयोंमें जाते हैं ? ॥ १०१॥

चत्तारि गदीओ गच्छंति- णिरयगदिं तिरिक्खगदिं मणुसगदिं देवगदिं चेदि ॥ उपर्युक्त तिर्यंच जीव तिर्यंच पर्यायके साथ मर करके नरकगति, तिर्यंचगित, मनुष्यगित और देवगति इन चारों ही गतियोंमें जाते हैं ॥ १०२ ॥

> णिरएसु गच्छंता सम्बणिरएसु गच्छंति ॥ १०३ ॥ नरकोंमें जाते हुए उक्त तिर्यंच जीव सभी नरकोंमें जाते हैं ॥ १०३ ॥

तिरिक्षेसु गच्छंता सन्वतिरिक्खेसु गच्छंति ॥ १०४ ॥

तिर्यंचोंमें जाते हुए वे सभी तिर्यंचोंमें जाते हैं ॥ १०४ ॥

मणुसेसु गच्छंता सच्वमणुसेसु गच्छंति ॥ १०५ ॥

मनुष्योंमें जाते हुए वे सभी मनुष्योंमें जाते हैं ॥ १०५॥

देवेसु गच्छंता भवणवासियप्पहुडि जाव सयार-सहस्सारकप्पवासियदेवेसु गच्छंति ॥१०६॥

देवोंमें जाते हुए वे भवनवासियोंसे लगाकर शतार-सहस्रार कल्प तकके देवोंमें जाते हैं ॥ इसके उपर उनका जाना सम्भव नहीं है, क्योंकि, ऊपरके कल्पेंमें सम्यक्त और अणुव्रतोंके धारक जीव ही जाते हैं, असंयत व मिथ्यादृष्टि नहीं जाते ।

पंचिंदियतिरिक्ख-असण्णि-पज्जत्ता तिरिक्खा तिरिक्खेहि कालगदसमाणा कदि गदीओ गच्छंति ? ॥ १०७ ॥

पंचेन्द्रिय तिर्यंच असंज्ञी पर्याप्त तिर्यंच जीव तिर्यंच पर्यायके साथ मर करके कितनी मितियोंमें जाते हैं ॥ १०७ ॥

चत्तारि गदीओ गच्छंति— णिरयगदिं तिरिक्खगदिं मणुसगदिं देवगदिं चेदि ॥ उपर्युक्त तिर्यंच जीव तिर्यंच पर्यायके साथ मर करके नरकगति, तिर्यंचगित, मनुष्यमित और देवगित इन चारों ही गतियोंमें जाते हैं ॥ १०८ ॥

> णिरएसु गच्छंता पटमाए पुटबीए जेरइएसु गच्छंति ॥ १०९ ॥ नरकोंमें जाते हुए वे प्रथम पृथिवीके नारक जीवोंमें जाते हैं ॥ १०९ ॥

तिरिक्ख-मणुस्सेसु गच्छंता सन्त्रतिरिक्ख-मणुस्सेसु गच्छंति, णो असंखेज्ज-वासाउएसु गच्छंति ॥ ११० ॥ तिर्यंच और मनुष्योंमें जाते हुए वे सभी तिर्यंच और सभी मनुष्योंमें जाते हैं, किन्तु असंख्यात वर्षकी आयुवाले तिर्यंच और मनुष्योंमें नहीं जाते ॥ ११०॥

देवेसु गच्छंता भवणवासिय-वाणवेंतरदेवेसु गच्छंति ॥ १११ ॥ देवोंमें जाते हुए वे भवनवासी और वानव्यन्तर देवोंमें जाते हैं ॥ १११ ॥

पंचिदियतिरिक्ख-सण्णी असण्णी अपज्ञत्ता पुढवीकाइया आउकाइया वा वणप्कइ-काइया णिगोदजीया बादरा सुहुमा बादरवणप्कदिकाइया पत्तेयसरीरा पज्जत्ता अपज्जता बीइंदिय-तीइंदिय-चउरिंदिय-पज्जत्तापज्जत्ता तिरिक्खा तिरिक्खेहि कालगदसमाणा कदि गदीओ गच्छंति ? ॥ ११२ ॥

पंचेन्द्रिय तिर्थंच संज्ञी और असंज्ञी अपर्याप्त, पृथित्रीकायिक, जलकायिक व वनस्पति-कायिक, निगोद जीव बादर और सूक्ष्म, बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीर पर्याप्त व अपर्याप्त तथा द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय व चतुरिन्द्रिय पर्याप्त और अपर्याप्त तिर्थंच तिर्थंच पर्यायके साथ मर करके कितनी गतियोंमें जाते हैं ॥ ११२ ॥

दुवे गदीओ गच्छंति तिरिक्खगिद मणुसगिद चेदि ॥ ११२ ॥ उपर्यक्त तिर्धंच जीव तिर्धंचगित और मनुष्यगित इन दो गितयोंमें जाते हैं ॥ ११२ ॥ तिरिक्ख-मणुस्तेसु गच्छंता सन्वतिरिक्ख-मणुस्तेसु गच्छंति, णो असंखेज्ज- वस्साउएस गच्छंति ॥ ११४ ॥

तिर्यंच और मनुष्योंमें जाते हुए वे सभी तिर्यंच और सभी मनुष्योंमें जाते हैं, किन्तु असंस्थात वर्षकी आयुत्राले तिर्यंचों और मनुष्योंमें नहीं जाते हैं॥ ११४॥

तेउकाइया वाउकाइया बादरा सुहुमा पज्जत्ता अपज्जत्ता तिरिक्खा तिरिक्खेहि कालगदसमाणा कदि गदीओ गच्छंति ?॥ ११५॥

अग्निकायिक और वायुकायिक बादर व सूक्ष्म तथा पर्याहक व अपर्याहक तिर्यंच तिर्यंच पर्यायके साथ मर करके कितनी गतियोंमें जाते हैं ?॥ ११५॥

एकं चेव तिरिक्खगदिं गच्छंति ॥ ११६ ॥

उपर्युक्त अग्निकायिक व वायुकायिक तिर्यंच एक मात्र तिर्यंचगतिमें ही जाते हैं ॥११६॥ तिरिक्खेसु गच्छंता सन्वतिरिक्खेसु गच्छंति, णो असंखेजवस्साउएसु गच्छंति ॥ तिर्यंचोंमें जाते हुए वे सभी तिर्यंचोंमें जाते हैं, किन्तु असंख्यात वर्षकी आयुवाले तिर्यंचोंमें नहीं जाते ॥ ११७॥

तिरिक्खसासणससम्माइद्वी संखेडजबस्साउआ तिरिक्खा तिरिक्खेहि कालगद-समाणा कदि गदीओ गच्छंति ? ॥ ११८ ॥ तिर्यंच सासादनसम्यग्दष्टि संख्यात वर्षकी आयुवाले तिर्यंच तिर्यंच पर्यायके साथ मर करके कितनी गतियोंमें जाते हैं ? ॥ ११८ ॥

तिण्ण गदीओ गच्छंति— तिरिक्खगिंदं मणुसगिंदं देवगिंदं चेदि ॥ ११९ ॥
उपर्युक्त तिर्यंच जीव तिर्यंचगित, मनुष्यगित और देवगित इन तीन गतियोंमें जाते हैं ॥
तिरिक्खेसु गच्छंता एइंदिय-पंचिदिएसु गच्छंति, णो विगिलिंदिएसु ॥ १२०॥
तिर्यंचोंमें जाते हुए वे एकेन्द्रिय और पंचेन्द्रियोंमें जाते हैं, विकलेन्द्रियोंमें नहीं जाते ॥
एइंदिएसु गच्छंता बादरपुढवीकाइय-बादरआउकाइय-बादरवणप्फइकाइय-पत्तेयसरीरपज्जत्तएसु गच्छंति, णो अयज्जत्तेसु ॥ १२१॥

एकेन्द्रियोंमें जाते हुए वे बादर पृथिवीकायिक, बादर जलकायिक और बादर वनस्पति-कायिक प्रत्येकशरीर पर्याप्तकोंमें ही जाते हैं; अपर्याप्तकोंमें नहीं जाते ॥ १२१॥

पंचिदिएसु गच्छंता सण्णीसु गच्छंति, णो असण्णीसु ॥ १२२ ॥
पंचित्रिय तिर्यंचोंमें जाते हुए वे संज्ञी तिर्यंचोंमें जाते हैं, असंज्ञियोंमें नहीं जाते ॥१२२॥
सण्णीसु गच्छंता गब्भोवकंतिएसु गच्छंति, णो सम्मुच्छिमेसु ॥ १२३ ॥
संज्ञी पंचेन्द्रिय तिर्यंचोंमें जाते हुए वे गर्भजोंमें जाते हैं, सम्मूच्छंनोंमें नहीं जाते ॥१२३॥
गब्भोवकंतिएसु गच्छंता पज्जत्तएसु गच्छंति, णो अपज्जत्तएसु ॥ १२४॥
गर्भज संज्ञी पंचेन्द्रिय तिर्यंचोंमें जाते हुए वे पर्याप्तकोंमें जाते हैं, अपर्याप्तकोंमें नहीं जाते ॥
पज्जत्तएसु गच्छंता संखेजवासाउएसु वि गच्छंति असंखेजवासाउवेसु वि ॥१२५
पर्याप्त गर्भज संज्ञी पंचेन्द्रियोंमें जाते हुए वे संख्यात वर्षकी आयुवाले जीवोंमें भी जाते हैं
और असंख्यात वर्षकी आयुवालोंमें भी जाते हैं ॥ १२५॥

मणुसेसु गच्छंता गच्भोवकंतिएसु गच्छंति, णो सम्मुच्छिमेसु ॥ १२६ ॥

मनुष्योंमें जानेवाले संख्यातवर्षायुष्क सासादनसम्यग्दृष्टि तिर्यंच गर्भज मनुष्योंमें ही जाते
हैं, सम्मूच्छीनोंमें नहीं जाते ॥ १२६ ॥

गब्भोवकंतिएस गर्न्छता पज्जत्तएस गर्न्छति, णो अपज्जत्तएस ॥ १२७॥ गर्भज मनुष्योंमें जाते हुए वे पर्याप्तकोंमें जाते हैं, अपर्याप्तकोंमें नहीं जाते ॥ १२७॥

पञ्जत्तएसु गच्छंता संखेज्जवासाउएसु वि गच्छंति असंखेज्जवासाउएसु वि गच्छंति ॥ १२८॥

पर्याप्तक गर्भज मनुष्योंमें जाते हुए वे संख्यात वर्षकी आयुवाले मनुष्योंमें भी जाते हैं और असंख्यात वर्षकी आयुवाले मनुष्योंमें भी जाते हैं ॥ १२८॥

देवेसु गच्छंता भवणवासियप्पहुडि जाव सदर-सहस्सारकप्पवासियदेवेसु गच्छंति ॥ देवोंमें जाते हुए वे संख्यातवर्षायुष्क सासादनसम्यग्दृष्टि तिर्यंच भवनवासी देवोंसे लगाकर शतार-सहस्रार तकके कल्पवासी देवोंमें जाते हैं ॥ १२९॥

तिरिक्खा सम्मामिच्छाइद्वी संखेज्जवस्साउआ सम्मामिच्छत्तगुणेण तिरिक्खा तिरिक्खेसु णो कालं करेंति ॥ १३०॥

तिर्यंच सम्यग्मिथ्यादृष्टि संख्यातवर्षायुष्क तिर्यंच जीव तिर्यंचोंमें सम्यग्मिथ्यात्य गुणस्थानके साथ मरणको प्राप्त नहीं होते ॥ १३० ॥

तिरिक्खा असंजदसम्मादिद्वी संखेज्जवस्साउआ तिरिक्खा तिरिक्खेहि कालगद-समाणा कदि गदीओ गच्छंति ? ॥ १३१॥

तिर्यंच असंयतसम्यग्दष्टि संख्यातवर्षायुष्क तिर्यंच जीव तिर्यंच पर्यायके साथ मरकर कितनी गतियोंमें जाते हैं है ॥ १३१ ॥

एकं हि चेव देवगदिं गच्छंति ॥ १३२ ॥

उपर्युक्त तिर्यंच जीव मरकर एक मात्र देवगतिको ही जाते हैं ॥ १३२ ॥

देवेसु गन्छंता सोहम्मीसाणप्पहुडि जाव आरणच्चुदकप्यवासियदेवेसु गच्छंति॥

देवोंमें जाते हुए वे सौधर्म-ऐशान खर्गसे लगाकर आरण-अच्युत कल्प तकके कल्पवासी देवोंमें जाते हैं॥ १३३॥

तिरिक्खिमिच्छाइद्वी सासणसम्माइद्वी असंखेज्जवासाउवा तिरिक्खा तिरिक्खेहि कालगदसमाणा कदि गदीओ गच्छंति ? ॥ १३४ ॥

तिर्यंच मिथ्यादृष्टि और सासादनसम्यग्दृष्टि असंख्यातवर्षायुष्क तिर्यंच तिर्यंच पर्यायके साथ मरकर कितनी गतियोंमें जाते हैं ?॥ १३४॥

एकं हि चेव देवगदिं गच्छंति ।। १३५ ॥

उपर्युक्त तिर्यंच एक मात्र देवगतिमें ही जाते हैं ॥ १३५॥

देवेसु गच्छंता भवणवासिय-वाणवेंतर-जोदिसियदेवेसु गच्छंति ॥ १३६ ॥

देवोंमें जाते हुए वे भवनवासी, वानब्यन्तर और ज्योतिषी देवोंमें जाते हैं ॥ १३६ ॥

तिरिक्खा सम्मामिन्छाइट्टी असंखेज्जवासाउआ सम्मामिन्छत्तगुणेण तिरिक्खा तिरिक्खेहि णो कालं करेंति ॥ १३७ ॥

तिर्यंच सम्यग्मिथ्यादृष्टि असंख्यातवर्षायुष्क तिर्यंच जीव तिर्यंच पर्यायके साथ सम्यग्मिथ्यात्व गुणस्थानमें मरणको प्राप्त नहीं होते ॥ १३७ ॥

छ. ४२

तिरिक्खा असंजदसम्माइड्डी असंखेज्जवासाउआ तिरिक्खा तिरिक्खेहि कालगद-समाणा कदि गदीओ गच्छंति ? ॥ १३८ ॥

तिर्यंच असंयतसम्यग्दिष्टि असंख्यातवर्षायुष्क तिर्यंच जीव तिर्यंच पर्यायके साथ मर करके कितनी गतियोंमें जाते हैं ?॥ १३८॥

एकं हि चेव देवगदिं गच्छंति ॥ १३९ ॥

असंख्यातवर्षायुष्क असंयतसम्यग्दिष्ट तिर्यंच मरणको प्राप्त होकर एक मात्र देवगतिको ही जाते हैं ॥ १३९॥

देवेसु गच्छंता सोहम्मीसाणकप्पवासियदेवेसु गच्छंति ॥ १४० ॥

देशोंमें जाते हुए वे असंख्यातवर्षायुष्क असंयतसम्यग्दृष्टि तिर्यंच सौधर्म-ऐशान कल्पवासी देशोंमें जाते हैं ॥ १४० ॥

मणुसा मणुसपज्जत्ता मिच्छाइट्टी संखेज्जवासाउआ मणुसा मणुसेहि कालगद-समाणा कदि गदीओ गच्छंति ? ॥ १४१ ॥

मनुष्य और मनुष्य पर्याप्त मिथ्यादृष्टि संख्यातवर्षायुष्क मनुष्य पर्यायके साथ मरकर कितनी गतियोंको जाते हैं ?॥ १४१॥

चत्तारि गदीओ गच्छंति— शिरयगई तिरिक्खगई मणुसगई देवगई चेदि ॥१४२॥ उपर्युक्त मनुष्य नरकगति, तिर्यंचगति, मनुष्यगति और देवगति इन चारों ही गतियोंमें जाते हैं ॥ १४२॥

णिरएस गच्छंता सव्यणिरएस गच्छंति ॥ १४२ ॥
नरकोंमें जानेवाल उपर्युक्त मनुष्य सभी नरकोंमें जाते हैं ॥ १४२ ॥
तिरिक्खेस गच्छंता सव्यतिरिक्खेस गच्छंति ॥ १४४ ॥
तिर्यक्षेमें जाते हुए वे सभी तिर्यक्षेमें जाते हैं ॥ १४४ ॥
मणुसेस गच्छंता सव्यमणुस्सेस गच्छंति ॥ १४५ ॥
मनुष्योंमें जाते हुए वे सभी मनुष्योंमें जाते हैं ॥ १४५ ॥
देवेस गच्छंता भवणवासियण्यहाड जाव णवगेवज्जविमाणवासिय

देवेसु गच्छंता भवणवासियण्पहुडि जाव णवगेवज्जविमाणवासियदेवेसु गच्छंति ॥ देवोंमें जाते हुए वे भवनवासी देवोंसे लगाकर नवग्रेवेयक तकके विमानवासी देवोंमें जाते हैं॥ मणुसा अपज्जता मणुसा मणुसेहि कालगदसमाणा कदि गदीओ गच्छंति १॥१४७ मनुष्य अपर्याप्तक मनुष्य पर्यायके साथ मर करके कितनी गतियोंमें जाते हैं।॥ दुवे गदीओ गच्छंति तिरिक्खगदिं मणुसगदिं चेव ॥ १४८॥

उपर्युक्त मनुष्य अपर्याप्त तिर्धेच और मनुष्य इन दो गतियोंमें जाते हैं ॥ १४८ ॥ तिरिक्ख-मणुसेसु गच्छंता सव्यतिरिक्ख-मणुसेसु गच्छंति, णो असंखेजवासाउएसु गच्छंति ॥ १४९ ॥

तिर्यंच और मनुष्योंमें जाते हुए वे सभी तिर्यंच और सभी मनुष्योंमें जाते हैं, किन्तु असंख्यात वर्षकी आयुवाले तिर्यंच और मनुष्योंमें नहीं जाते हैं ॥ १४९॥

मणुस्ततासणसम्माइट्टी संखेज्जवासाउआ मणुसा मणुसेहि कालगदसमाणा कदि गदीओ गच्छंति ? ॥ १५० ॥

मनुष्य सासादनसम्यग्दष्टि संख्यातवर्षायुष्क मनुष्य मनुष्य पर्यायके साथ मर करके कितनी गतियोंको जाते हैं ? ॥ १५० ॥

तिष्णि गदीओ गच्छंति— तिरिक्खगदिं मणुसगदिं देवगदिं चेदि ॥ १५१ ॥ उपर्युक्त मनुष्य सासादनसम्यग्दृष्टि तिर्यंचगित, मनुष्यगति और देवगित इन तीन गतियोंमें जाते हैं ॥ १५१ ॥

तिरिक्खेसु गच्छंता एइंदिय-पंचिदिएसु गच्छंति, णो विगलिंदिएसु गच्छंति ॥
तिर्यंचोंमें जाते हुए वे एकेन्द्रिय और पंचेन्द्रियोंमें जाते हैं, विकलेन्द्रियोंमें नहीं जाते ॥
एइंदिएसु गच्छंता बादरपुढवी-बादरआउ-बादरवणफादिकाइयपत्तेयसरीरपज्जत्तएसु
गच्छंति, णो अपज्जत्तएसु ॥ १५३ ॥

एकेन्द्रियोंमें जाते हुए वे बादर पृथिवीकायिक, बादर जलकायिक और बादर वनस्पति-कायिक प्रत्येकशरीर पर्याप्तकोंमें जाते हैं, अपर्याप्तकोंमें नहीं जाते ॥ १५३॥

पंचिंदिएसु गच्छंता सण्णीसु गच्छंति, णो असण्णीसु ॥ १५४॥ पंचिन्द्रयोमें जाते हुए वे संज्ञियोंमें जाते हैं, असंज्ञियोंमें नहीं जाते ॥ १५४॥ सण्णीसु गच्छंता गब्भोवकंतिएसु गच्छंति, णो सम्मुच्छिमेसु ॥ १५५॥ संज्ञियोंमें जाते हुए वे गर्भजोमें जाते हैं, सम्मूच्छंनोंमें नहीं जाते ॥ १५५॥ गब्भोवकंतिएसु गच्छंता पज्जत्तएसु गच्छंति, णो अपज्जत्तएसु ॥ १५६॥ गर्भजोमें जाते हुए वे पर्याप्तकोंमें जाते हैं, अपर्याप्तकोंमें नहीं जाते ॥ १५६॥

पन्जत्तएसु गच्छंता संखेन्जवासाउएसु वि गच्छंति, असंखेन्जवासाउएसु वि गच्छंति ॥ १५७ ॥

पर्याप्तकोंमें जाते हुए वे संख्यातवर्षकी आयुवालोंमें भी जाते हैं और असंख्यातवर्षकी आयुवालोंमें भी जाते हैं॥ १५७॥ मणुसेसु गच्छंता गब्भोवकंतिएसु गच्छंति, णो सम्मुच्छिमेसु ॥ १५८ ॥
मनुष्योंमें जाते हुए वे गर्भजोमें जाते हैं, सम्मूच्छिनोंमें नहीं जाते ॥ १५८ ॥
गब्भोवकंतिएसु गच्छंता पज्जत्तएसु गच्छंति, णो अपज्जत्तएसु ॥ १५९ ॥
गर्भजोमें जाते हुए वे पर्याप्तकोंमें जाते हैं, अपर्याप्तकोंमें नहीं जाते ॥ १५९ ॥
पज्जत्तएसु गच्छंता संखेजवासाउएसु वि गच्छंति असंखेजवासाउएसु वि गच्छंति ॥
पर्याप्तकोंमें जाते हुए वे संख्यातवर्षायुष्क मनुष्योंमें भी जाते हैं और असंख्यातवर्षायुष्क मनुष्योंमें भी जाते हैं ॥ १६० ॥

देवेसु गच्छंता भवणवासियप्पहुद्धि जाव णवगेवज्ञविमाणवासियदेवेसु गच्छंति ॥
देवोंमें जाते हुए वे भवनवासी देवोंसे लगाकर नौ प्रैवेयक विमानवासी देवों तक जाते हैं ॥
मणुसा सम्मामिच्छाइड्डी संखेज्जवासाउआ सम्मामिच्छत्तगुणेण मणुसा मणुसेहि
णो कालं करेंति ॥ १६२ ॥

संख्यात वर्षकी आयुवाले सम्यग्मिथ्यादृष्टि मनुष्य सम्यग्मिथ्यात गुणस्थानके साथ मनुष्य होते हुए मनुष्य पर्यायके साथ मरण नहीं करते हैं ॥ १६२ ॥

मणुससम्माइद्वी संखेजजवासाउआ मणुस्सा मणुस्सेहि कालगदसमाणा कदि गदिओ गच्छंति ? ॥ १६३ ॥

मनुष्य सम्यग्दिष्ट संख्यातवर्षायुष्क मनुष्य मनुष्य पर्यायके साथ मरण करके कितनी गतियोंमें जाते हैं ?॥ १६३॥

एकं हि चेव देवगदिं गच्छंति ॥ १६४ ॥

उक्त संख्यातवर्षायुष्क सम्यग्दृष्टि मनुष्य एक मात्र देवगतिको ही जाते हैं ॥ १६४ ॥ देवेसु गच्छंता सोहम्मीसाणप्पहुडि जाव सन्वदृसिद्धिविमाणवासियदेवेसु गच्छंति ॥ देवोंमें जाते हुए वे सौधर्म-ऐशानसे लगाकर सर्वार्थसिद्धिविमानवासी देवों तकमें जाते हैं ॥

मणुसा मिच्छाइद्वी सासणसम्माइद्वी असंखन्जत्रासाउआ मणुसा मणुसेहि कालगद-समाणा कदि गदीओ गच्छंति ? ॥ १६६ ॥

मनुष्य मिध्यादृष्टि और सासादनसम्यग्दृष्टि असंस्थातवर्षायुष्क मनुष्य मनुष्य पर्यायके साथ मर करके कितनी गतियोंमें जाते हैं ?॥ १६६॥

एकं हि चेव देवगदिं गच्छंति ॥ १६७॥

उपर्युक्त मनुष्य एक मात्र देवगतिको ही जाते हैं ॥ १६७ ॥

देवेसु गच्छंता भवगवासिय-वागवेंतर-जोदिसियदेवेसु गच्छंति ॥ १६८ ॥ देवोंमें जाते हुए वे भवनवासी, वानव्यन्तर और ज्योतिषी देवोंमें जाते हैं ॥ १६८ ॥

मणुसा सम्मामिन्छाइद्वी असंखेज्जनासाउआ सम्मामिन्छत्तगुणेण मणुसा मणुसेहि णो कारुं करेंति ॥ १६९॥

मनुष्य सम्यग्मिथ्यादृष्टि असंख्यातवर्षायुष्क मनुष्य सम्यग्मिथ्यात्व गुणस्थानके साथ मनुष्य पर्यायमें मरण नहीं करते ॥ १६९ ॥

मणुसा सम्माइद्वी असंखेज्जनायाउआ मणुसा मणुसेहि कालगदसमाणा कदि गदीओ गन्छंति ? ॥१७० ॥

मनुष्य सम्यग्दृष्टि असंख्यातवर्षायुष्क मनुष्य पर्यायके साथ मर करके कितनी गतियोंमें जाते हैं ? ॥ १७० ॥

एकं हि चेव देवगदिं गच्छंति ॥ १७१ ॥

उपर्युक्त मनुष्य मर करके एक मात्र देवगतिको ही जाते हैं ॥ १७१॥

देवेसु गच्छंता सोहम्मीसाणकप्पवासियदेवेसु गच्छंति ॥ १७२ ॥

देवोंमें जानेवाळे उपर्युक्त मनुष्य सौधर्म और ऐशान कल्पवासी देवोंमें जाते हैं॥१७२॥

देवा मिन्छाइद्वी सासणसम्माइद्वी देवा देवेहि उन्त्रट्टिद-चुदसमाणा कदि गदिओ आगच्छंति ? ॥ १७३ ॥

देव मिथ्यादृष्टि और सासादनसम्यग्दृष्टि देव देव पर्यायके साथ उद्वर्तित और च्युत होकर कितनी गतियोंमें आते हैं ?॥ १७३॥

दुवे गदीओ आगच्छंति तिरिक्खगदिं मणुसुगदिं चेव ॥ १७४ ॥

देव मिथ्यादृष्टि और सासादनसम्यग्दृष्टि मर करके तिर्यंचगित और मनुष्यगित इन दो ही गतियोंमें आते हैं ॥ १७४॥

तिरिक्षिस आगच्छंता एइंदिय-यंचिदिएस आगच्छंति, णो निगलिंदिएस ॥१७५॥ तिर्यचोंमें आते हुए वे एकेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय तिर्यचोंमें आते हैं, विकलेन्द्रियोंमें नहीं आते ॥ १७५ ॥

एइंदिएसु आगन्छंता बादरपुढशीकाइय-वादरआउकाइय-वादरवणफदिकाइय-पत्तेयसरीरवज्जत्तएसु आगन्छंति, णो अवज्जत्तएसु ॥ १७६ ॥

एकेन्द्रियोंमें आते हुए वे बादर पृथिवीकाधिक, बादर जलकाधिक और बादर वनस्पति-कायिक प्रत्येकशरीर पर्याप्तकोंमें आते हैं, अपर्याप्तकोंमें नहीं आते ॥ १७६॥ पंचिदिएसु आगन्छंता सण्णीसु आगन्छंति, णो असण्णीसु ॥ १७७॥
पंचित्दियोंमें आते हुए वे संज्ञी तिर्यन्तेमें आते हैं, असंज्ञियोंमें नहीं आते ॥ १७०॥
असण्णीसु आगन्छंता गड्मोवकंतिएसु आगन्छंति, णो सम्मुन्छिमेसु ॥ १७८॥
संज्ञी तिर्यंचोंमें आते हुए वे गर्भजोंमें आते हैं, समून्छेनोंमें नहीं आते ॥ १७८॥
गड्मोवकंतिएसु आगन्छंता पज्जत्तएसु आगन्छंति, णो अपज्जत्तएसु ॥ १७९॥
गर्भजोंमें आते हुए वे पर्याप्तकोंमें आते हैं, अपर्याप्तकोंमें नहीं आते ॥ १७९॥
पज्जत्तएसु आगन्छंता संखेज्जवासाउएसु आगन्छंति, णो असंखेज्जवासाउएसु ॥
पर्याप्तकोंमें आते हुए वे संख्यातवर्षायुष्कोंमें आते हैं, असंख्यातवर्षायुष्कोंमें नहीं आते ॥
मणुसेसु आगन्छंता गड्मोवकंतिएसु आगन्छंति, णो सम्मुन्छिमेसु ॥ १८१॥
मनुष्योंमें आते हुए वे मिथ्यादृष्टि और सासादनसभ्यग्दृष्टि देव गर्भजोमें आते हैं,
सम्मूर्छनोंमें नहीं आते ॥ १८१॥

गब्भोवकंतिएस आगच्छंता पज्जत्तएस आगच्छंति, णो अपज्जत्तएस ॥ १८२ ॥
गर्भज मनुष्योंमें आते हुए वे पर्याप्तकोंमें आते हैं, अपर्याप्तकोंमें नहीं आते ॥ १८२ ॥
पज्जत्तएस आगच्छंता संखेज्जवासाउएस आगच्छंति, णो असंखेज्जवासाउएस ॥
पर्याप्तक मनुष्योंमें आते हुए वे संख्यातवर्षायुष्कोंमें आते हैं, असंख्यातवर्षायुष्कोंमें नहीं
आते ॥ १८३ ॥

देवा सम्मामिच्छाइड्डी सम्मामिच्छत्तगुणेण देवा देवेहि णो उव्बद्धति, णो चयंति ॥ देव सम्यग्मिथ्यादृष्टि सम्यग्मिथ्यात्व गुणस्थान सिहत देव पर्यायके साथ न उद्धर्तित होते हैं और न च्युत होते हैं ॥ १८४ ॥

देवा सम्माइद्वी देवा देवेहि उञ्बद्धिद-चुदसमाणा किंद गदीओ आगच्छंति ? ॥
देव सम्यग्दृष्टि देव देव पर्यायके साथ उद्वर्तित और च्युत होकर कितनी गतियोंमें आते हैं ?॥
एकं हि चेव मणुसगदिमागच्छंति ॥ १८६ ॥
देव सम्यग्दृष्टि मर करके एक मात्र मनुष्यगतिमें आते हैं ॥ १८६ ॥
मणुसेसु आगच्छंता गृब्मोवकंतिएसु आगच्छंति, णो सम्युच्छिमेसु ॥ १८७ ॥
मनुष्योंमें आते हुए वे गर्भजोमें आते हैं, सम्मूच्छंनोंमें नहीं आते ॥ १८७ ॥
गृब्भोवकंतिएसु आगच्छंता पज्जत्तएसु आगच्छंति, णो अपज्जत्तएसु ॥ १८८ ॥
गर्भज मनुष्योंमें आते हुए वे पर्याप्तकोंमें आते हैं, अपर्याप्तकोंमें नहीं आते ॥ १८८ ॥

पज्जत्तएस आगच्छंता संखेज्जवासाउएस आगच्छंति, णो असंखेज्जवासाउएस ॥

गर्भज पर्याप्त मनुष्योंमें आते हुए वे संख्यातवर्षायुष्कोंमें आते हैं, असंख्यातवर्षायुष्कोंमें
नहीं आते ॥ १८९ ॥

### भवणवासिय-वाणवेंतर-जोदिसिय-सोधम्मीसाणकप्पवासियदेवेसु देवगदिभंगो ॥

भवनवासी, वानव्यन्तर, ज्योतिषी तथा सौधर्म और ऐशान कल्पवासी देवोंकी आगति सामान्य देवगतिके समान है ॥ १९०॥

सगक्कुपारप्पहुडि जाव सदर-सहस्सारकप्पवासियदेवेसु पढमपुढवीमंगो। णवरि चुदा ति भागिदव्वं ॥ १९१॥

सनत्कुमारसे लगाकर शतार-सहस्रार कल्पश्रासी देवोंकी आगति प्रथम पृथित्रीके नारक जीयोंकी आगतिके समान है। विशेषता इतनी है कि यहां उद्वर्तित के स्थानपर 'च्युत' ऐसा कहना चाहिए॥ १९१॥

आणदादि जाव णवगेवज्जविमाणवासियदेवेसु मिच्छाइट्टी सासणसम्माइट्टी असंजदसम्माइट्टी देवा देवेहि चुदसमाणा कदि गदीओ आगच्छंति ? ॥ १९२ ॥

आनत कल्पसे छेकर नव प्रैत्रेयक विमानवासी देवोंमें मिथ्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि देव देव पर्यायके साथ च्युत होकर कितनी गतियोंमें आते हैं : ॥ १९२ ॥

एकं हि चेव मणुसगदिमागच्छंति ॥ १९३ ॥

उपर्युक्त देव केवल एक मनुष्यगतिमें ही आते हैं ॥ १९३ ॥

मणुसेसु आगच्छंता गब्भोत्रकंतिएसु आगच्छंति, णो सम्मुच्छिमेसु ॥ १९४ ॥

मनुष्योंमें आते हुए वे गर्भजोमें आते हैं, न कि सम्मूर्च्छनोंमें ॥ १९४ ॥

गब्भोवकंतिएस आगच्छंता पन्जत्तएस आगच्छंति, को अपन्जत्तएस ॥ १९५ ॥

मर्भोपऋान्तिक मनुष्योंमें आते हुए वे पर्याप्तकोंमें आते हैं, अपर्याप्तकोंमें नहीं आते ॥ १९५॥

पन्जत्तरम् आगन्छंता संखेनजवासाउएम् आगन्छंति, णो असंखेनजवासाउएमु ॥

गर्भज पर्याप्त मनुष्योंमें आते हुए वे देत्र संख्यातत्रर्यायुष्कोंमें आते हैं, असंख्यातत्रर्यायुष्कोंमें नहीं आते ॥ १९६ ॥

आगद जात्र णवनेत्रज्जनिमाणत्रासियदेवा सम्मामिन्छाइद्वी सम्मामिन्छत्तगुणेण देवा देवेहि णो चयंति ॥ १९७॥

आनत करपसे लगाकर नौ प्रैवेयक तकके विमानवासी सम्यग्मिश्वादष्टि देव सम्यग्मिश्वात्व गुणस्थान सहित देव पर्यायके साथ च्युत नहीं होते ॥ १९७॥

## अणुदिस जाव सव्बद्धसिद्धिविमाणवासियदेवा असंजदसम्माइद्वी देवा देवेहि चुदसमाणा कदि गदीओ आगच्छंति ? ॥ १९८॥

अनुदिशोंसे लेकर सर्वार्थसिद्धि तकके विमानवासी असंयतसम्यग्दिष्ठ देव देव पर्यायके साथ च्युत होकर कितनी गतियोंमें आते हैं !॥ १९८॥

एक्कं हि मणुसगदिमागच्छंति ॥ १९९ ॥

उपर्युक्त देव केवल एक मनुष्यगतिमें ही आते हैं ॥ १९९ ॥

मणुसेसु आगच्छंता गब्भोवक्कंतिएसु आगच्छंति, णो सम्मुच्छिमेसु ॥ २०० ॥ मनुष्योंमें आते हुए वे गर्भजोमें आते हैं, सम्मूच्छनोंमें नहीं आते ॥ २०० ॥

गब्भोवक्कंतिएसु आगन्छंता पज्जत्तएसु आगन्छंति, णो अपज्जत्तएसु ॥ २०१ ॥ गर्भज मनुष्योंमें आते हुए वे पर्याप्तकोंमें आते हैं, अपर्याप्तकोंमें नहीं आते ॥ २०१ ॥

पज्जत्तएसु आगन्छंता संखेज्जनासाउएसु आगन्छंति, णो असंखेज्जनासाउएसु ॥ गर्भज पर्याप्त मनुष्योंमें आते हुए वे देव संख्यातन्त्रर्षायुष्कोंमें आते हैं, असंख्यातवर्षायुष्कोंमें नहीं आते ॥ २०२ ॥

अघो सत्तमाए पुढवीए णेरइया णिरयादो णेरइया उच्चिट्टिसमाणा कदि गदीओ। आगच्छंति ? ॥ २०३॥

नीचे सातवीं पृथिवीके नारकी नरकसे निकलकर कितनी गतियोंमें आते हैं ? ॥ २०३॥ एक्कं हि चेत्र तिरिक्खगदिमागच्छंति ति ॥ २०४॥

सातवीं पृथिवीसे निकलते हुए नारकी जीव केवल एक तिर्यंचगतिमें ही आते हैं ॥२०४॥

तिरिक्खेसु उववण्णस्था तिरिक्खा छण्णो उप्पाएंति- आभिणिबोहियणाणं णो उप्पाएंति, सुदणाणं णो उप्पाएंति, ओहिणाणं णो उप्पाएंति, सम्मामिच्छत्तं णो उप्पाएंति, सम्मत्तं णो उप्पाएंति, संजमासंजमं णो उप्पाएंति ॥ २०५॥

सातवी पृथिवीस तिर्यंचोंमें उत्पन्न हुए उक्त नारकी तिर्यंच होकर इन छहको उत्पन्न नहीं करते हैं आभिनिबोधिकज्ञानको उत्पन्न नहीं करते, श्रुतज्ञानको उत्पन्न नहीं करते, अवधि-ज्ञानको उत्पन्न नहीं करते, सम्यग्मिथ्यात्रको उत्पन्न नहीं करते, सम्यक्त्रको उत्पन्न नहीं करते, और संयमासंयमको उत्पन्न नहीं करते ॥ २०५॥

छट्टीए पुढवीए णेरइया णिरयादो णेरइया उच्चट्टिदसमाणा कदि गदीओ आगच्छंति ? ॥ २०६ ॥

छठी पृथिवीके नारकी नारकी होते हुए नरकसे निकलकर कितनी गतियोंमें आते हैं है।

# दुवे गदीयो आगच्छंति तिरिक्खगदिं मणुसगदिं चेव ॥ २०७ ॥

छठी पृथिवीसे निकलते हुए नारकी जीव तिर्यंचगित और मनुष्यगित इन दो गितयोंमें आते हैं ॥२०७॥

तिरिक्ख-मणुस्सेसु उवनण्णस्थया तिरिक्खा मणुसा केई छ उप्पाएंति केई आभिणिकोहियणाणमुप्पाएंति, केई सुदणाणमुप्पाएंति, केइमोहिणाणमुप्पाएंति, केई सम्मामिच्छत्तमुप्पाएंति, केई सम्मत्तमुप्पाएंति, केई संजमासंजममुप्पाएंति ॥ २०८ ॥

छठी पृथिवीसे तिर्यंच और मनुष्योंमें उत्पन्न हुए कितने ही तिर्यंच व मनुष्य इन छहको उत्पन्न करते हैं – कोई आभिनिबोधिकज्ञानको उत्पन्न करते हैं, कोई श्रुतज्ञानको उत्पन्न करते हैं, कोई अवधिज्ञानको उत्पन्न करते हैं, कोई सम्यग्गिक्यात्वको उत्पन्न करते हैं, कोई सम्यक्त्वको उत्पन्न करते हैं, और कोई संयमासंयमको उत्पन्न करते हैं ॥ २०८ ॥

पंचमीए पुढवीए भेरइया णिरयादो भेरइया उच्चट्टिदसमाणा कदि गदीयो आगच्छंति ? ॥ २०९ ॥

पांचवीं पृथिवीके नारकी जीव नारकी होते हुए नरकसे निकलकर कितनी गतियोंमें आते हैं ? ॥ २०२ ॥

दुवे गदीयो आगच्छंति तिरिक्खगदिं चेव मणुसगदिं चेव ॥ २१० ॥

पांचवीं पृथिवीसे निकले हुए नारकी जीव तिर्यंचगति और मनुष्यगति इन दो गतियोंमें आते हैं ॥ २१० ॥

तिरिक्लेसु उववण्णस्या तिरिक्ला केई छ उप्पाएंति ॥ २११ ॥

पांचर्वी पृथिवीसे तिर्यंचोंमें उत्पन्न हुए कोई तिर्यंच अभिनिबोधिकज्ञान आदि उपर्युक्त छहको उत्पन्न करते हैं ॥ २११ ॥

मणुस्तेसु उवनण्णस्त्रया मणुसा केइमद्वसुष्पाएंति— केइमाभिणिबोहियणाणसुष्पा एंति, केइं सुदणाणसुष्पाएंति, केइंमोहिणाणसुष्पाएंति, केइं मणपञ्जनणाणसुष्पाएंति, केइं सम्मामिच्छत्तसुष्पाएंति, केइं सम्मत्तसुष्पाएंति, केइं संजमासंजमसुष्पाएंति, केइं संजम-सुष्पाएंति।। २१२॥

पांचर्या पृथियीसे मनुष्योंमें उत्पन्न हुए कोई मनुष्य आठको उत्पन्न करते हैं— कोई आभिनिबोधिकज्ञानको उत्पन्न करते हैं, कोई श्रुतज्ञानको उत्पन्न करते हैं, कोई अवधिज्ञानको उत्पन्न करते हैं, कोई मनःपर्ययज्ञानको उत्पन्न करते हैं, कोई सम्यग्मिथ्यात्वको उत्पन्न करते हैं, कोई सम्यक्त्वको उत्पन्न करते हैं, कोई संयमासंयमको उत्पन्न करते हैं,और कोई संयमको उत्पन्न करते हैं॥

चउत्थीए पुढवीए णेरइया णिरयादो णेरइया उव्वद्धिदसमाणा कदि गदीओ आगच्छंति ? ॥ २१३ ॥ चौथी पृथिवीके नारकी जीव नारकी होते हुए नरकसे निकलकर कितनी गतियाम आते हैं ? ॥ २१३ ॥

# दुवे गदीओ आगच्छंति तिरिक्खगई चेव मणुसगई चेव ॥ २१४ ॥

चौथी पृथिवीसे निकलते हुए नारकी जीव तिर्यंचगित और मनुष्यगित इन दो गितयोंमें आते हैं ॥ २१४॥

### तिरिक्खेसु उनवण्णस्था तिरिक्खा केई छ उप्पाएंति ॥ २१५ ॥

चौथी पृथिवीसे तिर्यंचोंमें उत्पन्न हुए कोई तिर्यंच आभिनिबोधिकज्ञान आदि उक्त छहको उत्पन्न करते हैं ॥ २१५ ॥

मणुसेसु उववण्णस्था मणुसा केई दस उप्पाएंति केईमाहिणिबोहियणाणसुप्पाएंति, केई सुदणाणसुप्पाएंति, केईमोहिणाणसुप्पाएंति, केई मणपन्जवणाणसुप्पाएंति,
केई केवलणाणसप्पाएंति, केई सम्मामिच्छत्तसुप्पाएंति, केई सम्मत्तसुप्पाएंति, केई संजमासंजमसप्पाएंति, केई संजमसुप्पाएंति। णो बलदेवत्तं, णो वासुदेवत्तं, णो चक्कविद्वत्तं,
णो तित्थयस्तं। केइमंतयडा होद्ण सिज्झंति बुज्झंति सुचंति परिणिच्वाणयंति सन्वदुक्खाणमंतं परिविजाणंति।। २१६।।

चौथी पृथिवीसे मनुष्योंमें उत्पन्न हुए कोई मनुष्य दसको उत्पन्न करते हैं— कोई आभिनि-बोधिकज्ञानको उत्पन्न करते हैं, कोई श्रुतज्ञानको उत्पन्न करते हैं, कोई अवधिज्ञानको उत्पन्न करते हैं, कोई मनःपर्ययज्ञानको उत्पन्न करते हैं, कोई केवलज्ञानको उत्पन्न करते हैं, कोई सम्याम्मध्यात्वको उत्पन्न करते हैं, कोई सम्यक्त्वको उत्पन्न करते हैं, कोई संयमासंयमको उत्पन्न करते हैं, और कोई संयमको उत्पन्न करते हैं। किन्तु वे न बलदेवलको उत्पन्न करते हैं, न वासुदेवलको, न चक्रवर्तिल्वको और न तीर्यकरत्वको उत्पन्न करते हैं। कोई अन्तकृत (आठों कमोंके विनाशक) होकर सिद्ध होते हैं, बुद्ध होते हैं, मुक्त होते हैं, परिनिर्वाणको प्राप्त होते हैं, और कोई सर्व दुःखोंके अन्तको प्राप्त होते हैं ॥ २१६॥

यहां जो 'सिन्झंति बुन्झंति 'आदि अनेक क्रियापदोंका प्रयोग किया गया है वह अनेक वादियोंके अभिमतके निराक्तरणार्थ किया गया है। यथा—किपिल ऋषिका अभिमत है कि केवलज्ञानके उत्पन्न हो जानेपर भी जीव समस्त पदार्थोंको नहीं जानता है। इस अभिमतके निराकरणार्थ सूत्रमें 'बुन्झंति 'यह क्रियापद दिया गया है। उसका अभिप्राय है कि जीव सिद्ध होकर तीनों कालोंके विषयभूत अनन्त अर्थ और व्यंजन पर्यायोंसे संयुक्त समस्त पदार्थोंका ज्ञाता हो जाता है।

वैशेषिक, नैयायिक, सांख्य और मीमांसकोंका कहना है कि मोक्षका अर्थ बन्धनसे छूटन । है, परन्तु जीवके नित्य व अमूर्त होनेसे जब वह बन्ध ही उसके सम्भव नहीं है तब उसके भला मोक्ष किसका होगा— वह असम्भव ही है। उनके इस अभिमतके निराकरणार्थ यहां सूत्रमें 'मुचंति' इस क्रियापदका प्रयोग किया गया है। अभिष्राय उसका यह है कि जीव संसार अवस्थामें अनादि कर्मबन्धसे बद्ध होनेके कारण कर्येचित् बद्ध, मूर्तिक व कथंचित् अनित्य भी है। अत एव वह कमोंसे सम्बद्ध भी रहता है। इस प्रकार सिद्ध हो जानेपर वह उस कर्मबन्धनसे छुटकारा पा लेता है।

किन्ही तार्किकोंका मत है कि समस्त कर्मबन्थके नष्ट हो जानेपर भी जीव आत्यन्तिक सुखको प्राप्त नहीं होता है, क्योंकि, उस समय उसके सुखका हेतुभूत शुभ कर्म और दुखका हेतुभूत अशुभ कर्म भी नहीं रहता है। इस मतके निराकरणार्थ सूत्रमें 'परिणिव्वाणयंति 'यह पद दिया गया है। अभिप्राय उसका यह है कि जीव कर्मबन्धनसे छूट जानेपर - मुक्त हो जानेपर-अनन्त सुखका अनुभव करता है। संसार अवस्थामें शुभ कर्मके निमित्तसे जो सुख प्राप्त होता है वह बाधासहित व विनश्चर होता है। इसील्यि वह बस्तुतः सुख नहीं, किन्तु सुखाभास है। वास्तविक (निराकुल) सुख तो शुभ और अशुभ इन दोनों ही कर्मोंके अभावमें होता है। अतः सिद्ध अवस्थामें जीव अनन्त सुखका शाश्वतिक अनुभव किया करता है।

उक्त तार्किकोंका यह भी मत है कि जहां सुख है वहां नियमसे दुख भी रहता है, क्योंकि, वह (सुख) दुखका अविनाभावी हैं— उसके विना नहीं होता है। इस अभिप्रायके निराकरणार्थ यहां सूत्रमें 'सब्बदुक्खाणमंतं परिविजाणंति ' यह कहा गया है। उसका अभिप्राय यह है कि मुक्त हो जानेपर जीव सभी दुःखोंके अन्तको प्राप्त हो जाता है। कारण यह कि उस समय उसके उस दुखके हेतुभूत कमोंका सर्वथा अभाव हो जाता है। अत एव उसे उस समय स्वास्थ्य (आत्मस्थिति) रूप खाभाविक शाश्वितिक सुख प्राप्त हो जाता है। इस प्रकार सूत्रमें प्रयुक्त उक्त सब ही पद सार्थक हैं, ऐसा समझना चाहिये।

तिसु उवरिमासु पुढवीसु णेरइया णिरयादो णेरइया उव्वद्धिदसमाणा कदि गदीओ आगच्छंति ॥ २१७ ॥

ऊपरकी तीन पृथिवियोंके नारकी जीव नारकी होते हुए नरकसे निकलकर कितनी गतियोंमें आते हैं हैं ॥ २१७॥

दुवे गदीओ आगच्छंति तिरिक्खगदिं मणुसगदिं चेव ॥ २१८ ॥

ऊपरकी तीन पृथिवियोंसे निकलनेवाले नारकी जीव तिर्यंचगति और मनुष्यगति इन दो गतियोंमें आते हैं ॥ २१८॥

तिरिक्खेसु उववण्ण्लया तिरिक्खा केई छ उप्पाएंति ॥ २१९॥

ऊपरकी तीन पृथिवियोंसे निकलकर तिर्यंचोंमें उत्पन्न हुए कोई तिर्यंच आभिनिबोधिकज्ञान आदि छहको उत्पन्न करते हैं ॥ २१९॥

मणुसेसु उववण्णाळ्या केइमेकारस उप्पाएंति- केइमाभिणिबोहियणाणमुप्पाएंति, केइंसुदणाणमुप्पाएंति, केइंसेवल-

णाणमुष्पाएंति, केइं सम्मामिच्छत्तमुष्पाएंति, केईं सम्मत्तमुष्पाएंति, केईं संजमासंजममुष्पाएंति, केईं संजममुष्पाएंति । णो बलदेवत्तं णो वासुदेवत्तमुष्पाएंति, णो चक्कवद्वित्तमुष्पाएंति । केईं तित्थयरत्तमुष्पाएंति । केइमंतयडा होद्ण सिज्झंति, मुर्चति,
परिणिच्याणयंति, सन्बदुक्लाणमंतं परिविजाणंति ॥ २२०॥

उपरकी तीन पृथिवियोंसे निकलकर मनुष्योंमें उत्पन्न हुए कोई मनुष्य ग्यारहको उत्पन्न करते हैं – कोई आभिनिबोधिकज्ञानको उत्पन्न करते हैं, कोई श्रुतज्ञानको, कोई अवधिज्ञानको, कोई मनःपर्ययज्ञानको, कोई केवलज्ञानको उत्पन्न करते हैं, कोई सम्यागमध्यातको उत्पन्न करते हैं, कोई सम्यक्तिको उत्पन्न करते हैं, कोई संयमसंयमको उत्पन्न करते हैं, और कोई संयमको उत्पन्न करते हैं। किन्तु वे न बल्देवत्वको उत्पन्न करते हैं, न बासुदेवत्वको उत्पन्न करते हैं, न चन्नवर्तित्वको उत्पन्न करते हैं। कोई तीर्थंकरत्वको उत्पन्न करते हैं। कोई तीर्थंकरत्वको उत्पन्न करते हैं। और कोई अन्तकृत होकर सिद्ध होते हैं, बुद्ध होते हैं, मुक्त होते हैं, परिनिर्वाणको प्राप्त होते हैं, तथा सर्व दुःखोंके अन्तको प्राप्त होते हैं॥

तिरिक्खा मणुसा तिरिक्ख-मणुसेहि कालगदसमाणा किद गदीओ गच्छंति ?॥
तिर्यंच व मनुष्य तिर्यंच व मनुष्य पर्यायसे मर करके कितनी गतियोंमें जाते हैं ?॥ २२१॥
चत्तारि गदीओ गच्छंति- णिरयगदिं तिरिक्खगदिं मणुसगदिं देवगदिं चेदि ॥
तिर्यंच व मनुष्य अपनी पर्यायके साथ मर करके नरकगति, तिर्यंचगति, मनुष्यगति और
देवगति इन चारों ही गतियोंमें जाते हैं ॥ २२२॥

णिरय-देवेसु उववण्णस्थया णिरय-देवा केई पंचसुप्पाएंति- केइमाभिणिबोहिय-णाणसुष्पाएंति, केई सुदणाणसुष्पाएंति, केइमोहिणाणसुष्पाएंति, केई सम्माभिच्छत्त-सुष्पाएंति, केई सम्मत्तसुष्पाएंति ॥ २२३॥

उक्त तिर्यंच और मनुष्य मर करके नारकी और देवोंमें उत्पन्न होते हुए नारक और देव पर्यायके साथ कोई पांचको उत्पन्न करते हैं— कोई आभिनिबोधिकज्ञानको उत्पन्न करते हैं, कोई श्रुतज्ञानको उत्पन्न करते हैं, कोई अवधिज्ञानको उत्पन्न करते हैं, कोई सम्यग्मिथ्यात्वको उत्पन्न करते हैं, और कोई सम्यक्त्वको उत्पन्न करते हैं ॥ २२३॥

तिरिक्खेसु उनवण्णस्था तिरिक्खा मणुसा केई छ उप्पाएंति ॥ २२४ ॥ तिर्यंचोंमें उत्पन्न हुए उक्त तिर्यंच व मनुष्य कोई आभिनिबोधिक आदि छहको उत्पन्न करते हैं ॥ २२४ ॥

मणुसेसु उनवण्णाळ्या तिरिक्ख-मणुस्सा जहा चउत्थपुढनीए भंगो ॥ २२५ ॥ मनुष्योंमें उत्पन्न हुए उक्त तिर्यंच व मनुष्य चतुर्थ पृथिनीसे निकलकर मनुष्योंमें उत्पन्न होनेवाले जीवोंके समान आभिनिबोधिकज्ञान आदि दसको उत्पन्न करते हैं ॥ २२५ ॥

देवगदीए देवा देवहि उव्वद्धिद-चुदसमाणा कदि गदीओ आगच्छंति ? ॥२२६॥

देवगतिमें देव देव पर्यायसहित उद्घर्तित और च्युत होकर कितनी गतियोंमें आते हैं ! ॥ दुवे गदीओ आगच्छंति तिरिक्खगिंदं मणुसगिंदं चेदि ॥ २२७ ॥ देवगितसे च्युत हुए जीव तिर्यचगित और मनुष्यगित इन दो गतियोंमें आते हैं ॥२२०॥

तिरिक्खेसु उववण्णस्त्रया तिरिक्खा केई स उप्पाएंति ॥ २२८ ॥ देवगतिसे च्युत होकर तिर्यंचोंमें उत्पन्न हुए कोई तिर्यंच सहको उत्पन्न करते हैं ॥२२८॥

मणुमेसु उववण्णस्थ्या मणुसा केई सव्वं उप्पाएंति- केइमाभिणिकोहियणाणसुप्पाएंति, केई सुद्रणाणसुप्पाएंति, केइमोहिणाणसुप्पाएंति, केई मणपज्जणाणसुप्पाएंति,
केई केवलणाणसुप्पाएंति, केई सम्मामिच्छत्तसुप्पाएंति, केई सम्मत्तसुप्पाएंति, केई संजमासंजमसुप्पाएंति, केई संजमं उप्पाएंति, केई बलदेवत्तसुप्पाएंति, केई वासुदेवत्तसुप्पाएंति,
केई चक्कविश्वसुप्पाएंति, केई तित्थयरयत्तसुप्पाएंति, केइमंतयडा होद्ण सिज्झंति
बुज्झंति सुचंति परिणिव्वाणयंति सव्वदुक्खाणमंतं परिविजाणंति ॥ २२९॥

देवगतिसे च्युत होकर मनुष्योंमें उत्पन्न हुए मनुष्य कोई सब ही गुणोंको उत्पन्न करते हैं— कोई आभिनिबोधिकज्ञानको उत्पन्न करते हैं, कोई श्रुतज्ञानको उत्पन्न करते हैं, कोई अवधिज्ञानको उत्पन्न करते हैं, कोई मनःपर्ययज्ञानको उत्पन्न करते हैं, कोई केवल्ज्ञानको उत्पन्न करते हैं, कोई सम्यग्मिथ्यात्वको उत्पन्न करते हैं, कोई सम्यक्त्वको उत्पन्न करते हैं, कोई संयमासंयमको उत्पन्न करते हैं और कोई संयमको उत्पन्न करते हैं, कोई बल्देवत्वको उत्पन्न करते हैं, कोई वासुदेवत्वको उत्पन्न करते हैं, कोई चक्रवर्तित्वको उत्पन्न करते हैं, कोई तीर्यंकरत्वको उत्पन्न करते हैं, और कोई अन्तक़त होकर सिद्ध होते हैं, बुद्ध होते हैं, मुक्त होते हैं, परिनिर्वाणको प्राप्त होते हैं, तथा सर्व दुःखोंके अन्तको प्राप्त होते हैं ॥ २२९॥

भवणवासिय-वाणवेंतर-जोदिसियदेवा देवीओ सोधम्मीसाणकप्पवासियदेवीओ च देवा देवेहि उव्वद्धिद-चुदसमाणा कदि गदीओ आगच्छंति ? ॥ २३० ॥

भवनवासी, वानव्यन्तर और ज्योतिषी देव व उनकी देवियां तथा सौधर्म और ऐशान -कल्पवासिनी देवियां; ये देव पर्यायसे उद्घर्तित और च्युत होकर कितनी गतियोंमें आते हैं ? ॥२३०॥

दुवे गदीओ आगच्छंति तिरिक्खगदिं मणुसगदिं चेव ॥ २३१ ॥

उक्त भवनवासी आदि देव और देवियां देवगतिसे च्युत होकर तिर्वंचगित और मनुष्यगित इन दो गतियोंमें आते हैं ॥ २३१ ॥

तिरिक्षेसु उत्रवण्णस्या तिरिक्षा केइं छ उप्पाएंति ॥ २३२ ॥

उक्त भवनवासी आदि देव-देवियां तिर्यंचोंमें उत्पन्न होकर तिर्यंच पर्यायके साथ कोई आभिनिबोधिकज्ञान आदि छहको उत्पन्न करते हैं ॥ २३२ ॥ मणुसेस उववण्णस्था मणुसा केई दस उप्पाएंति— केइमाभिणिबोहियणाणसुप्पाएंति, केई सुद्पाणसुप्पाएंति, केइमोहिणाणसुप्पाएंति, केई मणपज्ञवणाणसुप्पाएंति,
केई केवलणाणसुप्पाएंति, केई सम्मामिच्छत्तसुप्पाएंति, केई सम्मत्तसुप्पाएंति, केई संजमासंजमसुप्पाएंति, केई संजमसुप्पाएंति । णो बलदेवत्तं उप्पाएंति, णो वासुदेवत्तसुप्पाएंति,
णो चक्कवित्तसुप्पाएंति, णो तित्थयरत्तसुप्पाएंति । केइमंतयडा होद्ण सिज्झंति
बुज्झंति सुचंति परिणिव्याणयंति सव्वदुःखाणमतं परिविजाणंति ॥ २३३॥

उक्त भवनवासी आदि देव-देवियां मनुष्योंमें उत्पन्न होकर मनुष्य पर्यायके साथ कितने ही दसको उत्पन्न करते हैं. कोई आभिनिबोधिकज्ञानको उत्पन्न करते हैं, कोई श्रुतज्ञानको उत्पन्न करते हैं, कोई अवधिज्ञानको उत्पन्न करते हैं, कोई मनःपर्ययज्ञानको उत्पन्न करते हैं, कोई केवलज्ञानको उत्पन्न करते हैं, कोई सम्यग्न्यको उत्पन्न करते हैं, कोई संयमसंयमको उत्पन्न करते हैं, कोई संयमसंयमको उत्पन्न करते हैं, और कोई संयमको उत्पन्न करते हैं। किन्तु वे न बलदेवलको उत्पन्न करते हैं, न वासुदेवलको उत्पन्न करते हैं, न वक्रवर्तिलको उत्पन्न करते हैं, और न तीर्थंकरलको उत्पन्न करते हैं। कोई अन्तकृत होकर सिद्ध होते हैं, बुद्ध होते हैं, मुक्त होते हैं, परिनिर्वाणको प्राप्त होते हैं, और सर्व दुःखोंके अन्तको प्राप्त होते हैं। २३३॥

सोहम्मीसाण जाव सदर-सहस्सारकप्पवासियदेवा जथा देवगदिभंगो ॥ २३४॥ सौधर्म-ऐशानसे ठेकर शतार-सहस्रार कल्प तकके देवोंकी आगति सामान्य देवगतिके समान है ॥ २३४॥

आणदादि जाव णवगेवज्जविमाणवासियदेवा देवेहि चुदसमाणा कदि गदीओ आगच्छंति ? ॥ २३५ ॥ एक्कं हि चेव मणुसगदिमागच्छंति ॥ २३६ ॥

आनत करपसे लेकर नौ ग्रेवेयक विमानवासी देवों तक देव पर्यायसे च्युत होकर कितनी गतियोंमें आते हैं ? ॥ २३५ ॥ उपर्युक्त आनतादि नौ ग्रेवेयक तकके विमानवासी देव केवल एक मनुष्यगतिमें ही आते हैं ॥ २३६ ॥

मणुसेसु उत्रवणाह्यया मणुस्सा केई सन्वे उप्पाएंति ॥ २३७ ॥

आनतादि नौ प्रैवेयक तकके उपर्युक्त विमानवासी देव देव पर्यायसे च्युत होकर मनुष्योंमें उत्पन्न होते हुए मनुष्य पर्यायके साथ कोई सब ही गुणोंको उत्पन्न करते हैं ॥ २३७॥

अणुदिस जाव अवराइदविमाणवासियदेवा देवेहि चुदसमाणा कदि गदीयो आगच्छंति ? ॥ २३८ ॥ एक्कं हि चेव मणुसगदिमागच्छंति ॥ २३९ ॥

अनुदिशोंसे लेकर अपराजित विमानवासी देवों तक देव पर्यायसे च्युतं होकर कितनी गतियोंमें आते हैं? ॥ २३८ ॥ उपर्युक्त विमानवासी देव वहांसे च्युत होकर केवल एक मनुष्यगतिमें ही आते हैं ॥ २३९ ॥

मणुसेसु उववण्णस्नया मणुस्सा तेसिमाभिणिबोहियणाणं सुदणाणं णियमा अत्थि, ओहिणाणं सिया अत्थि सिया णित्य । केई मणपज्जवणाणमुष्पाएंति, केवलणाणमुष्पाएंति । सम्माभिच्छत्तं णित्य, सम्मत्तं णियमा अत्थि । केई संजमासंजममुष्पाएंति, संजमं णियमा उष्पाएंति । केई वलदेवत्तमुष्पाएंति, णो वासुदेवत्तमुष्पाएंति । केई चक्कविक्तमुष्पाएंति, केई तित्थयरत्तमुष्पाएंति, केइमंतयडा होद्ग सिज्झंति बुज्झंति मुचंति परिणिव्याणयंति सम्बद्धाणमंतं परिविजाणिति ॥ २४० ॥

उपर्युक्त देव वहांसे च्युत होकर मनुष्योंमें उत्पन्न होते हुए मनुष्य होते हैं। उनके आभिनिशोधिकज्ञान और श्रुतज्ञान नियमसे होते हैं। अविध्ञान कदाचित् होता है और कदाचित् नहीं भी होता है। कोई मनःपर्ययज्ञानको उत्पन्न करते हैं और कोई केवलज्ञानको उत्पन्न करते हैं। उनके सम्यग्मिय्यात्व नहीं होता, किन्तु सम्यक्त्व नियमसे होता है। कोई संयमासंयमको उत्पन्न करते हैं। उनके सम्यग्मिय्यात्व नहीं होता, किन्तु सम्यक्त्व नियमसे होता है। कोई संयमासंयमको उत्पन्न करते हैं, संयमको वे नियमसे उत्पन्न करते हैं। कोई बलदेवत्वको तो उत्पन्न करते हैं, किन्तु वासुदेवत्वको उत्पन्न नहीं करते। कोई चक्रवर्तिवको उत्पन्न करते हैं, कोई तीर्थकरत्वको उत्पन्न करते हैं, कोई अन्तकृत होकर सिद्ध होते हैं, बुद्ध होते हैं, मुक्त होते हैं, परिनिर्वाणको प्राप्त होते हैं, और सर्व दु:खोंक अन्तको प्राप्त होते हैं ॥ २४०॥

सन्बद्धसिद्धिविमाणवासियदेवा देवेहि चुदसमाणा कदि गदीओ आगच्छंति ? ॥ सर्वार्थसिद्धिविमाणवासी देव देव पर्यायसे च्युत होकर कितनी गतियोंमें आते हैं ? ॥२४१॥ एक्कं हि चेव मणुसगदिमागच्छंति ॥ २४२ ॥

सर्वार्थसिद्धि विमानवासी देव देव पर्यायसे च्युत होकर केवल एक मनुष्यगतिमें ही आते हैं ॥

मणुसेसु उववण्णस्था मणुसा तेसिमाभिणिबोहियणाणं सुद्णाणं ओहिणाणं च णियमा अत्थि । केइं मणपज्जवणाणसुष्पाएंति, केवलणाणं णियमा उष्पाएंति । सम्माभिच्छत्तं णत्थि, सम्मत्तं णियमा अत्थि । केइं संजमासंजमसुष्पाएंति संजमं णियमा उष्पाएंति । केइं बलदेवत्तसुष्पाएंति, णो वासुदेवत्तसुष्पाएंति । केइं चक्कवङ्कितसुष्पाएंति, केइं तित्थयरत्तसुष्पाएंति । सन्वे ते णियमा अंतयडा होद्ण सिज्झंति बुज्झंति सुचंति परिणिन्वाणयंति सन्वदुःखाणमंतं परिविजाणंति ॥ २४३ ॥

सर्वार्थसिद्धि विमानसे च्युत होकर जो मनुष्योंमें उत्पन्न होकर मनुष्य होते हैं उनके आभिनिबोधिकज्ञान, श्रुतज्ञान और अवधिज्ञान ये नियमसे होते हैं। कोई मनःपर्ययज्ञानको उत्पन्न करते हैं, केन्नलज्ञानको वे नियमसे उत्पन्न करते हैं। उनके सम्यग्मिध्यात्व नहीं होता, किन्तु सम्यन्त्व नियमसे होता है। कोई संयमासंयमको उत्पन्न करते हैं। केन्तु संयमको वे नियमसे उत्पन्न करते हैं। कोई बळदेवत्वको उत्पन्न करते हैं, किन्तु वासुदेवत्वको उत्पन्न नहीं करते। कोई चक्रवर्तित्वको

उत्पन्न करते हैं, कोई तीर्थंकरत्वको उत्पन्न करते हैं। वे सब ही नियमसे अन्तकृत होकर सिद्ध होते हैं, बुद्ध होते हैं, मुक्त होते हैं, परिनिर्वाणको प्राप्त होते हैं और सर्व दु:खोंके अन्तको प्राप्तः होते हैं ॥ २४३ ॥

॥ नवमी चूलिका समाप्त हुई ॥ ९॥ इस प्रकार जीवस्थान समाप्त हुआ ॥ १॥



सिरि-भगवंत-पुष्फदंत-भूदबलि-पणीदो

# छक्खंडागमो

तस्स

# विदियखंडे खुद्दावंधे *वंधग-संतपरूवणा*

#### जे ते बंधगा णाम तेसिमिमी णिदेसी ॥ १ ॥

जो वे बन्धक जीव हैं उनका यहां यह निर्देश किया जाता है ॥ १॥

वे बन्धक नामबन्धक, स्थापनाबन्धक, द्रव्यवन्धक और भावबन्धकके भेदसे चार प्रकारके हैं। उनमें पूर्वोक्त जीवाजीवादि आठ भंगोंमें प्रवर्तमान 'बन्धक' यह शब्द नामबन्धक है। काष्ठकर्म, पोक्तकर्म और लेप्यकर्म आदिमें तदाकार और अतदाकारस्वरूपसे 'ये बन्धक हैं ' इस प्रकारका जो आरोप किया जाता है उसका नाम स्थापनाबन्धक है।

द्रव्यवन्थक दो प्रकारके हैं— आगमद्रव्यवन्थक और नोआगमद्रव्यवन्थक। इनमें बन्ध-प्रामृतके ज्ञाता होकर भी जो वर्तमानमें तद्विषयक उपयोगसे रहित जीव हैं उनको आगमद्रव्यवन्थक कहा जाता है। नोआगमद्रव्यवन्थक तीन प्रकारके हैं— ज्ञायकशरीर नोआगमद्रव्यवन्थक, भावी नोआगमद्रव्यवन्थक और तद्व्यतिरिक्त नोआगमद्रव्यवन्थक। इनमें बन्धप्रामृतके ज्ञाताका जो शरीर है वह ज्ञायकशरीर नोआगमद्रव्यवन्थक कहलाता है। जो जीव भविष्यमें बन्धप्रामृतके ज्ञाताक्रपसे परिणत होनेवाला है उसे भावी नोआगमद्रव्यवन्थक कहले हैं। तद्व्यतिरिक्त नोआगमद्रव्यवन्थक कर्मद्रव्यवन्थक और नोकर्मद्रव्यवन्थक कर्मद्रव्यवन्थक और नोकर्मद्रव्यवन्थक भेदसे दो प्रकारका है। इनमें नोकर्मद्रव्यवन्थक भी तीन प्रकारका है—सचित्त नोकर्मद्रव्यवन्थक, अचित्त नोकर्मद्रव्यवन्थक और मिश्र नोकर्मद्रव्यवन्थक। उनमें हाथी आदि सचेतन प्राणियोंके बन्धक सचित्त नोकर्मद्रव्यवन्थक कहलाते हैं। सूप व चटाई आदि अजीव वस्तुओंक बन्धकोंको अचित्त नोकर्मद्रव्यवन्थक कहा जाता है। आगरणादि निर्जाव वस्तुओंसे संयुक्त हाथी आदि सचेतन प्राणियोंके बन्धकोंको मिश्र नोकर्मवन्थक समझना चाहिये। कर्मद्रव्यवन्थक ईर्याप्यकर्मद्रव्यवन्थक और साम्परायिककर्मद्रव्यवन्थक मेदसे दो प्रकारके हैं।जो अक्षप्य जीव स्थिति व अनुभागवन्थसे रहित केवल योगके निमित्तसे प्रकृति व प्रदेशरूप कर्मके बन्धक हैं वे ईर्याप्यकर्म-द्रव्यवन्थक और जो सक्षप्य प्राणी संसारके कारणभूत कर्मके बन्धक हैं वे साम्परायिककर्मवन्थक

सहे जाते हैं। उक्त ईर्यापथकर्मद्रव्यवन्यक दो प्रकारके हैं – छद्मस्य और केवली। इनमें छद्मस्य भी दो प्रकारके हैं उपशान्तकषाय और क्षीणकषाय। साम्परायिककर्मद्रव्यवन्यक दो प्रकारके हैं – सूक्ष्मसाम्परायिक और बादरसाम्परायिक।

भावबन्धक दो प्रकारके हैं— आगमभावबन्धक और नोआगमभावबन्धक। इनमें जो जीव बन्धप्राभृतके ज्ञाता होकर वर्तमानमें तद्विषयक उपयोगसे भी सहित हैं वे आगमभावबन्धक कहलाते हैं। क्रोधादि कषायोंको जो आत्मसात् किया करते हैं वे नोआगमभावबन्धक कहे जाते हैं। इन सब बन्धकोंमें यहां कर्मबन्धक प्रकृत हैं।

अत्र चूंकि चौदह मार्गणास्थान इन बन्धकोंकी प्ररूपणाके आधारभूत हैं, अत एव आगेके सूत्र द्वारा उन चौदह मार्गणाओंका निर्देश किया जाता है—

गइ इंदिए काए जोगे वेदे कसाए णाणे संजमे दंसणे हेस्साए भविए सम्मत्त सण्णि आहारए चेदि ॥ २ ॥

गति, इन्द्रिय, काय, योग, वेद, कषाय, ज्ञान, संयम, दर्शन, लेश्या, भव्यत्व, सम्यक्त्व, संज्ञी और आहार; ये चौदह मार्गणास्थान हैं ॥ २ ॥ (देखिये सत्प्ररूपणा सूत्र ४)

### गदियाणुवादेण णिरयगदीए णेरइया बंधा ॥ ३ ॥

गतिमार्गणाके अनुसार नरकगतिमें नारकी जीव बन्धक हैं ॥ ३ ॥

सूत्रमें 'बंधा 'ऐसा कहनेपर उसके द्वारा बन्धकोंको प्रहण करना चाहिये। कारण यह कि कर्ता कारकमें 'बन्ध ' और 'बन्धक ' ये दोनों पद सिद्ध होते हैं।

तिरिक्खा बंधा ॥ ४ ॥ देवा बंधा ॥ ५ ॥ मणुसा बंधा वि अत्थि अबंधा वि अत्थि ॥ ६ ॥

तिर्यंच बन्धक हैं ॥ ४ ॥ देव बन्धक हैं ॥ ५ ॥ मनुष्य बन्धक भी हैं और अबन्धक भी हैं ॥ ६ ॥

मिध्यात्व, असंयम कषाय और योग ये कर्मबन्धके कारण हैं। इन सबका चूंकि अयोगि-केवली गुणस्थानमें अभाव हो चुका है, अत एव मनुष्योंमें अयोगी जिन अवन्धक हैं। शेष सब मनुष्य बन्धक हैं, क्योंकि, वे उन मिध्यात्वादि बन्धके कारणोंसे संयुक्त पाये जाते हैं।

#### सिद्धा अवंधा ॥ ७ ॥

सिद्ध अबन्धक हैं ॥ ७ ॥

कारण यह कि वे बन्धके कारणभूत मिथ्यात्मादिसे रहित होकर उनके त्रिपरीत सम्यग्दर्शन, संयम, अकषाय और अयोगरूप मोक्षके कारणोंसे सहित हैं।

उपर्युक्त बन्धके चार कारणोंमेंसे मिथ्यात्वका उदय मिथ्यात्व, नपुंसकनेद, नारकायु,

नरकगति, एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय जाति, हुण्डसंस्थान, असंप्राप्तासृपाटिकासंहनन, नरकगतिप्रायोग्यानुपूर्वी, आताप, स्थावर, सूक्ष्म, अपर्याप्त और साधारण; इन सोलह प्रकृतियोंके बन्धका कारण है।

अनन्तानुबन्धीका उदय निद्रानिद्रा, प्रचलाप्रचला, स्लानगृद्धि, अनन्तानुबन्धी क्रोध, मान, माया व लोभ, स्नीवेद, तिर्यंच आयु, तिर्यंचगित, न्यग्रोधपित्मण्डल आदि चार संस्थान, बज्रनाराच आदि चार संहनन, तिर्यंचगितप्रायोग्यानुपूर्वी, उद्योत, अप्रशस्त बिहायोगित, दुर्भग, दुःस्वर, अनादेय और नीचगोत्र; इन पश्चीस प्रकृतियोंके बन्धका कारण है।

अप्रत्याख्यानावरण कषायका उदय अप्रत्याख्यानावरण क्रोध, मान, माया व लोभ, मनुष्यायु, मनुष्यगति, औदारिकशरीर, औदारिकशरीरांगोपांग, वज्रषभसंहनन और मनुष्यगतिप्रायोग्यानुपूर्वी; इन दस प्रकृतियोंके बन्धका कारण है।

प्रत्याख्यानावरण कथायका उदय प्रत्याख्यानावरण क्रोध, मान, माया और लोभ इन चार प्रकृतियोंके बन्धका कारण है।

असातावेदनीय, अरित, शोक, अस्थिर, अशुभ और अयशःकीर्ति; इन छह प्रकृतियोंके बन्धका कारण प्रमाद है। चार संज्वलन और नौ नोककषायोंके तीव उदयका नाम प्रमाद है। इसका अन्तर्भाव उक्त चार बन्धकारणोंमेंसे कषायमें समझना चाहिये। देवायु (अप्रमत्त-गुणस्थान तक), निद्रा, प्रचला, (अपूर्वकरणके प्रथम सप्तम भाग तक), देवगति, पंचेन्द्रिय जाति, वैिक्तियिक, आहारक, तैजस व कार्मण शरीर, समचतुरस्रसंस्थान, वैिक्तियिक और आहारक शरीरांगोपांग, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, देवगतिप्रायोग्यानुपूर्वी, अगुरुलघु, उपघात, परघात, उच्छ्वास, प्रशस्त विहायोगिति, त्रस, बादर, पर्याप्त, प्रत्येकशरीर, स्थिर, शुभ, सुभग, सुस्वर, आदेय, निर्माण, तीर्थकर (अपूर्वकरणके सात भागोंमेंसे छठे भाग तक); हास्य, रित, भय, जुगुप्सा (अपूर्वकरणके अन्तिम भाग तक), चार संज्वलन और पुरुषवेद (अनिवृत्तिकरण तक); इन प्रकृतियोंके बन्धका कारण यथासम्भव कषायका उदय है।

पांच ज्ञानावरणीय, चक्षुदर्शनावरणीय आदि चार दर्शनावरणीय, यशःकीर्ति, उच्चगोत्र और पांच अन्तराय (सूक्ष्मसाम्पराय गुणस्थान तक) इन सोल्ह प्रकृतियोंके बन्धका कारण सामान्य कषायका उदय है। सातावेदनीयके बन्धका कारण एक मात्र योग है।

इंदियाणुवादेण एइंदिया बंधा वीइंदिया बंधा तीइंदिया बंधा चदुरिंदिया बंधा ॥ इन्द्रियमार्गणाके अनुसार एकेन्द्रिय जीव बन्धक हैं, द्वीन्द्रिय बन्धक हैं, जीन्द्रिय बन्धक हैं, और चतुरिन्द्रिय बन्धक हैं ॥ ८॥

> पंचिदिया बंधा वि अत्थि अबंधा वि अत्थि ॥ ९॥ पंचेन्द्रिय जीव बन्धक भी हैं और अबन्धक भी हैं॥ ९॥

मिथ्यादिष्ट गुणस्थानसे लेकर संयोगिकेवली गुणस्थान तक पंचेन्द्रिय जीव बन्धक ही हैं; क्योंकि, उनमें बन्धके कारणभूत मिथ्यात्वादि पाये जाते हैं। किन्तु अयोगिकेवली नियमसे अबन्धक हैं, क्योंकि, उनके उक्त मिथ्यात्व आदि सभी बन्धके कारणोंका अभाव हो चुका है। इसलिये यहां 'पंचेन्द्रिय जीव बन्धक भी हैं और अबन्धक भी हैं 'ऐसा कहा गया है।

अणिदिया अबंधा ॥ १० ॥

अनिन्द्रिय जीव अबन्धक हैं ॥ १० ॥

अनिन्द्रियसे यहां शरीर व इन्द्रियोंसे रहित द्वए सिद्धोंको प्रहण किया गया है ।

कायाणु गदेण पुढवीकाइया बंघा आउकाइया बंघा तेउकाइया बंघा वाउकाइया बंघा वणफादिकाइया बंघा ॥ ११॥

कायमार्गणाके अनुसार पृथिवीकायिक जीव बन्धक हैं, अप्कायिक बन्धक हैं, तेजकायिक बन्धक हैं, वायुकायिक बन्धक हैं, और वनस्पतिकायिक बन्धक हैं ॥ ११ ॥

तसकाइया बंधा वि अत्थि अवंधा वि अत्थि ॥ १२ ॥

त्रसकायिक जीव बन्धक भी हैं और अबन्धक भी हैं ॥ १२ ॥

कारण इसका यह है कि मिथ्पादिष्ट गुणस्थान से लेकर संपोगिकेवली गुणस्थान तक असकायिक जीवों में बन्धके कारणभूत मिथ्पात्वादि पाये जाते हैं, किन्तु अयोगिकेवलियों में वे नहीं पाये जाते हैं।

अकाइया अबंधा ॥ १३ ॥

शरीरसे रहित हुए सिद्ध जीव अवन्थक हैं ॥ १३ ॥

जोगाणुवादेण मणजोगि-वचिजोगि-कायजोगिणो बंधा ॥ १४ ॥

योगमार्गणाके अनुसार मनोयोगी, वचनयोगी और काययोगी जीव बन्धक हैं ॥ १४ ॥ अजोगी अबंधा ॥ १५ ॥

योगसे रहित हुए अयोगी व सिद्ध जीव अबन्धक हैं ॥ १५ ॥

वेदाणुबादेण इत्थिवेदा बंधा. पुरिसवेदा बंधा, णबंसयवेदा बंधा ॥ १६ ॥

वेदमार्गणाके अनुसार स्रीवेदी बन्धक हैं, पुरुषवेदी बन्धक हैं, और नपुंसकवेदी बन्धक हैं।।

अवगद्वेद। बंधा वि अतिथ अबंधा वि अतिथ ॥ १७॥

अपगतवेदी जीव बन्धक भी हैं और अबन्धक भी हैं ॥ १७ ॥

अनिवृत्तिकरणके अवेद भागसे लेकर संयोगिकेवली तक अपगतवेदी जीव बन्धक हैं, क्योंकि, उनके बन्धके कारणभूत कषाय और योग पाये जाते हैं। परन्तु उक्त अपगतवेदियोंमें अयोगिकेवलियोंके कोई भी बन्धका कारण शेष न रहनेसे वे अवन्धक हैं। सिद्धा अवंधा ॥ १८॥ सिद्ध अवन्धक हैं ॥ १८॥

कसायाणुवादेण कोधकसाई माणकसाई मायकसाई लोभकसाई बंधा ॥ १९॥ कवायमार्गणाके अनुसार कोधकवायी, मानकवायी, मायाकवायी और लोभकवायी बन्धक हैं॥ अकसाई बंधा वि अत्थि अबंधा वि अत्थि॥ २०॥

अकषायी जीव बन्धक भी हैं और अबन्धक भी हैं ॥ २०॥

उपशान्तक्रपायसे लेकर सयोगिकेवली तक कषायसे रहित हुए अक्रषायी बन्धक हैं, क्योंकि, उनके बन्धका कारण योग पाया जाता है। परन्तु अयोगिकेवली अक्रषायी हो करके भी अबन्धक हैं, क्योंकि, उनके योगका भी अभाव हो चुका है।

> सिद्धा अबंधा ॥ २१ ॥ सिद्ध अबन्धक हैं ॥ २१ ॥

णाणाणुवादेण मदिअण्णाणी सुदअण्णाणी विभंगणाणी आभिणिबोहियणाणी सुदणाणी ओधिणाणी मणपज्जवणाणी बंधा ॥ २२ ॥

ज्ञानमार्गणांके अनुसार मत्यज्ञानी, श्रुताज्ञानी, विभंगज्ञानी, आभिनिबोधिकज्ञानी, श्रुतज्ञानी, अविधिज्ञानी और मनःपर्ययज्ञानी बन्धक हैं ॥ २२ ॥

केवलणाणी बंघा वि अत्थि अबंघा वि अत्थि ॥ २३ ॥

केवलज्ञानी बन्धक भी हैं और अबन्धक भी हैं ॥ २३ ॥

कारण यह है कि केवलज्ञानियोंमें सयोगिकेवली बन्धक और अयोगिकेवली अबन्धक हैं।

सिद्धा अवंधा ॥ २४ ॥

सिद्ध अबन्धक हैं ॥ २४ ॥

संजमाणुवादेण असंजदा बंधा, संजदासंजदा बंधा ॥ २५ ॥

संयममार्गणाके अनुसार असंयत बन्धक हैं और संयतासंयत भी बन्धक हैं ॥ २५ ॥

संजदा बंधा वि अतिथ अवंधा वि अतिथ ॥ २६ ॥

परन्तु संयत बन्धक भी हैं और अबन्धक भी हैं ॥ २६॥

संयतोंमें प्रमत्तसंयतोंसे लेकर संयोगिकेवली तक बन्धक और अयोगिकेवली अबन्धक हैं।

णेव संज्ञदा णेव असंज्ञदा णेव संज्ञदासंज्ञदा अवंधा ॥ २७ ॥

जो न संयत हैं, न असंयत हैं, और न संयतासंयत भी हैं ऐसे सिद्ध जीव अबन्यक हैं ॥ दंसणाणुवादेण चक्खुदंसणी अचक्खुदंसणी ओधिदंसणी बंधा ॥ २८ ॥

दर्शनमार्गणाके अनुसार चक्षुदर्शनी, अचक्षुदर्शनी और अवधिदर्शनी बन्धक हैं ॥ २८ ॥

केवलदंसणी बंघा वि अत्थि अबंघा वि अत्थि ॥ २९ ॥

केवलदर्शनी बन्धक भी हैं और अबन्धक भी हैं॥ २९॥

कारण यह कि केवलदर्शनी जीवोंमें सयोगिकेवली बन्धक और अयोगिकेवली अबन्धक होते हैं।

सिद्धा अर्थधा ॥ ३०॥

सिद्ध अबन्धक हैं ॥ ३०॥

लेस्साणुवादेण किण्हलेस्सिया णीललेस्सिया काउलेस्सिया तेउलेस्सिया पम्म-लेस्सिया सुक्कलेस्सिया बंधा ॥ ३१॥

टेश्यामार्गणाके अनुसार कृष्णठेश्यावाठे, णीठठेश्यावाठे, कापोतठेश्यावाठे, तेजोठेश्यावाठे, पद्मलेश्यावाठे और शुक्कटेश्यावाठे बन्धक हैं॥ ३१॥

अलेस्सिया अबंधा ॥ ३२ ॥

लेक्यारहित जीव अबन्धक हैं ॥ ३२ ॥

भवियाणुवादेण अभवसिद्धिया बंघा, भवसिद्धिया बंघा वि अत्थि अबंधा वि अत्थि ॥ ३३ ॥

भव्यमार्गणाके अनुसार अभव्यसिद्धिक जीव बन्धक हैं, परन्तु भव्यसिद्धिक जीव बन्धक भी हैं और अबन्धक भी हैं ॥ ३३ ॥

णेव भवसिद्धिया णेव अभवसिद्धिया अबंधा ॥ ३४ ॥

जो न भव्यसिद्धिक हैं और न अभव्यसिद्धिक हैं ऐसे सिद्ध जीव अबन्धक हैं ॥ ३४॥

सम्मत्ताणुवादेण मिच्छादिद्वी बंधा, सासणसम्मादिद्वी बंधा, सम्मामिच्छादिद्वी बंधा। ३५ ॥

सम्यक्त्रमार्गणाके अनुसार मिथ्यादृष्टि बन्धक हैं, सासादनसम्यग्दृष्टि बन्धक हैं, और सम्यग्मिथ्यादृष्टि बन्धक हैं ॥ ३५ ॥

सम्मादिद्वी बंघा वि अत्थि अबंघा वि अत्थि ॥ ३६ ॥

सम्यग्दृष्टि वन्धक भी हैं और अवन्धक भी हैं ॥ ३६ ॥

चौथेसे तेरहवें गुणस्थान तकके जीव आस्रवसहित होनेसे बन्धक और चौदहवें गुणस्थानवर्ती अयोगिकेवटी आस्रवरहित होनेसे अवन्धक हैं।

सिद्धा अबंधा ॥ ३७॥

सिद्ध अवन्यक हैं ॥ ३७ ॥

सण्णियाणुत्रादेण सण्णी बंधा असण्णी बंधा ॥ ३८ ॥

संज्ञीमार्गणाके अनुसार संज्ञी बन्धक हैं और असंज्ञी भी बन्धक हैं ॥ ३८ ॥ णेव सण्णी णेव असण्णी बंधा त्रि अत्थि अवंधा वि अत्थि ॥ ३९ ॥

जो न संज्ञी हैं और न असंज्ञी हैं ऐसे केवलज्ञानी जीव बन्धक भी **हैं और अब**न्धक भी हैं ॥ ३९॥

अभिप्राय यह है कि संज्ञित और असंज्ञित्व इन दोनों ही अवस्थाओंसे रहित हुए -सयोगिकेवली तो बन्धक हैं और अयोगिकेवली अबन्धक हैं।

सिद्धा अबंधा ॥ ४०॥
सिद्ध जीव अबन्धक हैं ॥ ४०॥
आहाराणुवादेण आहारा बंधा ॥ ४१॥
आहारमार्गणाके अनुसार आहारक जीव बन्धक हैं ॥ ४१॥
अणाहारा बंधा वि अत्थि अबंधा वि अत्थि॥ ४२॥
अनाहारक जीव बन्धक भी हैं और अबन्धक भी हैं ॥ ४२॥
सिद्धा अबंधा ॥ ४३॥
सिद्धा अबन्धक हैं ॥ ४३॥

।। बन्धक-सन्प्ररूपणा समाप्त हुई ॥

# १. एगजीवेण सामित्तं

एदेसि बंधयाणं परूवणहुदाए तत्थ इमाणि एक्कारस अणियोगदाराणि गणदव्वाणि भवंति ॥ १ ॥

> इन बन्धकोंकी प्ररूपणामें प्रयोजनभूत होनेसे ये ग्यारह अनुयोगद्वार ज्ञातव्य हैं ॥ १ ॥ उन ग्यारह अनुयोगद्वारोंके नामनिर्देशके लिए उत्तरसूत्र कहते हैं—

एगजीवेण सामित्तं एगजीवेण कालो एगजीवेण अंतरं णाणाजीवेहि मंगविचओ दव्यपह्रवणाणुगमो खेत्ताणुगमो फोसणाणुगमो णाणाजीवेहि कालो णाणाजीवेहि अंतरं भागाभागाणुगमो अप्पाबहुगाणुगमो चेदि ॥ २॥

एक जीवकी अपेक्षा स्वामित्व, एक जीवकी अपेक्षा काल, एक जीवकी अपेक्षा अन्तर, -नाना जीवोंकी अपेक्षा भंगविचय, द्रव्यप्ररूपणानुगम, क्षेत्रानुगम, स्पर्शनानुगम, नाना जीवोंकी

अपेक्षा काल, नाना जीवोंकी अपेक्षा अन्तर, भागाभागानुगम और अल्पबहुत्वानुगम; ये वे ज्ञातव्य ग्यारह अनुयोगद्वार हैं॥ २॥

्र्यजीवेण सामित्रं ॥ ३ ॥

इनमें प्रथमतः एक जीवकी अपेक्षा स्वामित्वकी प्ररूपणा की जाती है ॥ ३ ॥ गादियाणुवादेण णिरयगदीए णेरइओ णाम कथं भवदि ? ॥ ४ ॥ गतिमार्गणानुसार नरकगतिमें नारकी जीव किस प्रकारसे होता है ? ॥ ४ ॥

अभिप्राय यह है कि नयविवक्षाभेदसे, निक्षेपकी अपेक्षा और औपशमिकादि भार्नोकी अपेक्षा चूंकि नारक शब्दका अर्थ विभिन्न प्रकारका होता है; अत एव उनमें यहां कौन-से नारकका अभिप्राय है, और वह किस प्रकारसे होता है; यह पूछा गया है।

णिरयगदिणामाए उदएण ॥ ५ ॥

नरकगति नामकर्मके उदयसे जीव नारकी होता है ॥ ५ ॥

उक्त प्रश्नके उत्तरमें यहां यह सूचित किया गया है कि जीव नयोंमें एवं भूत नयसे, निक्षेपोंमें नोआगमभावनिक्षेपसे तथा भावोंमें नरकगति नामकर्मके उदयसे नारकी होता है।

तिरिक्खगदीए तिरिक्खो णाम कथं भवि ? ॥ ६ ॥ तिर्यंच गतिमें तिर्यंच किस प्रकार होता है ? ॥ ६ ॥ तिरिक्खगदिणामाए उदएण ॥ ७ ॥ तिर्यंचगति नामकर्मके उदयसे जीव तिर्यंच होता है ॥ ७ ॥ मणुसगदीए मणुसो णाम कथं भवि ? ॥ ८ ॥ मनुष्यगतिमें जीव मनुष्य कैसे होता है ? ॥ ८ ॥ मणुसगदिणामाए उदएण ॥ ९ ॥ मनुष्यगति नामकर्मके उदयसे जीव मनुष्य होता है ॥ ९ ॥ देवगदीए देवो णाम कथं भवि ? ॥ १० ॥ देवगदिणामाए उदएण ॥ ११ ॥ सिद्धगदिए सिद्धो णाम कथं भवि ? ॥ १२ ॥ सिद्धगदीए सिद्धो णाम कथं भवि ? ॥ १२ ॥ सिद्धगतिमें जीव सिद्ध कैसे होता है ? ॥ १२ ॥ सिद्धगतिमें जीव सिद्ध कैसे होता है ? ॥ १२ ॥ सिद्धगतिमें जीव सिद्ध कैसे होता है ? ॥ १२ ॥ सिद्धगतिमें जीव सिद्ध कैसे होता है ? ॥ १२ ॥ सहयाए लद्धीए ॥ १३ ॥

क्षायिक लब्धिसे जीव सिद्ध होता है ॥ १३ ॥

इंदियाणुवादेण एइंदिओ बीइंदिओ तीइंदिओ चउरिंदिओ पंचिंदिओ णाम कथं भवदि ? ॥ १४ ॥

इन्द्रियमार्गणाके अनुसार जीव एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय और पंचेन्द्रिय कैसे होता है है ॥ १४ ॥

#### खओवसमियाए लद्धीए ॥ १५ ॥

क्षायोपरामिक लब्धिसे जीव एकेन्द्रियादि होता है ॥ १५ ॥

स्पर्शन-इन्द्रियावरण सम्बन्धी सर्वधाति स्पर्धकोंके सदवस्थारूप उपराम, उसीके देशघाति स्पर्धकोंके उदय और रोष चार इन्द्रियावरण सम्बन्धी देशघाति स्पर्धकोंके उदयक्षय, उन्हींके सदवस्थारूप उपराम तथा उनके ही सर्वधाति स्पर्धकोंके उदयसे चूंकि जीवकी एकेन्द्रियरूप अवस्था होती है; अतएव वह क्षयोपराम लिच्धसे होती है, ऐसा सूत्रमें कहा गया है। इसी प्रकार रोष द्वीन्द्रिय आदि अवस्थाओंके सम्बन्धमें भी जानना चाहिए।

#### अणिदिओ णाम कथं भवदि ? ॥ १६ ॥

जीव अनिन्द्रिय अर्थात् इन्द्रिय (भावेन्द्रिय) रहित अवस्थावाला कैसे होता है ! ॥ १६ ॥ खड्याए लद्भीए ॥ १७ ॥

क्षायिक लब्धिसे जीव अनिन्द्रिय होता है ॥ १७ ॥

समूल कर्मके नष्ट हो जानेपर जो आत्मपरिणाम उत्पन्न होता है उसे क्षय तथा उसकी प्राप्तिको क्षायिक लब्धि कहा जाता है। इस क्षायिक लब्धिसे जीव अनिन्द्रिय होता है, ऐसा सूत्रका अभिप्राय समझना चाहिए।

कायाणुवादेण पुढविकाइओ णाम कथं भवदि १ ॥ १८ ॥ पुढविकाइयणामाए उदएण ॥ १९ ॥

कायमार्गणाके अनुसार जीव पृथिवीकायिक कैसे होता है ! । १८ ॥ पृथिवीकायिक नामकर्मके उदयसे जीव पृथिवीकायिक होता है ॥ १९ ॥

आउकाइओ णाम कथं भवि १॥२०॥ आउकाइयणामाए उदएण ॥२१॥ जीव अप्कायिक कैसे होता है १॥२०॥ अप्कायिक नामकर्मके उदयसे जीव अप्कायिक होता है ॥२१॥

तेउकाइओ णाम कथं भवदि १॥ २२॥ तेउकाइयणामाए उदएण ॥ २३॥ जीव अग्निकायिक कैसे होता है १॥ २२॥ अग्निकायिक नामप्रकृतिके उदयसे जीव अग्निकायिक होता है ॥ २३॥

वाउकाइओ णाम कथं भवदि ? ।। २४ ।। वाउकाइयणामाए उदएण ।। २५ ।। जीव वायुकायिक कैसे होता है ? ॥ २४ ॥ वायुकायिक नामप्रकृतिके उदयसे जीव वायुकायिक होता है ॥ २५ ॥

वणप्प्रह्काइओ णाम कथं भवदि ?।।२६।। वणप्प्रह्काइयणामाए उदएण ।।२७।। जीव वनस्पतिकायिक कैसे होता है ?॥ २६॥ वनस्पतिकायिक नामप्रकृतिके उदयसे जीव वनस्पतिकायिक होता है ॥ २७॥

तसकाइओ णाम कथं भविदि ? ।। २८ ।। तसकाइयणामाए उदएण ।। २९ ।।
जीव त्रसकायिक कैसे होता है ? ॥ २८ ॥ त्रसकायिक नामप्रकृतिके उदयसे जीव
त्रसकायिक होता है ॥ २९ ॥

अकाइओ णाम क्यं भवदि ? ॥ ३० ॥ खइयाए लद्धीए ॥ ३१ ॥ जीव अकायिक कैसे होता है !॥३०॥ क्षायिक लब्धसे जीव अकायिक होता है ॥३१॥ जोगाणुवादेण मणजोगी वचजोगी कायजोगी णाम क्यं भवदि ? ॥ ३२ ॥ योगमार्गणाके अनुसार जीव मनोयोगी, वचनयोगी और काययोगी कैसे होता है ?॥३२॥ खओवसिमयाए लद्धीए ॥ ३३ ॥

क्षायोपरामिक लब्धिसे जीव मनोयोगी, वचनयोगी और काययोगी होता है ! ॥३३॥

जीवप्रदेशोंके संकोच-विस्ताररूप परिस्पन्दको योग कहते हैं। वह योग तीन प्रकारका है— मनोयोग, वचनयोग और काययोग। मनोवर्गणासे उत्पन्न हुए द्रव्यमनके अवलम्बनसे जो जीवप्रदेशोंका संकोच-विस्तार होता है वह मनोयोग है। भाषावर्गणा सम्बन्धी पुद्रलस्कन्धोंके अवलम्बनसे जो जीवप्रदेशोंका संकोच-विस्तार होता है वह वचनयोग है। तैजसशरीरके विना शेष औदारिक आदि चार शरीरोंके अवलम्बनसे जो जीवप्रदेशोंका संकोच-विस्तार होता है वह काययोग है। जीव क्षयोपशमलिथके द्वारा यथासम्भव इन तीन योगोंसे युक्त होता है। ये तीनों योग चूंकि वीर्यान्तराय और यथासम्भव नोइन्द्रियावरणादिके क्षयोपशमसे होते हैं, अत एव उन्हें क्षायोपशमिक लिथसे उत्पन्न कहा गया है।

अजोगी णामं कथं भवदि ? ॥ ३४ ॥ खहयाए ठद्धीए ॥ ३५ ॥ जीव अयोगी कैसे होता है !॥ ३४ ॥ क्षायिक लब्धिसे जीव अयोगी होता है ॥ ३५ ॥ वेदाणुवादेण इत्थिवेदो पुरिसवेदो णामुंसयवेदो णाम कथं भवदि ? ॥ ३६ ॥ वेदमार्गणाके अनुसार जीव स्त्रीवेदी, पुरुषवेदी और नपुंसकवेदी कैसे होता है !॥ ३६ ॥ चिरत्तमोहणीयस्स कम्मस्स उदएण इत्थि-पुरिस-णानुंसयवेदा ॥ ३७ ॥ चारित्रमोहनीय कमके उदयसे जीव स्त्रीवेदी, पुरुषवेदी और नपुंसकवेदी होता है ॥ ३० ॥

जीव चारित्रमोहनीयके अन्तर्गत नोकषायके भेदभूत स्त्रविदके उदयसे स्त्रिवेदी, पुरुषवेदके उदयसे पुरुषवेदी और नपुंसकवेदके उदयसे नपुंसकवेदी होता है; यह सूत्रका अभिप्राय समझना चाहिये।

अवगद्वेदो णाम कथं भवि १॥ ३८॥ उवसमियाए खड्याए लद्घीए ॥३९॥ जीव अपगतवेदी कैसे होता है।॥३८॥ औपशमिक व क्षायिक लब्धिसे जीव अपगतवेदी होता है॥३९॥

विवक्षित वेदके उदयके साथ उपशमश्रेणिपर आरूढ हुए जीवके मोहनीयका अन्तरकरण करनेके पश्चात् यथायोग्य स्थानमें जो उदयादि अवस्थासे रहित विविक्षत वेदके पुद्गलस्कन्धका सद्भाव रहता है उसका नाम उपशम है। उसकी लिब्ध (प्राप्ति) से जीवकी अपगतवेद अवस्था होती है। इसी प्रकार विवक्षित वेदके उदयके साथ क्षपकश्रेणिपर आरूढ हुए जीवके मोहनीयका अन्तर करके यथायोग्य स्थानमें उस विवक्षित वेदके पुद्गलस्कन्धोंका स्थिति और अनुभागके साथ जीवप्रदेशोंसे सर्वथा पृथक् हो जानेका नाम क्षय है। इससे उत्पन्न आत्मपरिणामकी प्राप्तिसे जीवकी अपगतवेद अवस्था होती है।

कसायाणुवादेण कोधकसाई माणकसाई मायकसाई लोभकसाई णाम कथं भवदि ? ॥ ४० ॥ चरित्तमोहणीयस्स कम्मस्स उदएण ॥ ४१ ॥

कषायमार्गणाके अनुसार जीव क्रोधकषायी, मानकषायी, मायाकषायी और लोभकषायी कैसे होता है ! ॥ ४० ॥ चारित्रमोहनीय कर्मके उदयसे जीव क्रोधकषायी आदि होता है ॥ ४१ ॥

अभिप्राय यह है कि जीव कोधकषायके उदयसे कोधकषायी, मानकषायके उदयसे मानकषायी, मायाकषायके उदयसे मायाकषायी और लोभकषायके उदयसे लोभकषायी होता है।

अकसाई **णाम कथं भवदि ? ॥ ४२ ॥ उवसमियाए खड्याए लद्धीए ॥ ४३ ॥** जीव अकषायी कैसे होता है ? ॥ ४२ ॥ औपशमिक व क्षायिक लब्धिसे जीव अकषायी होता है ॥ ४३ ॥

णाणाणुवादेण मदिअण्णाणी सुदअण्णाणी विभंगणाणी आभिणिबोहियणाणी सुद्रणाणी ओहिणाणी मणपञ्जवणाणी णाम कर्ष भवदि ? ॥ ४४ ॥

ज्ञानमार्गणांके अनुसार जीव मत्यज्ञानी, श्रुताज्ञानी, विभंगज्ञानी, आमिनिबोधिकज्ञानी, श्रुतज्ञानी, अवधिज्ञानी और मनःपर्ययज्ञानी किस प्रकार होता है ? ॥ ४४ ॥

#### खओवसमियाए लद्धीए ॥ ४५॥

क्षायोपशमिक लब्धिसे जीव मत्यज्ञानी आदि होता है ॥ ४५ ॥

अपने अपने आवरणों (मितज्ञानावरणादि) के देशघाति स्पर्धकोंके उदयसे क्षायोपशिमक लिख होती है और उससे जीव मत्यज्ञानी आदि होता है, ऐसा अभिप्राय प्रहण करना चाहिए। केवलणाणी णाम कथं भवदि ? ॥ ४६ ॥ खइयाए लद्धीए ॥ ४७ ॥
जीव केवलज्ञानी कैसा होता है ? ॥ ४६ ॥ क्षायिक लब्धिसे जीव केवलज्ञानी होता है ॥
संजमाणुवादेण संजदो सामाइयच्छेदोवद्वावण-सुद्धिसंजदो णाम कथं भवदि ? ॥
संयममार्गणाके अनुसार जीव संयत तथा सामायिक-छेदोपस्थापना-शुद्धिसंयत कैसे
होता है ? ॥ ४८ ॥

### उवसमियाए खइयाए खओवसमियाए लद्धीए ॥ ४९ ॥

औपशमिक, क्षायिक और क्षायोपशमिक लब्धिसे जीव संयत और सामायिक एवं छेदोपस्थापना शुद्धिसंयत होता है ॥ ४९॥

चूंकि चारित्रमोहनीयके सर्वेषिशमसे उपशान्तकषाय गुणस्थानमें तथा उसीके सर्वथा क्षयसे क्षीणकषायादि गुणस्थानोंमें संयतभाव पाया जाता है, अत एव यहां संयतभावकी उत्पत्ति श्रीपशमिक और क्षायिक लिन्धसे निर्दिष्ट की गई है। इसके अतिरिक्त चार संज्वलन और नौ नोकषायोंके देशघाती स्पर्धकोंके उदयसे भी उक्त संयतभावकी उत्पत्ति देखे जानेसे उसे क्षायोपशमिक लिन्धसे उत्पन्न होनेवाला कहा गया है। सर्वधाति स्पर्धक अनन्तगुणित हीन होकर देशघाति खरूपसे परिणत होते हुए जो उदयमें आते हैं उसमें उनकी अनन्तगुणित हीनताका नाम क्षय तथा उनके देशघाति स्वरूपसे अवस्थित रहनेका नाम उपशम है। इस क्षय और उपशमके साथ उनके उदित रहने रूप अवस्थाका यहां क्षयोपशमखरूपसे ग्रहण करना चाहिये। इस क्षयोपशमकी लिन्धसे संयतभावके साथ सामायिकसंयतभाव तथा छेदोपस्थापनासंयतभाव भी उत्पन्न होता है, अत एव उनकी उत्पत्ति क्षायोपशमिक लिन्धसे भी सूत्रमें निर्दिष्ट की गई है; ऐसा सूत्रका अभिन्नाय समझना चाहिये।

परिहारशुद्धिसंजदो संजदासंजदो णाम कघं भवदि ? ॥५०॥ खओवसमियाए लद्भीए ॥५१॥

जीव परिहारशुद्धिसंयत और संयतासंयत कैसे होता है ! ॥ ५० ॥ क्षायोपशिक लिबसे जीव परिहारशुद्धिसंयत और संयतासंयत होता है ॥ ५१ ॥

सुहुमसांपराइय-सुद्धिसंजदो जहाक्खाद-विहार-सुद्धिसंजदो णाम कथं भवदि १॥ जीव सूक्ष्मसाम्परायिक-शुद्धिसंयत और यथाख्यात-विहारशुद्धिसंयत कैसे होता है १॥५२॥ उवसमियाए खइयाए लद्धीए ॥ ५३॥

औपरामिक और क्षायिक लिब्ध्से जीव सूक्ष्मसाम्परायिक-शुद्धिसंयत और यथाख्यात-विहारशुद्धिसंयत होता है ॥ ५३ ॥

चूंकि उपशामक और क्षपक दोनों ही प्रकारके सूक्ष्मसाम्परायिक गुणस्थानमें सूक्ष्म-साम्परायिक-शुद्धिसंयम पाया जाता है, इसलिये सूक्ष्मसाम्परायिक-शुद्धिसंयमको औपशमिक और क्षायिक लिब्धसे उत्पन्न होनेवाला कहा गया है। यथाख्यातिवहार-शुद्धिसंपम चूंकि उपशान्तकषाय नामक ग्यारहवें गुणस्थानमें औपशमिक लिब्धसे तथा आगे क्षीणकषाय आदि गुणस्थानोंमें क्षायिक लिब्धसे होता है, अत एव उसे भी औपशमिक और क्षायिक लिब्धसे उत्पन्न होनेवाला निर्दिष्ट किया गया है।

• असंजदो णाम कथं भवदि ? ॥ ५४ ॥ संजमघादीणं कम्माणमुद्रएण ॥ ५५ ॥ जीव असंयत कैसे होता है ? ॥ ५४ ॥ संयमका घात करनेवाले कर्मीके उदयसे जीव असंयत होता है ॥ ५५ ॥

दंसणाणुवादेण चक्खुदंसणी अचक्खुदंसणी ओहिदंसणी णाम कथं भविदि !॥ दर्शनमार्गणाके अनुसार जीव चक्षुदर्शनी, अचक्षुदर्शनी और अविदर्शनी कैसे होता है !॥ खओवसिमयाए लद्धीए ॥ ५७॥

क्षायोपरामिक लिब्धसे जीव चक्षुदर्शनी, अचक्षुदर्शनी और अवधिदर्शनी होता है ॥५७॥ केवलदंसणी णाम कथं भवदि ? ॥ ५८ ॥ खडयाए लद्धीए ॥ ५९ ॥

जीव केवलदर्शनी कैसे होता है ? ॥ ५८॥ क्षायिक लब्धिसे जीव केवलदर्शनी होता

लेस्साणुवादेण किण्हलेस्सिओ णीललेस्सिओ काउलेस्सिओ तेउलेस्सिओ पम्म-लेस्सिओ सुकक्रलेस्सिओ णाम कथं भवदि ? ॥ ६० ॥ ओदइएण भावेण ॥ ६१॥

लेश्यामार्गणाके अनुसार जीव कृष्णलेश्या, नीललेश्या, कापोतलेश्या, तेजोलेश्या, पद्मलेश्या और शुक्कलेश्यावाला कैसे होता है ? ॥ ६० ॥ औदियक भावसे जीव कृष्ण आदि उपर्युक्त लेश्याओं-वाला होता है ॥ ६१ ॥

कषायोंके मन्दतमादि छह प्रकारके अनुभागस्पर्धकोंमेंसे चूंकि मन्द्रतम अनुभागस्पर्धकोंके उदयसे शुक्रलेश्या, उनके मन्द्रतर अनुभागस्पर्धकोंके उदयसे पद्मलेश्या, मन्द अनुभागस्पर्धकोंके उदयसे ते नोलेश्या, तीत्र अनुभागस्पर्धकोंके उदयसे कापोतलेश्या, तीत्रतर अनुभागस्पर्धकोंके उदयसे नीलेश्या और तीत्रतम अनुभागस्पर्धकोंके उदयसे कृष्णलेश्या होती है; इसीलिये सूत्रमें उनको उदयक्ति कहा गया है।

अलेस्सिओ णाम कथं भवदि ? ॥ ६२ ॥ खड्याए लद्धीए ॥ ६३ ॥ जीव अलेश्यिक (लेश्यारहित) कैसे होता है ? ॥६२॥ क्षायिक लब्धिसे जीव अलेश्यिक होता है ॥ ६३ ॥

भवियाणुवादेण भवसिद्धिओ अभवसिद्धिओ णाम कधं भवदि ? ॥ ६४ ॥ भव्यमार्गणाके अनुसार जीव भव्यसिद्धिक व अभव्यसिद्धिक कैसे होता है ? ॥ ६४ ॥

पारिणामिएण भावेण ॥ ६५ ॥

परिणामिक भावसे जीव भव्यसिद्धिक व अभव्यसिद्धिक होता है ॥ ६५ ॥ णेव भवसिद्धिओ णोव अभवसिद्धिओ णाम कर्घ भवदि ? ॥ ६६ ॥

जीव न भन्यसिद्धिक न अभन्यसिद्धिक कैसे होता है ? ॥ ६६ ।

खइयाए लद्धीए ॥ ६७ ॥

क्षायिक लब्धिसे जीव न भव्यसिद्धिक न अभव्यसिद्धिक होता है ॥ ६७ ॥

सम्मत्ताणुवादेण सम्माइड्डी णाम कथं भवदि ? ॥ ६८ ॥

सम्यक्त्वमार्गणाके अनुसार जीव सम्यग्दृष्टि कैसे होता है ? ॥ ६८ ॥

उत्रसमियाए खइयाए खओवसमियाए लद्धीए ॥ ६९ ॥

जीव सम्यग्दृष्टि औपरामिक, क्षायिक और क्षायोपरामिक लब्धिसे होता है ॥ ६९ ॥

चूंकि दर्शनमोहनीयके उपशमसे औपशमिक सम्यक्त, उसके क्षयसे क्षायिक सम्यक्त और उसीके क्षयोपशमसे क्षायोपशमिक सम्यक्त्र उत्पन्न होता है; अत एत्र यहां यह निर्दिष्ट किया गया है कि जीव सम्यग्दिष्ट औपशमिक, क्षायिक और क्षायोपशमिक लिब्धसे होता है।

खइयसम्माइट्टी णाम कथं भवदि ? ॥ ७० ॥ खइयाए लद्धीए ॥ ७१ ॥

जीव क्षायिकसम्यग्दृष्टि कैसे होता है ? ॥ ७० ॥ जीव क्षायिकसम्यग्दृष्टि क्षायिक लब्धिसे होता है ॥ ७१ ॥

बेदगसम्मादिष्टी णाम कथं भवदि १।। ७२ ।। खओवसिमयाए लद्धीए ।। ७३ ।। जीव वेदकसम्यग्दिष्ट कैसे होता है १॥ ७२ ॥ जीव वेदकसम्यग्दिष्ट क्षायोपशमिक लिब्धसे होता है ॥ ७३ ॥

उत्रसमसम्माइद्वी णाम कथं भवदि ? ॥ ७४ ॥ उवसमियाए लद्धीए ॥ ७५ ॥ जीव उपरामसम्यग्दृष्टि कैसे होता है ॥ ७४ ॥ जीव उपरामसम्यग्दृष्टि औपरामिक लिन्धिसे होता है ॥ ७५ ॥

सासणसम्माइट्ठी णाम कथं भवदि ? ।। ७६ ।। पारिणामिएण भावेण ।। ७७ ।। जीव सासादनसम्यग्दिष्टि कैसे होता है ? ॥ ७६ ॥ जीव सासादनसम्यग्दिष्टि पारिणामिक भावसे होता है ॥ ७७ ॥

सम्मामिच्छादिद्वी णाम कथं भवदि ? ॥७८॥ खओवसमियाए लद्भीए ॥७९॥ जीव सम्यग्मिथ्यादृष्टि कैसे होता है ? ॥ ७८ ॥ जीव सम्यग्मिथ्यादृष्टि क्षायोपशिक लब्धिसे होता है ॥ ७९ ॥

मिच्छादिद्वी णाम कथं भवदि ? ।। ८० ॥ मिच्छत्तकम्मस्स उदएण ॥ ८१ ॥

जीव मिथ्यादृष्टि कैसे होता है ? ॥८०॥ जीव मिथ्यादृष्टि मिथ्यात्व कर्मके उदयसे होता है ॥
सण्णियाणुवादेण सण्णी णाम कथं भवदि ? ॥८२॥ खओवसमियाए लद्भीए ॥
संज्ञीमार्गणाके अनुसार जीव संज्ञी कैसे होता है ? ॥८२॥ जीव संज्ञी क्षायोपरामिक
लब्धिसे होता है ॥८३॥

असण्धी णाम कथं भवदि ? ।। ८४ ।। ओदइएण भावेण ।। ८५ ।।

जीव असंज्ञी कैसे होता है ! | ८४ | | जीव असंज्ञी औदियक भावसे होता है | ८५ | | णेव सण्णी णेव असण्णी णाम कथं भविदि ! | ८६ | | खड्याए लद्धीए | ८७ | | जीव न संज्ञी न असंज्ञी कैसे होता है ! | ८६ | | जीव न संज्ञी न असंज्ञी कैसे होता है ! | ८६ | जीव न संज्ञी न असंज्ञी क्षायिक लिधसे होता है | ८७ | |

ज्ञानावरणके निर्मूल विनाशसे जो जीवका परिणाम होता है उसका नाम क्षायिक लब्धि है। उससे जीवकी न संज्ञी और न असंज्ञी अवस्था होती है।

आहाराणुवादेण आहारो णाम कथं भवदि १॥८८॥ ओदइएण भावेण ॥८९॥ आहारमार्गणाके अनुसार जीव आहारक कैसे होता है १॥८८॥ जीव आहारक औदियक भावसे होता है ॥ ८९॥

औदारिक, वैक्रियिक और आहारक इन तीन शरीर नामकर्मीके उदयसे जीव आहारक होता है, यह अभिप्राय समझना चाहिये।

अणाहारो णाम कथं भवदि ? ॥ ९०॥ ओदइएण भावेण पुण खइयाए लद्भीए॥ जीव अनाहारक कैसे होता है ! ॥ ९०॥ जीव अनाहारक औदयिक भावसे तथा क्षायिक लिबसे होता है ॥ ९१॥

अभिप्राय यह है कि अयोगिकेवली और सिद्धोंके जो अनाहारक अवस्था होती है वह क्षायिक लब्धिसे होती है, क्योंकि, उनके ऋमराः धातिया कर्मोंका और समस्त कर्मोंका क्षय हो चुका है। किन्तु विम्रहगतिमें जो अनाहारक अवस्था होती है वह औदयिक भावसे होती है, क्योंकि, विम्रहगतिमें सभी कर्मोंका उदय पाया जाता है।

॥ एक जीवकी अपेक्षा स्वामित्वानुयोगद्वार समाप्त हुआ ॥ १ ॥

# २. एगजीवेण कालो

एगजीवेण कालाणुगमेण गदियाणुवादेण णिरयगदीए णेरइया केवचिरं कालादी होति ? ॥ १ ॥

एक जीवकी अपेक्षा कालानुगमसे गतिमार्गणाके अनुसार नरकगतिमें नारकी जीव कितने काल रहते हैं ! ॥ १ ॥

जहण्णेण दसवस्ससहस्साणि ॥ २ ॥

एक जीवकी अपेक्षा नारकी जीव नरकगतिमें कमसे कम दस हजार वर्ष रहते हैं ॥२॥. उक्कस्त्रेण तेत्तीसं सागरोवमाणि ॥ ३॥

वे अधिकसे अधिक वहां तेतीस सागरोपम काल तक रहते हैं॥ ३॥

षढमाए पुढवीए णेरइया केवचिरं कालादो होंति ? ॥ ४ ॥

प्रथम पृथिवीमें नारकी जीव कितने काल तक रहते हैं ? ॥ ४ ॥

जहण्णेण दसवासहस्साणि ॥ ५ ॥

नारकी जीव प्रथम पृथिवीमें एक जीवकी अपेक्षा कमसे कम दस हजार वर्ष रहते हैं ॥५॥ उक्कम्मेण सागरीवमं ॥ ६॥

वे प्रथम पृथिवीमें अधिकसे अधिक एक सागरोपम काल रहते हैं ॥ ६ ॥

विदियाए जाव सत्तमाए पुढवीए णेरइया केविचरं कालादो होति ? ॥ ७ ॥

दूसरी पृथिवीसे छेकर सातवीं पृथिवी तकके नारकी जीव नरकगतिमें कितने काळ तक रहते हैं !॥ ७॥

जहण्णेण एक्क तिष्णि सत्त दस सत्तारस बाबीस सागरीवमाणि सादिरेयाणि ॥८॥

वे कमसे कम दूसरी पृथिवीमें कुछ ( एक समय ) अधिक एक, तीसरीमें कुछ अधिक तीन, चौथीमें कुछ अधिक सात, पांचवीमें कुछ अधिक दस, छठीमें कुछ अधिक सत्तरह और सातवींमें कुछ अधिक बाईस सागरोपम काल तक रहते हैं ॥ ८॥

उक्कस्सेण तिण्णि सत्त दस सत्तारस बाबीस तेत्तीसं सागरोवमाणि ॥ ९ ॥

नारकी जीव द्वितीयादि पृथिवियोंमें अधिकसे अधिक ऋमशः तीन, सात, दस, सत्तरह, बाईस और तेतीस सागरोपम काळ तक रहते हैं ॥ ९ ॥

तिरिक्खगदीए तिरिक्खो केवचिरं कालादो होदि ? ॥ १० ॥

तिर्यंचगतिमें जीय तिर्यंच कितने काल रहता है ? ॥ १० ॥

जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं ॥ ११ ॥

तिर्यंचगतिमें जीव तिर्यंच कमसे कम एक क्षुद्रभवग्रहण काल रहता है ॥ ११ ॥ यह जम्रन्य काल तिर्यंच लब्ध्यपर्याप्तकोंमें पाया जाता है ।

उष्करसेण अणंतकालमसंखेज्जपोग्गलपरियट्टं ॥ १२॥

तिर्यंचगतिमें जीव तिर्यंच अधिकसे अधिक असंख्यात पुद्गलपरिवर्तन प्रमाण अनन्त काल तक रहता है ॥ १२ ॥

पंचिदियतिरिक्ख-पंचिदियतिरिक्खपज्जत्त-पंचिदियतिरिक्खजोणिणी केवचिरं कालादो होंति ? ॥ १३ ॥

जीव पंचेन्द्रिय तिर्थंच, पंचेन्द्रिय तिर्थंच पर्याप्त और पंचेन्द्रिय तिर्थंच योनिमती कितने काल रहते हैं ? ॥ १३ ॥

### जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं अंतोम्रहुत्तं ॥ १४ ॥

जीव कमसे कम क्षुद्रभवप्रहण काल और अन्तर्भुहूर्त काल तक पंचेन्द्रिय तिर्यंच, पंचेन्द्रिय तिर्यंच पर्याप्त और पंचेन्द्रिय तिर्यंच योनिमती रहते हैं ॥ १४ ॥

अभिप्राय यह है कि पंचेन्द्रिय तिर्थंचोंका जधन्य काल क्षुद्र भवग्रहण प्रमाण तथा पंचेन्द्रिय तिर्थंच पर्याप्त व पंचेन्द्रिय तिर्यंच योनिमती इन दोनोंका जधन्य काल अन्तर्मुहूर्त प्रमाण है। चूंकि सामान्य तिर्थंचोंमें अपर्याप्त जीवोंकी भी सम्भावना है, अतएव उनका वह जधन्य काल सूत्रमें क्षुद्र भवग्रहण प्रमाण निर्दिष्ट किया गया है।

# उक्कस्सेण तिण्णि पलिदोवमाणि पुट्यकोडिपुधत्तेणब्भहियाणि ॥ १५ ॥

जीव पंचेन्द्रिय तिर्यंच, पंचेन्द्रिय तिर्यंच पर्याप्त और पंचेन्द्रिय तिर्यंच योनिमती अधिकसे अधिक पूर्वकोटिपृथक्त्वसे अधिक तीन पत्योपम प्रमाण काल तक रहते हैं ॥ १५॥

पूर्वकोटिपृथक्त्वसे यहां क्रमसे पंचानवै (९५), सैंतालीस (४७) और पन्द्रह (१५) पूर्वकोटियोंको म्रहण करना चाहिये।

### पंचिंदियतिरम्खअपज्जता केवचिरं कालादो होंति ? ॥ १६ ॥

जीव पंचेन्द्रिय तिर्थंच अपर्याप्त कितने काल रहते हैं ? ॥ १६ ॥

#### जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं ॥ १७ ॥

जीव पंचेन्द्रिय तिर्थंच अपर्याप्त कमसे कम क्षुद्रभवग्रहण काल तक रहते हैं ॥ १७ ॥ उक्कस्सेण अंतोग्रहुत्तं ॥ १८ ॥

जीव पंचेन्द्रिय तिर्यंच अपर्याप्त अधिकसे अधिक अन्तर्मुहूर्त काल तक रहते हैं ॥ १८॥ मणुसगदीए मणुसा मणुसपज्जत्ता मणुसिणी केविचरं कालादी होंति ? ॥ १९॥ मनुष्यगतिमें जीव मनुष्य, मनुष्य पर्याप्त और मनुष्यनी कितने काल रहते हैं ? ॥ १९॥

### जहण्येण खुद्दाभवग्गहणमंतीस्रहत्तं ॥ २० ॥

जीव मनुष्य, मनुष्य पर्याप्त और मनुष्यिनी कमसे कम क्षद्रभवप्रहण मात्र और अन्तर्मुहूर्त काल तक रहते हैं ॥ २०॥

सामान्य मनुष्योंका जवन्य काल क्षुद्रभवप्रहण प्रमाण है, क्योंकि, उनमें मनुष्य अपर्याप्तकोंकी भी सम्भावना है। किन्तु मनुष्य पर्याप्त और मनुष्यनियोंका वह जघन्य काल अन्तर्महर्त मात्र है. क्योंकि, उनकी इससे हीन आयु नहीं पायी जाती।

### उक्कस्सेण तिष्णि पलिदोवमाणि पुन्वकोडिपुधत्तेणन्महियाणि ॥ २१ ॥

जीव मनुष्य, मनुष्य पर्याप्त और मनुष्यिनी अधिकसे अधिक पूर्वकोटिपृथक्त्यसे अधिक तीन पल्योपम काल तक रहते हैं ॥ २१ ॥

पूर्वकोटिपृथक्त्वसे यहां ऋगसे सैंतालीस (४७), तेईस (२३) और सात (७) पूर्वकोटियोंको प्रहण करना चाहिये।

मणुस्सअपजत्ता केवचिरं कालादो होति ? ॥ २२ ॥

जीव मनुष्य अपर्याप्त कितने काल रहते हैं ? ॥ २२ ॥

जहण्णेण खुद्दाभवम्महणं ॥ २३ ॥

जीव मनुष्य लब्ध्यपर्याप्त कमसे कम क्षुद्रभवप्रहण मात्र काल रहते हैं ॥ २३ ॥

उक्कस्सेण अंतोम्रहृतं ॥ २४ ॥

वे मनुष्य अपर्याप्त अधिकसे अधिक अन्तर्मुहर्त काल रहते हैं ॥ २४ ॥

देवगदीए देवा केवचिरं कालादो होंति ? ॥ २५ ॥

देयगतिमें जीव देय कितने काल रहते हैं ॥ २५ ॥

जहण्लेण दसवाससहस्साणि ॥ २६ ॥

देवगतिमें जीव देव कमसे कम दस हजार वर्ष रहते हैं ॥ २६ ॥

उक्कस्मेण तेत्तीमं सागरोवमाणि ॥ २७ ॥

देवगतिमें जीत्र देव अधिकसे अधिक तेतीस सागरोपम काल तक रहते हैं ॥ २७ ॥

भवणवासिय-वाणवेंतर-जोदिसियदेवा केवचिरं कालादो होंति ? ॥ २८ ॥

जीव भवनवासी, वानव्यन्तर और ज्योतिषी देव कितने काल रहते हैं ? ॥ २८ ॥

जहण्णेण दसवाससहस्साणि दसवाससहस्साणि पलिदोवमस्स अद्रमभागो ॥२९॥

जीव भवनवासी, वानव्यन्तर व ज्योतिषी देव कमसे कम क्रमशः दस हजार वर्ष, दस हजार वर्ष और पल्योपमके अष्टम भाग तक रहते हैं ॥ २९ ॥

उक्कस्सेण सागरीवर्म सादिरेयं, पलिदोवमं सादिरेयं, पलिदोवमं सादिरेयं ॥३०॥

वे भवनवासी, वानव्यन्तर व ज्योतिषी देव अधिकसे अधिक क्रमशः साधिक एक सागरोपम, साधिक एक पत्योपम व साधिक एक पत्योपम काल तक रहते हैं॥ ३०॥

सोहम्मीसाणपहुि जाव सदर-सहस्सारकप्यवासियदेवा केवचिरं कालादो होंति ?॥ जीव सौधर्म-ईशानसे लेकर शतार-सहस्सार कल्प पर्यन्त कल्पवासी देव कितने काल रहते हैं ?॥ ३१॥

जहण्णेण पिलदोत्रमं वे सत्त दस चोद्दस सोलस सागरोत्रमाणि सादिरयाणि ॥३२॥ जीत्र सौधर्म-ईशानसे लेकर शतार-सहरसार तक कल्पवासी देव कमसे कम क्रमशः साधिक एक पल्योपम, दो सागरोपम, सात सागरोपम, दस सागरोपम, चौदह सागरोपम और सोल्ह सागरोपम काल तक रहते हैं ॥ ३२ ॥

उक्करसेण वे सत्त दस चोदस सोलस अद्वारस सागरोवमाणि सादिरेयाणि ॥३३॥ उत्कर्षसे साधिक दो, सात, दस, चौदह, सोल्ह व अठारह सागरोपम काल तक जीव कमशः उक्त सौधर्म-ईशान आदि कल्पवासी देव रहते हैं ॥ ३३॥

आणदप्पहुडि जाव अवराइदिवमाणवासियदेवा केवचिरं कालादो होंति ? ॥ ३४ ॥ जीव आनत कल्पसे ठेकर अपराजित विमान तक विमानवासी देव कितने काल रहते हैं ? ॥

जहण्णेण अद्वारस वीसं वावीसं तेवीसं चउवीसं पणुवीसं छच्वीसं सत्तावीसं अद्वावीसं एगुणतीसं तीसं एकत्तीसं वत्तीसं सागरीवमाणि सादिरेयाणि ॥ ३५॥

जीव उक्त आनत आदि अपराजित विमानवासी देव कमसे कम क्रमशः साधिक अठारहर बीस, बाईस, तेईस, चौबीस, पचीस, छन्बीस, सत्ताईस, अट्टाईस, उनतीस, तीस, इकतीस व बत्तीस सागरोपम काल तक रहते हैं॥ ३५॥

उक्कस्सेण बीसं बाबीसं तेत्रीसं चउवीसं पणुवीसं छव्वीसं सत्तावीसं अट्ठावीसं एगुणतीसं तीसं एकत्तीसं बत्तीसं तेत्तीसं सागरोवमाणि ॥ ३६॥

जीव उक्त आनत-प्राणत आदि विमानवासी देव अधिकसे अधिक क्रमसे बीस, बाईस, तेईस, चौर्बास, पञ्चीस, छब्बीस, सत्ताईस, अट्टाईस, उनतीस, तीस, इकतीस, बत्तीस और तेतीस सागरोपम काळ तक रहते हैं ॥ ३६॥

सव्बद्धसिद्धियिनाणवासियदेवा केविचरं कालादो होंति ? ॥ ३७ ॥ जीव सर्वार्थसिद्धि विमानवासी देव कितने काल रहते हैं ? ॥ ३७ ॥ जहण्युक्कस्सेण तेत्तीसं सागरोवमाणि ॥ ३८ ॥ जीव सर्वार्थसिद्धिविमानवासी देव कमसे कम और अधिकसे अधिक भी तेतीस सागरोपम

काल तक रहते हैं ॥ ३८ ॥

इंदियाणुवादेण एइंदिया केवचिरं कालादो होंति ? ॥ ३९ ॥

इन्द्रियमार्गणाके अनुसार जीव एकेन्द्रिय कितने काल रहते हैं ? ॥ ३९ ॥

जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं ॥ ४० ॥

जीव एकेन्द्रिय कमसे कम क्षुद्रभवग्रहण काल तक रहते हैं॥ ४०॥

उक्कस्सेण अणंतकालमसंखेज्जपोग्गलपरियट्टं ॥ ४१ ॥

जीव एकेन्द्रिय अधिकसे अधिक असंख्यात पुदुलपरिवर्तन प्रमाण अनन्त काल तक रहते हैं ॥

बादरेइंदिया केवचिरं कालादो होंति ? ॥ ४२ ॥

जीव बादर एकेन्द्रिय कितने काल रहते हैं ? ॥ ४२ ॥

जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं ॥ ४३ ॥

जीव बादर एकेन्द्रिय कमसे कम क्षुद्रभवग्रहण मात्र काल तक रहते हैं ॥ ४३ ॥

उक्कस्तेण अंगुलस्स असंखेज्जदिभागो असंखेज्जासंखेज्जाओ ओसप्पिणि-उस्सप्पिणीओ ॥ ४४ ॥

जीव बादर एकेन्द्रिय अधिकसे अधिक अंगुलके असंख्यातर्वे भाग मात्र असंख्यातासंख्यात अवसर्पिणी और उत्सर्पिणी प्रमाण काल तक रहते हैं ॥ ४४ ॥

बादरएइंदियपज्जत्ता केवचिरं कालादो होति ? ॥ ४५ ॥

जीव बादर एकेन्द्रिय पर्याप्त कितने काल रहते हैं ? ॥ ४५ ॥

जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ ४६ ॥

जीव बादर एकेन्द्रिय पर्यात कमसे कम अन्तर्मुहूर्त काळ रहते हैं ॥ ४६ ॥

उक्कस्मेण संखेडजाणि वासमहस्माणि ॥ ४७ ॥

वे अधिकसे अधिक संख्यात हजार वर्षों तक बादर एकेन्द्रिय पर्याप्त रहते हैं ॥ ४७ ॥

बादरेइंदियअपज्जत्ता केवचिरं कालादो होंति ? ॥ ४८ ॥

जीव बादर एकेन्द्रिय अपर्याप्त कितने काल रहते हैं ! ॥ ४८ ॥

जहण्णेण खुद्दाभवमाहणं ॥ ४९ ॥

जीव बादर एकेन्द्रिय अपर्याप्त कमसे कम क्षुद्रभवप्रहण काल तक रहते हैं ॥ ४९ ॥

उक्कस्सेण अंतोम्रहत्तं ॥ ५० ॥

वे अधिकसे अधिक अन्तर्मुहूर्त काळ तक एकेन्द्रिय बादर अपर्याप्त रहते हैं ॥ ५० ॥

सुहुमेइंदिया केवचिरं कालादो होंति ? ॥ ५१ ॥

जीव सूक्ष्म एकेन्द्रिय कितने काल रहते हैं ? ॥ ५१ ॥

जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं ॥ ५२ ॥

जीव सूक्ष्म एकेन्द्रिय कमसे कम क्षुद्रभवग्रहण काल तक रहते हैं ॥ ५२ ॥

उक्कस्सेण असंखेज्जा लोगा ॥ ५३ ॥ वे अधिकसे अधिक असंख्यात लोक प्रमाण काल तक सूक्ष्म एकेन्द्रिय रहते हैं ॥ ५३ ॥

सुहुमेइंदिया पज्जत्ता केवचिरं कालादो होंति? ॥ ५४ ॥

जीव सूक्ष्म एकेन्द्रिय पर्याप्त कितने काल रहते हैं ? ॥ ५४ ॥

जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ ५५ ॥

जीव सूक्ष्म एकेन्द्रिय पर्याप्तक कमसे कम अन्तर्मुहूर्त काल तक रहते हैं ! ॥ ५५ ॥ उक्कस्सेण अंतोमुहुत्तं ॥ ५६ ॥

वे अधिकसे अधिक अन्तर्मुहूर्त काल तक सूक्ष्म एकेन्द्रिय पर्याप्तक रहते हैं ॥ ५६ ॥ सुहुमेइंदियअपज्जत्ता केवचिरं कालादो होंति ? ॥ ५७ ॥

जीव सूक्ष्म एकेन्द्रिय अपर्याप्तक कितने काल रहते हैं ॥ ५७ ॥

जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं ॥ ५८ ॥

जीव सूक्ष्म एकेन्द्रिय अपर्याप्त कमसे कम क्षुद्रभवग्रहण काल तक रहते हैं ॥ ५८॥ उक्कस्सेण अंतोग्रहुत्तं ॥ ५९॥

वे अधिकसे अधिक अन्तर्मुहूर्त काल तक सूक्ष्म एकेन्द्रिय अपर्याप्तक रहते हैं ?॥ ५९॥ बीइंदिया तीइंदिया चडरिंदिया बीइंदिय-तीइंदिय-चडरिंदियपज्जत्ता केविचरं कालादो होंति ?॥ ६०॥

जीव द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय, तथा द्वीन्द्रिय पर्याप्त, त्रीन्द्रिय पर्याप्त व चतुरिन्द्रिय पर्याप्त कितने काळ रहते हैं १॥ ६०॥

जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणमंत्रोम्रहुत्तं ॥ ६१ ॥

जीव द्वोन्द्रिय, त्रीन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय कमसे कम क्षुद्रभवग्रहण मात्र काल तथा द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय पर्याप्त कमसे कम अन्तर्मुहूर्त काल तक रहते हैं ॥ ६१॥

उक्कस्सेण संखेजजाणि वाससहस्साणि ॥ ६२ ॥

वे अधिकसे अधिक संख्यात हजार वर्षों तक द्वीन्द्रियादि पर्याप्त रहते हैं ॥ ६२ ॥ बीइंदिय-तीइंदिय-चउरिंदियअपज्जत्ता केविचरं कालादो होंति ? ॥ ६३ ॥

जीत्र द्वीन्द्रिय अपर्याप्त, त्रीन्द्रिय अपर्याप्त व चतुरिन्द्रिय अपर्याप्त कितने काल रहते हैं ?॥ जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं ॥ ६४॥

वे कमसे कम क्षुद्रभवप्रहण काल तक द्वीन्द्रियादि अपर्याप्त रहते हैं ॥ ६४ ॥ उक्कस्सेण अंतोमुहुत्तं ॥ ६५ ॥

अधिकसे अधिक वे अन्तर्मुहूर्त काल तक द्वीन्द्रियादि अपर्याप्त रहते हैं ॥ ६५ ॥ पंचिंदिय-पंचिंदियपज्जत्ता केवचिरं कालादो होंति ? ॥ ६६ ॥

जीव पंचेन्द्रिय व पंचेन्द्रिय पर्याप्त कितने काल रहते हैं 🐉 ६६ ॥

# जहण्णेण खुदाभवग्गहणमंतोमुहुत्तं ॥ ६७ ॥

वे कमसे कम क्षुद्रभवग्रहण काल व अन्तर्मुहूर्त काल तक क्रमसे पंचेन्द्रिय व पंचेन्द्रिय पर्याप्त रहते हैं॥ ६७॥

उक्कस्सेण सागरोवमसहस्साणि पुत्रकोडिपुधत्तेणब्महियाणि सागरोवमसदपुधत्तं ॥ अधिकसे अधिक वे पूर्वकोटिपृथक्त्वसे अधिक सागरोपमसहस्र व सागरोपमशतपृथक्त्व काल

तक कमशः पंचेन्द्रिय व पंचेन्द्रिय पर्याप्त रहते हैं ॥ ६८॥

### पंचिंदियअपज्जना केवचिरं कालादो होंति ? ॥ ६९ ॥

जीव पंचेन्द्रिय अपर्याप्त कितने काल रहते हैं ? ॥ ६९ ॥

#### जहण्णेण खुद्दाभवम्महणं ॥ ७० ॥

वे कमसे कम क्षुद्रभवग्रहण काल तक पंचेन्द्रिय अपर्याप्त रहते हैं ॥ ७० ॥ उक्कस्सेण अंतोम्रहर्सं ॥ ७१॥

अधिकसे अधिक वे अन्तर्भृहर्त काल तक पंचेन्द्रिय अपर्याप्त रहते हैं ॥ ७१ ॥

कायाणुवादेण पुढविकाइया आउकाइया तेउकाइया वाउकाइया केविचरं कालादी होति ? ॥ ७२ ॥

कायमार्गणाके अनुसार जीव पृथिवीकायिक, अष्कायिक, तेजकायिक और वायुकायिक कितने काल रहते हैं ? ॥ ७२ ॥

### जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं ॥ ७३ ॥ उक्कस्सेण असंखेज्जा लोगा ॥ ७४ ॥

जीव कमसे कम क्षुद्रभवग्रहण काल तक पृथिवीकायिक, अप्कायिक, तेजकायिक और वायुकायिक रहते हैं ॥७३॥ तथा अधिकसे अधिक वे असंख्यात लोक प्रमाण काल तक पृथिवीकायिक अप्कायिक, तेजकायिक व वायुकायिक रहते हैं ॥ ७४॥

बादरपुढवि-बादरआउ-बादरतेउ-बादरवाउ-बादरवणफादियत्तेयसरीरा केविचरं

#### कालादी इंति ? ॥ ७५ ॥

जीव बादर पृथिवीकायिक, बादर अष्कायिक, बादर तेजकायिक, बादर वायुकायिक और -बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीर कितने काल रहते हैं ? ॥ ७५ ॥

### जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं ॥ ७६ ॥ उक्कस्सेण कम्मद्विदी ॥ ७७ ॥

जीत्र कमसे कम क्षुद्रभवग्रहण काल तक उपर्युक्त बादर पृथिवीकायादि रहते हैं॥ ७६॥ अधिकसे अधिक वे कर्मस्थिति ( ৩০ को. को. सा. ) काल तक बादर पृथिवीकायादि रहते हैं॥ ७७॥

बादरपुढविकाइय-बादरआउकाइय-बादरतेउकाइय-बादरवाउकाइय-बादरवणप्कदि-काइयपत्तेयसरीरपज्जत्ता केवचिरं कालादो होंति ? ॥ ७८ ॥

जीत्र बादर पृथित्रीकायिक, बादर अप्कायिक, बादर तेजकायिक, बादर वायुकायिक और बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीर पर्याप्त कितने काल रहते हैं ? ॥ ७८ ॥

जहण्णेण अंतोधुहुत्तं ॥ ७९ ॥ उक्कस्सेण संखेज्जाणि वाससहस्साणि ॥ ८० ॥

जीव कमसे कम अन्तर्मुहूर्त काल तक बादर पृथिवीकायिक आदि पर्याप्त रहते हैं ॥७९॥ अधिकसे अधिक वे संख्यात हजार वर्षों तक बादर पृथिवीकायिकादि पर्याप्त रहते हैं ॥ ८०॥

जीव उत्कर्षसे बादर पृथिवीकायिक पर्याप्तकोंमें वाईस हजार (२२०००) वर्ष, बादर अप्कायिक पर्याप्तकोंमें सात हजार (७०००) वर्ष, बादर तेजकायिक पर्याप्तकोंमें तीन (३) दिन, बादर वायुकायिक पर्याप्तकोंमें तीन हजार (३०००) वर्ष और बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीर पर्याप्तकोंमें दस हजार (१००००) वर्ष तक रहते हैं; यह इस सूत्रका अभिप्राय समझना चाहिये।

बादरपुढवि-बादरआउ-बादरतेउ-बादरवाउ-बादरवणप्फदिपत्तेयसरीरअपञ्जता केव-चिरं कालादो होति ? ॥ ८१ ॥

जीव वादर पृथिवीकायिक, बादर अप्कायिक, बादर तेजकायिक, बादर वायुकायिक और बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येकशारीर अपर्याप्त कितने काल रहते हैं ? ॥ ८१ ॥

# जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं ॥ ८२ ॥ उक्कस्सेण अंतोमुहुत्तं ॥ ८३ ॥

जीव कमसे कम क्षुद्रभवग्रहण काल तक वादर पृथिवीकायिक आदि अपर्यात रहते हैं।।८२।।अधिकसे अधिक वे अन्तर्मुहूर्त काल तक बादर पृथिवीकायिक आदि अपर्यात रहते हैं।।८३॥

सुहुमपुढविकाइया सुहुमआउकाइया सुहुमतेउकाइया सुहुमवाउकाइया सुहुम-वणफादिकाइया सुहुमणिगोदजीवा पज्जत्ता अपज्जत्ता सुहुमेइंदियपज्जत्तापज्जत्ताणं भंगो ॥

सूक्ष्म पृथिवीकायिक, सूक्ष्म अप्कायिक, सूक्ष्म तेजकायिक, सूक्ष्म वायुकायिक, सूक्ष्म वनस्पतिकायिक और सूक्ष्म निगोद जीव तथा इन्हींके पर्याप्त व अपर्याप्त जीवोंके कालकी प्ररूपणा क्रमसे सूक्ष्म एकेन्द्रिय, सूक्ष्म एकेन्द्रिय पर्याप्त व सूक्ष्म एकेन्द्रिय अपर्याप्तोंके समान है ॥ ८४ ॥

#### वणप्कदिकाइया एइंदियाणं भंगो ॥ ८५॥

वनस्पतिकायिक जीवोंके कालकी प्ररूपणा एकेन्द्रिय जीवोंके समान है ॥ ८५ ॥

णिगोदजीवा केवचिरं कालादो होति ? ॥ ८६ ॥

प्राणी निगोद जीय कितने काल रहते हैं ? ॥ ८६ ॥

जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं ॥ ८७ ॥ उपकस्सेण अड्ढाइज्जपोग्गलपरियद्वं ॥८८॥

प्राणी जघन्यसे क्षुद्रभवप्रहण काल तक निगोद जीव रहते हैं ॥ ८७ ॥ अधिकसे अधिक वे अढाई पुद्रलपरिवर्तन प्रमाण काल तक निगोद जीव रहते हैं ॥ ८८ ॥

# बादरणिगोदजीवा बादरपुढविकाइयाणं भंगो ॥ ८९ ॥

बादर निगोद जीवोंका काल बादर पृथिवीकायिकोंके समान है ॥ ८९ ॥

तसकाइया तसकाइयपज्जत्ता केवचिरं कालादो होंति ? ॥ ९० ॥

जीव त्रसकायिक और त्रसकायिक पर्याप्त कितने काल रहते हैं ? ॥ ९० ॥

जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं, अंतोग्रहत्तं ॥ ९१ ॥

जीव त्रसकायिक और त्रसकायिक पर्याप्त जधन्यसे ऋमराः क्षुद्रभवग्रहण और अन्तर्मुहूर्त काल तक रहते हैं ॥ ९१ ॥

उन्करसेण वे सागरोवमसहस्साणि पुत्रवकोडिपुधत्तेणब्भहियाणि वे सागरोवम-सहस्साणि ॥ ९२ ॥

अधिकसे अधिक वे पूर्वकोटिपृथक्त्वसे अधिक दो सागरोपमसहस्र और केवल दो सागरोपमसहस्र काल तक ऋमशः त्रसंकायिक और त्रसंकायिक पर्याप्त रहते हैं॥ ९२॥

तसकाइयअपज्जत्ता केवचिरं कालादो होंति ? ॥ ९३ ॥

जीव त्रसकायिक अपर्याप्त कितने काल रहते हैं 🛭 ९३ ॥

जहण्णेण खुद्दाभवम्महणं ॥ ९४ ॥ उक्कस्सेण अंतोग्रहुत्तं ॥ ९५ ॥

जीव त्रसकायिक अपर्याप्त कमसे कम क्षुद्रभवग्रहण काल तक रहते हैं ॥ ९४ ॥ अधिकसे अधिक वे अन्तर्मुहूर्त काल तक त्रसकायिक अपर्याप्त रहते हैं ॥ ९५ ॥

> जोगाणुनादेण पंचमणजोगी पंचवचिजोगी केवचिरं कालादो होंति ? ॥ ९६ ॥ योगमार्गणाके अनुसार जीव पांच मनोयोगी और पांच वचनयोगी कितने काल रहते हैं ? ॥

जहण्णेण एगसमञ्जो ॥ ९७॥

जीव पांच मनोयोगी और पांच वचनयोगी कमसे कम एक समय रहते हैं ॥ ९७ ॥ उदाहरणार्थ कोई एक जीव काययोगी था। वह काययोग कालके समाप्त हो जानेपर मनोयोगी हो गया और उस मनोयोगके साथ एक समय मात्र रहकर द्वितीय समयमें मरणको प्राप्त होता हुआ फिरसे काययोगी हो गया। इस प्रकारसे मनोयोगका जधन्य काल एक समय प्राप्त हो जाता है। अथवा, वही काययोगी जीव काययोगकालके समाप्त हो जानेपर मनोयोगी हो गया और फिर द्वितीय समयमें व्याघातको प्राप्त होता हुआ फिरसे काययोगी हो गया। इस तरह दूसरे प्रकारसे भी मनोयोगका जघन्य काल एक समय प्राप्त हो जाता है। इसी प्रकारसे शेष चार मनोयोगों और पांच वचनयोगोंके भी जघन्य कालको समझ लेना चाहिये।

### उक्कस्सेण अंतोम्रहुत्तं ॥ ९८ ॥

जीव पांच मनोयोगी और पांच वचनयोगी अधिकसे अधिक अन्तर्मुहूर्त काल तक रहते हैं ॥ कारण यह कि जीव अविवक्षित योगसे विवक्षित योगको प्राप्त होकर उसके साथ अधिकसे अधिक अन्तर्मुहूर्त काल ही रह सकता है ।

### कायजोगी केवचिरं कालादो होदि ? ॥ ९९ ॥

जीव काययोगी कितने काल रहता है ? ॥ ९९ ॥

जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ १०० ॥ उक्कस्सेण अणंतकालमसंखेळपोग्गलपरियट्टं ॥

जीव काययोगी कमसे कम अन्तर्मुहूर्त काल रहता है।। १०० ॥ अधिकसे अधिक वह असंख्यात पुद्रलपरिवर्तन प्रमाण अनन्त काल तक काययोगी रहता है।। १०१॥

# ओरालियकायजोगी केवचिरं कालादो होदि ?॥ १०२ ॥

जीव औदारिककाययोगी कितने काल रहता है।। १०२॥

जहण्णेण एगसमओ ॥ १०३ ॥ उक्तस्तेण वात्रीसं वाससहस्साणि देखणाणि ॥

जीव औदारिककाययोगी कमसे कम एक समय रहता है ॥ १०३ ॥ अधिकसे अधिक वह बाईस हजार वर्षों तक औदारिककाययोगी रहता है ॥ १०४ ॥

### ओरालियमिस् सकायजोगी वेउन्वियकायजोगी आहारकायजोगी केवचिरं कालादो होदि ? ॥ १०५ ॥

जीव औदारिकमिश्रकाययोगी, वैक्रियिककाययोगी और आहारककाययोगी कितने काल रहता है ?॥ १०५॥

#### जहण्णेण एगसमओ ॥ १०६ ॥

जीव औदारिकमिश्रकाययोगी आदि कमसे कम एक समय रहता है ॥ १०६॥

औदारिकिमिश्रकाययोगका यह एक समयरूप जघन्य काल दण्डसमुद्धातसे कपाट-समुद्धातको प्राप्त हुए सयोगिकेक्लीके पाया जाता है, क्योंकि, उस अवस्थामें उनके औदारिक-मिश्रकाययोगको छोड़कर अन्य योगकी सम्भावना नहीं है। वैक्रियिककाययोगका वह एक समयरूप जघन्य काल उसके पाया जाता है जो कि मनोयोग अथवा वचनयोगसे वैकिथिककाय-योगको प्राप्त होकर दितीय समयमें मरणको प्राप्त हो गया है। इसका कारण यह है कि मरनेके प्रथम समयमें कार्मणकाययोग, औदारिकिमिश्रकाययोग और वेकिथिकिमिश्रकाययोगको छोड़कर वह वैकिथिककाययोग नहीं पाया जाता है। आहारककाययोगका वह सूत्रोक्त काल उस प्रमक्तसंयत जीवके पाया जाता है जो मनोयोग अथवा वचनयोगसे आहारक काययोगको प्राप्त होकर दितीय समयमें या तो मरणको प्राप्त हो गया है या मूल शरीरमें प्रविष्ट हो गया है, क्योंकि, मरनेके प्रथम समयमें और मूल शरीरमें प्रविष्ट होनेके प्रथम समयमें आहारककाययोग नहीं पाया जाता है।

### उक्स्सेण अंतोमुहुत्तं ॥ १०७॥

अधिकसे अधिक वह अन्तर्मुहूर्त काल तक औदारिकमिश्रकाययोगी आदि रहता है ॥ वेउन्त्रियमिस्सकायजोगी आहारिमस्सकायजागी केविचरं कालादो होदि १॥ जीव वैक्रियिकमिश्रकाययोगी और आहारकामिश्रकाययोगी कितने काल रहता है १॥ जहण्णेण अंतोम्रहृतं ॥ १०९॥ उक्कस्सेण अंतोम्रहृतं ॥ ११०॥

जीव वैक्रियिकमिश्रकाययोगी और आहारकमिश्रकाययोगी कमसे कम अन्तर्मुहूर्त काल तक रहता है ॥ १०९ ॥ अधिकसे अधिक वह अन्तर्मुहूर्त काल तक वैक्रियिकमिश्रकाययोगी और आहारकमिश्रकाययोगी रहता है ॥ ११० ॥

कम्मइयकायजोगी केवचिरं कालादो होदि ? ॥ १११ ॥

जीव कार्मणकाययोगी कितने काल रहता है ? ॥ १११ ॥

जहण्णेण एगसमओ ॥ ११२ ॥ उक्कस्तेण तिण्णिसमया ॥ ११३ ॥

जीव कार्मणकाययोगी कमसे कम एक समय रहता है ॥ ११२ ॥ अधिकासे अधिक वह तीन समय तक कार्मणकाययोगी रहता है ॥ ११३ ॥

वेदाणुवादेण इत्थिवेदा केवचिरं कालादो होंति ? ॥ ११४ ॥

वेदमार्गणाके अनुसार जीव स्त्रीवेदी कितने काल रहते हैं 🛚 !। ११४ ॥

जहण्णेण एगसमञ्जो ॥ ११५ ॥

कमसे कम एक समय तक जीव खिवेदी रहते हैं ॥ ११५ ॥

कोई अपगतवेदी जीव उपशमश्रेणीसे उतरकर स्रीवेदी हुआ और द्वितीय समयमें मरकर पुरुषवेदी हो गया इस प्रकार स्रीवेदका जधन्य काल एक समय मात्र प्राप्त हो जाता है।

उक्स्सेण पलिदोवमसदप्रधत्तं ॥ ११६ ॥

अधिकसे अधिक वे पल्योपमशतपृथक्त काल तक स्त्रीवेदी रहते हैं ॥ ११६ ॥

पुरिसवेदा केवचिरं कालादो होति ? ॥ ११७ ॥

जीव पुरुषवेदी कितने काल रहते हैं ? ॥ ११७ ॥
जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ ११८ ॥
जीव पुरुषवेदी कमसे कम अन्तर्महुते काल तक रहते हैं ॥ ११८ ॥

कोई जीव पुरुषवेदके साथ उपशमश्रेणीपर चढ़कर अपगतवेदी हुआ । तत्पश्चात् वहांसे उतरता हुआ वेदयुक्त होकर पुरुषवेदी हुआ और सर्व जघन्य अन्तर्मुहूर्त काल तक उक्त वेदके साथ रहा । फिर वह दुवारा उपशमश्रेणीपर चढ़कर अपगतवेदी हो गया । इस प्रकार पुरुषवेदका जघन्य काल अन्तर्महर्त मात्र प्राप्त होता है ।

उकस्सेण सागरोवमसदपुधर्त ॥ ११९ ॥

अधिकसे अधिक वे सागरोपमशतपृथक्त्र काल तक पुरुषवेदी रहते हैं ॥ ११९ ॥

णवुंसयवेदा केवचिरं कालादो होंति ? ॥ १२० ॥

जीव नपुंसकवेदी कितने काल रहते हैं ? !! १२०॥

जहण्णेण एगसमञ्जो ॥ १२१ ॥

जीव नपुंसकवेदी कमसे कम एक समय रहते हैं ॥ १२१ ॥

नपुंसकवेदका यह जघन्य काल उपशमश्रेणीसे उत्तरते हुए जीवके पाया जाता है।

उक्करसेण अणंतकालमसंखेजपोग्गलपरियट्टं ॥ १२२ ॥

जीव नपुंसकवेदी अधिकसे अधिक असंख्यात पुद्गलपरिवर्तन प्रमाण अनन्त काल तक रहते हैं ॥ १२२ ॥

अवगदवेदा केवचिरं कालादी होति १॥ १२३॥

जीव अपगतवेदी कितने काल रहते हैं ? ॥ १२३ ॥

उवसमं पहुच जहण्णेण एगसमओ ॥ १२४ ॥

जीव अपगतवेदी उपशामककी अपेक्षा कमसे कम एक समय रहते हैं ॥ १२४ ॥

कोई जीव उपशमश्रेणीपर चढ़कर अपगतवेदी हुआ और एक समय मात्र अपगतवेदी रहकर द्वितीय समयमें मरा व सवेद हो गया। इस प्रकार अपगतवेदका जघन्य काल एक समय मात्र प्राप्त हो जाता है।

उकस्सेण अतोम्रहुत्तं ॥ १२५ ॥

जीव अपगतवेदी अधिकसे अधिक अन्तर्भुहूर्त काल तक रहते हैं ॥ १२५ ॥

खबगं पडुच जहण्णेण अंतोग्रुहुत्तं ॥ १२६ ॥

जीव अपगतवेदी क्षपककी अपेक्षा कमसे कम अन्तर्मुहूर्त काल तक रहते हैं ॥ १२६ ॥

यह उसका जघन्य काल क्षपकश्रेणीपर चढ़कर और अपगतवेदी होकर सर्वजघन्य कालमें मुक्त हुए जीवके पाया जाता है।

# उक्स्सेण पुन्त्रकोडी देख्णं ॥ १२७ ॥

जीन अपगतनेदी अधिकासे अधिक कुछ कम एक पूर्वकोटि काल तक रहते हैं ॥१२७॥ कोई देन अथना नारकी क्षायिकसम्यग्दृष्टि पूर्वकोटि प्रमाण आयुनाले मनुष्योंमें उत्पन्न हुआ और आठ वर्षके अनन्तर संयमी हो गया। फिर वह सर्वज्ञन्य कालसे क्षपकश्रेणीयर चढ़कर अपगतनेदी होता हुआ केनलज्ञानी हुआ और कुछ कम एक पूर्वकोटि काल तक विहार करके मुक्तिको प्राप्त हो गया। इस प्रकार क्षपक्षी अपेक्षा अपगतनेदका उत्कृष्ट काल कुछ कम पूर्वकोटि मात्र पाया जाता है।

### कसायाणुवादेण कोधकसाई माणकसाई मायकसाई लोभकसाई केवचिरं कालादो होंति ? ॥ १२८ ॥

कषायमार्गणाके अनुसार जीत्र ऋोधकषायी, मानकषायी, मायाकषायी और लोभकषायी कितने काल रहते हैं ? ॥ १२८॥

#### जहण्णेण एयसमञ्जो ॥ १२९ ॥

जीव को धक्तपायी आदि कमसे कम एक समय रहते हैं ॥ १२९ ॥

कोई जीव अविवक्षित कषायसे क्रोधकषायको प्राप्त होकर उसके साथ एक समय रहा और फिर द्वितीय समयमें मरणको प्राप्त होता हुआ नरकगितको छोड़कर अन्य किसी भी गतिमें जाकर उत्पन्न हुआ। इस प्रकारसे क्रोध कषायका जघन्य काल एक समय मात्र पाया जाता है। नरकगितमें उत्पन्न न करानेका कारण यह है कि वहां उत्पन्न हुए जीवोंके उत्पत्तिके प्रथम समयमें क्रोध कषायका ही उदय देखा जाता है। इसी प्रकारसे मान, माया और लोभ कषायोंका भी जघन्य काल एक समय मात्र समझना चाहिये। विशेष इतना है कि मानके जघन्य कालकी विवक्षामें मनुष्यगितको छोड़कर, मायाकी विवक्षाम तिर्पचगितको छोड़कर और लोभकी विवक्षामें देवगितको छोड़कर अन्य तीन गतियोंमें उत्पन्न कराना चाहिए। कारण इसका यह है कि उन गतियोंमें उत्पन्न होनेको प्रथम समयमें क्रमसे मान, माया और लोभका ही उदय पाया जाता है। जिस प्रकार मरणकी अपेक्षा इनका एक समय मात्र जबन्य काल पाया जाता है उसी प्रकार न्याचातकी अपेक्षासे भी क्रोध कषायको छोड़कर अन्य तीन कषायोंका वह एक समय मात्र जबन्य काल पाया जाता है उसी प्रकार न्याचातकी अपेक्षासे भी क्रोध कषायको छोड़कर अन्य तीन कषायोंका वह एक समय मात्र जबन्य काल सम्भव है। न्याचातकी अपेक्षा केवल क्रोध कषायका वह जबन्य काल सम्भव नहीं है, क्योंकि, न्याचात होनेपर उसी क्रोधका ही उदय हुआ करता है।

# उक्तस्सेण अंतोमुहुत्तं ॥ १३० ॥

जीव क्रोध क्यायी आदि अधिकसे अधिक अन्तर्मुहूर्त काळ तक रहते हैं ॥ १३० ॥

**3, 3, 880**]

# अकसाई अवगदवेदमगो ॥ १३१ ॥

अक्तषायी जीवोंके कालकी प्ररूपणा अपगतवेदियोंके समान है।। १३१॥

णाणाणुत्रादेण मदिअण्णाणी सुदअण्णाणी केयचिरं कालादो होदि ? ॥ १३२ ॥

ज्ञानमार्गणाके अनुसार जीव मत्यज्ञानी और श्रुताज्ञानी कितने काल रहता है ? ॥ १३२॥

# अणादिओ अपज्जवसिदो ॥ १३३ ॥

मत्यज्ञानी और श्रुताज्ञानी जीत्रोंका काल अनादि-अनन्त है ॥ १३३ ॥

उक्त दोनों मिथ्याज्ञानियोंका यह अनादि-अनन्त काल अभव्य व अभव्य समान भव्य जीवकी अपेक्षासे निर्दिष्ट किया गया है।

### अणादिओ सपजनसिदो ॥ १३४ ॥

भव्य जीवकी अपेक्षासे उक्त दोनों अज्ञानियोंका काल अनादि-सान्त है ॥ १३४ ॥

#### सादिओ सपजनिसदो ॥ १३५ ॥

उक्त दोनों अज्ञानियोंका काल सादि-सान्त है ॥ १३५ ॥

जो भन्य जीव सम्यग्ज्ञानसे मिथ्याज्ञानको प्राप्त हुआ है उसकी अपेक्षा उक्त दोनों अज्ञानियोंका काळ सादि-सान्त भी पाया जाता है।

जो सो सादिओ सपजनसिदो तस्स इमो णिहेसो—जहण्णेण अंतो प्रहुत्तं ॥ १३६॥ जो वह सादि-सान्त काल है उसका निर्देश इस प्रकार है-वह सादि-सान्त काल जघन्यसे अन्तर्भव्नते मात्र है॥ १३६॥

इसका कारण यह है कि सम्यग्ज्ञानसे मिथ्याज्ञानको प्राप्त हुआ भव्य जीव कमसे कम अन्तर्भुहूर्त काल तक मत्यज्ञानी और श्रुताज्ञानी रहता ही है।

# उक्तस्सेण अद्धपोग्गलपरियट्टं देस्रणं ॥ १३७ ॥

जीव मत्पज्ञानी और श्रुताज्ञानी अधिकसे अधिक कुछ कम अर्धपुद्गलपरिवर्तन काल तक ही रहता है ॥ १३७॥

#### विभंगणाणी केवचिरं कालादो होदि १ ॥ १३८ ॥

जीव विभंगज्ञानी कितने काळ रहता है १॥ १३८॥

# जहण्णेण एगसमओ ॥ १३९ ॥

जीव विभंगज्ञानी कमसे कम एक समय रहता है ॥ १३९ ॥

# उकस्सेण तेत्तीसं सागरोवमाणि देस्रणाणि ॥ १४० ॥

अधिकसे अधिक वह कुछ कम तेतीस सागरोपम काल तक विभंगज्ञानी रहता है ॥

### आमिणिबोहिय-सुद-ओहिणाणी केवचिरं कालादो होदि १ ॥ १४१ ॥ जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ १४२ ॥ उकस्सेण छावद्विसागरोवमाणि सादिरेयाणि ॥ १४३ ॥

जीव आभिनिबोधिकज्ञानी, श्रुतज्ञानी और अवधिज्ञानी कितने काल रहता है ? ॥१४१॥ जीव आभिनिबोधिकज्ञानी, श्रुतज्ञानी एवं अवधिज्ञानी कमसे कम अन्तर्मुहूर्त काल तक रहता है ॥ १४२॥ अधिकसे अधिक वह साधिक छ्यासठ सागरोपम काल तक आभिनिबोधिकज्ञानी, श्रुतज्ञानी एवं अवधिज्ञानी रहता है ॥ १४३॥

मणपजनणाणी केवलणाणी केवचिरं कालादो होंति ? ॥ १४४ ॥
जीव मनःपर्ययज्ञानी और केवलज्ञानी कितने काल रहते हैं ? ॥ १४४ ॥
जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ १४५ ॥ उक्तस्सेण पुञ्चकोडी देस्रणा ॥ १४६ ॥
जीव मनःपर्ययज्ञानी और केवलज्ञानी कमसे कम अन्तर्मुहूर्त तक रहते हैं ॥ १४५ ॥
अधिकसे अधिक वे कुळ कम पूर्वकोटि काल तक मनःपर्ययज्ञानी और केवलज्ञानी रहते हैं ॥ १४६ ॥
संजमाणुवादेण संजदा परिहारसुद्धिसंजदा संजदासंजदा केवचिरं कालादो होंति ?
संयममार्गणाके अनुसार जीव संयत, परिहारसुद्धिसंयत और संयतासंयत कितने काल रहते हैं ? ॥ १४७ ॥

जहण्णेण अंतो मुहुत्तं ॥ १४८ ॥ उक्कस्सेण पुन्तकोडी देसूणा ॥ १४९ ॥ जीव संयत आदि कमसे कम अन्तर्मुहूर्त काल तक रहते हैं ॥ १४८ ॥ अधिकसे अधिक वे कुछ कम पूर्वकोटि काल तक संयत आदि रहते हैं ॥ १४९ ॥

सामाइय-छेदोबद्वायणसुद्धिसंजदा केवचिरं कालादो होंति १॥१५०॥
जीव सामायिक और छेदोपस्थापना शुद्धिसंयत कितने काल रहते हैं १॥१५०॥
जहण्णेण एगसमओ ॥१५१॥ उकस्सेण पुन्त्रकोडी देसूणा ॥१५२॥
जीव सामायिक और छेदोपस्थापना शुद्धिसंयत कमसे कम एक समय रहते हैं ॥१५१॥
अधिकसे अधिक वे कुछ कम पूर्वकोटि काल तक सामायिक और छेदोपस्थापना शुद्धिसंयत रहते हैं ॥
सहम-सांपराइयसुद्धिसंजदा केवचिरं कालादो होंति १॥१५३॥

जीव स्दमसाम्परायिक-शुद्धिसंयत कितने काल रहते हैं ? ॥ १५३ ॥
उनसमं पडुच जहण्णेण एगसमओ ॥ १५४ ॥ उक्कस्सेण अंतोमुहुत्तं ॥ १५५ ॥
उपशमकी अपेक्षा जीव कमसे कम एक समय स्क्ष्मसाम्परायिक-शुद्धिसंयत रहते हैं
॥ १५४ ॥ अधिकसे अधिक वे अन्तर्मुहूर्त काल तक स्क्ष्मसाम्परायिक-शुद्धिसंयत रहते हैं ॥ १५५ ॥
स्वगं पडुच जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ १५६ ॥ उक्कस्सेण अंतोमुहुत्तं ॥ १५७ ॥
क्षपक्रकी अपेक्षा वे कमसे कम अन्तर्मुहूर्त काल सूक्ष्मसाम्परायिक-शुद्धिसंयत रहते हैं ॥

अधिकसे अधिक वे अन्तर्मुहूर्त काल तक सूक्ष्मसाम्परायिक-शुद्धिसंयत रहते हैं ॥१५६-१५७॥ जहाक्खाद-विहार-सुद्धिसंजदा केयचिरं कालादो होति १॥१५८॥ जीव यथाख्यात-विहार-शुद्धिसंयत कितने काल रहते हैं १॥१५८॥

उवसमं पहुच्च जहण्णेण एगसमओ ॥ १५९॥ उक्कस्सेण अंतोम्रहुत्तं ॥ १६०॥ उपरामकी अपेक्षा वे कमसे कम एक समय यथाख्यात-विहार-ग्रुद्धिसंयत रहते हैं ॥ १५९॥ तथा अधिकसे अधिक वे अन्तर्मुहूर्त काळ तक यथाख्यात-विहार-ग्रुद्धिसंयत रहते हैं ॥ १६०॥

खनमं पडुच जहण्णेण अंतोधुहुत्तं ॥ १६१ ॥ उक्कस्सेण पुन्नकोडी देसूणा ॥ क्षपककी अपेक्षा वे कमसे कम अन्तर्मुहूर्त काल तक यथाख्यात-विहार-शुद्धिसंयत रहते हैं ॥ १६१ ॥ तथा अधिकसे अधिक वे कुछ कम पूर्वकोटि काल तक यथाख्यात-विहार-शुद्धिसंयत रहते हैं ॥

असंजदा केविचरं कालादो होंति ? ॥ १६३ ॥ जीव असंयत कितने काल रहते हैं ॥ १६३ ॥

अणादिओ अपज्जवसिदो ॥ १६४ ॥ अणादिओ सपज्जवसिदो ॥ १६५ ॥ सादिओ सपज्जवसिदो ॥ १६६ ॥

अभन्य जीव अनादि-अनन्त काल तक असंयत रहते हैं ॥ १६४ ॥ भन्य जीव अनादि-सान्त काल असंयत रहते हैं ॥ १६५ ॥ तथा पूर्वमें संयत होकर संयमसे श्रष्ट हुए भन्य जीव सादि-सान्त काल असंयत रहते हैं ॥ १६६ ॥

जो सो सादिओ सपज्जवसिदो तस्स इमो णिहेसो— जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ।। १६७॥ उनकस्सेण अद्भुपोग्गलपरियष्ट्रं देख्यणं ॥ १६८॥

जो वह सादि-सान्त असंयतकाल है उसका निर्देश इस प्रकार है—कमसे कम अन्तर्मुहूर्त काल तक जीव असंयत रहते हैं ॥ १६७ ॥ अधिकसे अधिक कुछ कम अर्धपुद्गलपरिवर्तन काल तक जीव असंयत रहते हैं ॥ १६८ ॥

दंसणाणुवादेण चक्खुदंसणी केविचरं कालादो होंति ? ॥ १६९ ॥ दर्शनमार्गणाके अनुसार जीव चक्षुदर्शनी कितने काल रहते हैं ॥ १६९ ॥ जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ १७० ॥

जीव चक्षुदर्शनी कमसे कम अन्तर्मुहूर्त काल तक रहते हैं ॥ १७०॥

उक्तरसेण वे सागरोवमसहस्साणि ॥ १७१ ॥

अधिकसे अधिक वे दो हजार सागरोपम काल तक चक्षुदर्शनी रहते हैं ॥ १७१ ॥ यह उत्कृष्ट काल चक्षुदर्शनावरणके क्षयोपशमकी अपेक्षा समझना चाहिये । उपयोगकी अपेक्षा उसका काल जवन्य और उत्कृष्ट भी अन्तर्मुहुर्त मात्र है । अचक्खुदंसणी केवचिरं कालादो होंति ? ॥ १७२ ॥ जीव अचक्षुदर्शनी कितने काल रहते हैं ? ॥ १७२ ॥

अणादिओ अपज्जविसदो ॥ १७३ ॥ अणादिओ सपज्जविसदो ॥ १७४ ॥ जीव अमादि-अनन्त काल तक अचक्षुदर्शनी रहते हैं ॥ १७३ ॥ तथा वे अनादि-सान्त काल भी अचक्षुदर्शनी रहते हैं ॥ १७४ ॥

कारण इसका यह है कि यदि कोई केवल्दर्शनी जीव अचक्षुदर्शनी जीवोंमें आता तो अचक्षुदर्शनके सादिपना बन सकता था, सो यह सर्वथा असम्भव है।

ओधिदंसणी ओधिणाणिभंगो ॥ १७५॥ केवलदंसणी केवलणाणिभंगो ॥ १७६॥ अवधिदर्शनीकी कालप्ररूपणा अवधिज्ञानीके समान है ॥ १७५॥ तथा केवलदर्शनीकी कालप्ररूपणा केवल्ज्ञानीके समान है ॥ १७६॥

लेस्साणुवादेण किण्हलेस्सिय-णीललेस्सिय-काउलेस्सिया केविचरं कालादो होति? लेक्यामार्गणाके अनुसार जीव कृष्ण, नील और कापीत लेक्यावाले कितने काल रहते हैं ?॥ १७७॥

जहण्णेण अंतोभ्रहुत्तं ॥ १७८ ॥

जीव कृष्ण, नील और कापोत लेश्यावाले कमसे कम अन्तर्भुहूर्त काल तक रहते हैं ? ॥ उक्कस्सेण तेत्तीस-सत्तारस-सत्तसागरोवमाणि सादिरेयाणि ॥ १७९॥

अधिकसे अधिक वे साधिक तेत्तीस, सत्तरह और सात सागरोपम काल तक ऋमशः कृष्ण, नील और कापोत लेक्यावाले रहते हैं ॥ १७९॥

तेउलेस्सिय-पम्मलेस्सिय-सुक्कलेस्सिया केवचिरं कालादो होंति ? ॥ १८० ॥ जीव तेज, पद्म और शुक्ल लेक्यावाले कितने काल रहते हैं ? ॥ १८० ॥ जहण्णेण अंतोसुहुत्तं ॥ १८१ ॥

जीव तेज, पद्म और शुक्र लेक्यावाले कमसे कम अन्तर्मुहूर्त काल तक रहते हैं ॥१८१॥ उक्कस्सेण वे-अट्टारस-तेत्तीससागरोवमाणि सादिरेयाणि ॥ १८२॥

अधिकसे अधिक वे साधिक दो, अठारह और तेतीस सागरोपम काल तक ऋमशः तेज, पद्म और शुक्क लेक्याबाले रहते हैं॥ १८२॥

भवियाणुवादेण भविसद्धिया केवचिरं कालादो होति १॥ १८३॥ भन्यमार्गणाके अनुसार जीव भन्यसिद्धिक कितने काल रहते हैं १॥ १८३॥ अणादिओ सपज्जवसिदो॥ १८४॥ सादिओ सपज्जवसिदो॥ १८५॥

जीव मन्यसि।द्विक अनादि-सान्त काल रहते हैं ॥ १८४ ॥ तथा वे मन्यसि।द्विक सादि-सान्त काल भी रहते हैं ॥ १८५॥

यद्यपि अभन्य समान भन्य जीवोंकी अपेक्षा भन्यत्वका काल अनादि-अनन्त भी सम्भव है। परन्तु यहां राक्तिका अधिकार होनेसे उसका काल अनादि-अनन्त नहीं निर्दिष्ट किया गया है। उसकी सादिताका कारण यह है कि जीव जब तक सम्यक्त्वको नहीं प्राप्त करता है तब तक उसका भन्यत्व भाव अनादि-अनन्त है, क्योंकि, तब तक उसके संसारका अन्त नहीं है। परन्तु जब वह उस सम्यक्त्वको प्राप्त कर लेता है तब उसका वह भन्यत्व भाव भिन्न ही हो जाता है, क्योंकि, उस समय उसका संसार अधिकसे अधिक अर्ध पुद्गलपरिवर्तन मात्र ही रोष रहता है। इसी अभिप्रायसे यहां भन्यत्वभावको सादि बतलाया है। वस्तुतः द्रन्यार्थिक नयकी अपेक्षा उसमें सादिता सम्भव नहीं है।

अभवसिद्धिया केविचरं कालादो होंति १॥ १८६॥
जीव अभव्यसिद्धिक कितने काल रहते हैं १॥ १८६॥
अणादिओ अपन्जवसिदो ॥ १८७॥
जीव अभव्यसिद्धिक अनादि-अनन्त काल तक रहते हैं ॥ १८०॥
सम्मत्ताणुवादेण सम्मादिट्टो केविचरं कालादो होंति १॥ १८८॥
सम्यवत्वमार्गणाकं अनुसार जीव सम्यग्दिष्ट कितने काल रहते हैं १॥ १८८॥
जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ १८९॥
जीव सम्यग्दिष्ट कमसे कम अन्तर्मुहूर्त काल तक रहते हैं ॥ १८९॥
उक्कस्सेण छाविद्धिसागरोवमाणि सादिरेयाणि ॥ १९०॥
अधिकसे अधिक वे साधिक छ्यासठ सागरोपम काल तक सम्यग्दिष्ट रहते हैं ॥ १९०॥
खइयसम्माह्द्वी केविचरं कालादो होंति १॥ १९१॥
जीव क्षायिकसम्यग्दिष्ट कितने काल रहते हैं १॥ १९१॥
जहण्णेण अंतोमुहुतं ॥ १९२॥ उक्कस्सेण तेत्तीस सागरोवमाणि सादिरेयाणि॥
जीव क्षायिकसम्यग्दिष्ट कमसे कम अन्तर्मुहूर्त काल तक रहते हैं ॥ १९२॥ अधिकसे वे साधिक तेतीस सागरोपम काल तक क्षायिकसम्यग्दिष्ट रहते हैं ॥ १९२॥

वेदगसम्माइद्वी केविचरं कालादो होति १॥ १९४॥ जीव वेदकसम्यग्दिष्ट कितने काल रहते हैं १॥ १९४॥ जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ १९५॥ उक्कस्सेण छाविद्वसागरोवमाणि ॥ १९६॥ जीव वेदकसम्यग्दिष्ट कमसे कम अन्तर्मुहूर्त काल तक रहते हैं ॥ १९५॥ अधिकसे अधिक वे छ्यासठ सागरोपम काल तक वेदकसम्यग्दछि रहते हैं।। १९६॥

उवसमसम्मादिद्वी सम्मामिच्छादिद्वी केवचिरं कालादो होंति ? ॥ १९७ ॥

जीव उपरामसम्यग्दष्टि और सम्यग्मिथ्यादृष्टि कितने काळ रहते हैं 🕬 १९७ ॥

जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ १९८ ॥ उकस्सेण अंतोम्रहुत्तं ॥ १९९ ॥

जीव उपरामसम्यग्दृष्टि और सम्यग्मिथ्यादृष्टि कमसे कम अन्तर्मुदूर्त काल तक रहते हैं ।। १९८ ॥ तथा अधिकसे अधिक वे अन्तर्मुदूर्त काल तक उपरामसम्यग्दृष्टि और सम्यग्मिथ्यादृष्टि रहते हैं ॥ १९९ ॥

सासणसम्माइड्डी केवचिरं कालादो होंति ? ।। २०० ।।

जीव सासादनसम्यग्दृष्टि कितने काल रहते हैं ? ॥ २००॥

जहण्णेण एयसमओ ॥ २०१ ॥ उकस्सेण छावलियाओ ॥ २०२ ॥

जीव सासादनसम्यग्दृष्टि कमसे कम एक समय रहते हैं ॥ २०१ ॥ अधिकसे अधिक वे छह आवली तक सासादनसम्यग्दृष्टि रहते हैं ॥ २०२ ॥

मिच्छादिद्वी मदिअण्णाणिभंगो ॥ २०३ ॥

मिथ्यादृष्टि जीवोंके काळकी प्ररूपणा मतिअज्ञानी जीवोंके समान है ॥ २०३॥

सण्णियाणुवादेण सण्णी केवचिरं कालादो होंति ? ॥ २०४ ॥

संज्ञीमार्गणाके अनुसार जीव संज्ञी कितने काळ रहते हैं ? ॥ २०४ ॥

जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं ॥ २०५ ॥ उक्तस्सेण सागरीवमसद्पुधत्तं ॥ २०६ ॥

जीव संज्ञी कमसे कम क्षुद्रभवग्रहण मात्र काल तक रहते हैं ॥२०५॥ अधिकसे अधिक वे सागरोपमशतपृथक्त्व मात्र काल तक संज्ञी रहते हैं ॥२०६॥

असण्णी केवचिरं कालादो होंति ? ॥ २०७ ॥

जीव असंज्ञी कितने काल रहते हैं ? ॥ २०७ ॥

जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं ॥ २०८ ॥ उक्तस्सेण अणंतकालमसंखेज्जपोमालपरियट्टं ॥

जीव असंज्ञी कमसे कम क्षुद्रभवप्रहण मात्र काल तक रहते हैं ॥ २०८॥ अधिकसे अधिक वे असंख्यात पुद्गलपरिवर्तन प्रमाण अनन्त काल तक असंज्ञी रहते हैं ॥ २०९॥

आहाराणुवादेण आहारा केवचिरं कालादो होति ? ॥ २१० ॥

आहारमार्गणाके अनुसार जीव आहारक कितने काल रहते हैं 🔅 ॥ २१० ॥

जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं तिसमयूणं ॥२११॥ उक्कस्सेण अंगुलस्स असंखेज्जदिभागो असंखेज्जासंखेज्जाओ ओसप्पिण-उस्सप्पिणीओ ॥ २१२ ॥ जीव आहारक कमसे कम तीन समय कम क्षुद्रभवग्रहण मात्र काल तक रहते हैं ॥२११॥ अधिकसे अधिक वे अंगुलके असंख्यातवें भाग प्रमाण असंख्यातासंख्यात अवसार्पणी-उत्सर्पिणी काल तक आहारक रहते हैं ॥ २१२॥

#### अणाहारा केवचिरं कालादो होति ? ॥ २१३ ॥

जीव अनाहारक कितने काल रहते हैं 🛚 । २१३ ॥

#### जहण्णेणेगसमओ ।। २१४ ।। उक्करसेण तिण्णि समया ।। २१५ ।।

जीत्र अनाहारक कमसे कम एक समय रहते हैं ॥ २१४ ॥ तथा अधिकसे अधिक वे तीन समय तक अनाहारक रहते हैं ॥ २१५ ॥

### अंतोमुहुत्तं ॥ २१६ ॥

अयोगिकेयळीकी अपेक्षा जीव अधिकसे अधिक अन्तर्भुहूर्त काळ तक अनाहारक रहते हैं ॥ २१६ ॥

॥ एक जीवकी अपेक्षा कालानुगम समाप्त हुआ ॥ २ ॥

# ३. एगजीवेण अंतरं

### एगजीवेण अंतराणुगमेण गदियाणुवादेण णिरयगदीए णेरइयाणं अंतरं केवचिरं कालादो होदि ? ॥ १ ॥

एक जीवकी अपेक्षा अन्तरानुगमसे गतिमार्गणाके अनुसार नरकगतिमें नारकी जी<mark>वोंका</mark> अन्तर कितने काळ होता है ? ॥ १ ॥

### जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ २ ॥

एक जीवकी अपेक्षा नरकगतिमें नारिकयोंका अन्तर कमसे कम अन्तर्मुहूर्त काल तक होता है ॥ २ ॥

कोई एक जीव नरकसे निकलकर तिर्यंच अथवा मनुष्य गर्भज पर्याप्तकोंमें उत्पन्न हुआ । वहांपर वह सर्वजवन्य आयुन्थितिके भीतर नारकायुको बांधकर मरा और फिरसे नरकमें जाकर उत्पन्न हो गया । इस प्रकार नारिकयोंका जवन्य अन्तर अन्तर्मृहर्त मात्र प्राप्त हो जाता है ।

# उक्कस्सेण अणंतकालमसंखेज्जपोग्गलपरियट्टं ॥ ३ ॥

उनका वह अन्तर अधिकसे अधिक असंख्यात पुद्गलपरिवर्तन प्रमाण अनन्त काल तक होता है ॥ २ ॥

# एवं सत्तसु पुढवीसु गेरइया ॥ ४ ॥

इस प्रकार सातों पृथिवियोंके नारकी जीवोंका नरकगतिसे अन्तर होता है॥ ४॥

तिरिक्खगदीए तिरिक्खाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? ॥ ५ ॥

तिर्यंचमितमें तिर्यंच जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ॥ ५ ॥

# जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं ॥ ६ ॥

तिर्यंचगितमें तिर्यंचोंका अन्तर कमसे कम क्षुद्रभवप्रहण मात्र काल तक होता है ॥ ६ ॥ तिर्यंचोंमेंसे मनुष्योंमें उत्पन्न होकर और वहां क्षुद्रभवप्रहण मात्र काल तक रहकर फिरसे तियचोंमें उत्पन्न हुए जीवके उपर्युक्त जधन्य काल पाया जाता है।

# उक्कस्सेण सागरोवमसदपुधत्तं ॥ ७ ॥

उनका वह अन्तर अधिकसे अधिक सागरोपमशतपृथक्त काल तक होता है ॥ ७ ॥ तिर्यंचोंमेंसे निकलकर अन्य तीन मतियोंमें गया हुआ जीव वहां अधिकसे अधिक शतपृथक्त सागरोपम काल तक ही रहता है, इससे अधिक नहीं रहता है ।

पंचिंदियतिरिक्खा पंचिंदियतिरिक्ख-पज्जना पंचिंदियतिरिक्ख-जोणिणी पंचिंदियतिरिक्ख-जोणिणी पंचिंदियतिरिक्ख-अपज्जना मणुसगदीए मणुस्सा मणुसपज्जना मणुस्मी मणुस-अपज्जनाण-मंतरं केवचिरं कालादो होदि १ ॥ ८ ॥

तिर्यंचगितमें पंचेन्द्रिय तिर्यंच, पंचेन्द्रिय तिर्यंच पर्याप्त, पंचेन्द्रिय तिर्यंच योनिमती, पंचेन्द्रिय तिर्यंच अपर्याप्त, तथा मनुष्यगितमें मनुष्य, मनुष्य पर्याप्त, मनुष्यनी और मनुष्य अपर्याप्त जीवोंका अन्तर कितने काछ होता है ।। ८ ।।

# जहण्णेण खुद्दाभवम्महणं ॥ ९ ॥

उनका अन्तर कमसे कम क्षुद्रभवप्रहण काल तक होता है ॥ ९ ॥

# उक्कस्सेण अणंतकालमसंखेज्जा पोग्गलपरियद्वा ॥ १० ॥

उनका वह अन्तर अधिकसे अधिक असंख्यात पुद्गलारिवर्तन प्रमाग अनन्त काल तक होता है ॥ १०॥

#### देवगदीए देवाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? ॥ ११ ॥

देवगतिमें देवोंका अन्तर कितने काल होता है ? ॥ ११ ॥

### जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ १२ ॥

देवगतिमें देवोंका अन्तर कमसे कम अन्तर्मुहूर्त काल तक होता है ॥ १२ ॥ उक्कस्सेण अणंतकालमसंखेज्जा पोग्गलपरियद्वा ॥ १३ ॥

उनका वह अन्तर अधिकसे अधिक असंख्यात पुद्गलपरिवर्तन प्रमाण अनन्त काल तक होता है ॥ १३ ॥

## भवणवासिय-वाणवेंतर-जोदिसिय-सोधम्मीसाणकप्यवासियदेवा देवगदिभंगो ॥

भवनवासी, वानव्यन्तर, ज्योतिषी और सौधर्म-ईशान कल्पवासी देवोंका अन्तर सामान्य देवगतिके समान होता है।। १४॥

### सणक्क्रमार-माहिंदाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? ॥ १५ ॥

सनत्कुमार और माहेन्द्र कत्पत्रासी देवोंका अन्तर कितने काल होता है ! ॥ १५ ॥

जहण्णेण मुहुत्तपुधत्तं ॥ १६ ॥

सनत्कुमार और माहेन्द्र कल्पत्रासी देवोंका अन्तर कमसे कम मुहूर्तपृथक्त काळ तक होता है।। १६॥

### उक्करसेग अगंतकालमसंखेज्जपोग्गलपरियद्वं ॥ १७ ॥

उनका बह अन्तर अधिकसे अधिक असंख्यात पुद्गल्यस्त्रिर्तन प्रमाण अनन्त काल तक होता है ॥ १७ ॥

वम्हबम्हुत्तर-लांतवकाविट्ठकण्यशासियदेवाणमंतरं केविचरं कालादो होदि? ॥१८॥ ब्रम्ह-ब्रम्होत्तर और लान्तव-कापिष्ठ कल्पवासी देवोंका अन्तर कितने काल होता है ?॥ जहण्णेण दिवसपुधत्तं ॥ १९॥

ब्रम्ह-ब्रम्होत्तर और छान्तर-कापिष्ठ कट्यवासी देवोंका अन्तर कमसे कम दिवसपृथक्त काल तक होता है ॥ १९॥

#### उक्करसेग अगंतकालमसंखेडजवोग्गलपरियट्टं ॥ २० ॥

उनका वह अन्तर अधिकसे अधिक असंख्यात पुद्गलगरिवर्तन प्रमाण अनन्त काल तक होता है ॥ २० ॥

सुक्कमहासुक्क-सदारसहस्सारकप्पवासियदेवाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? ॥

ग्रुऋ-महाग्रुक्क और शतार-सहस्रार कत्पवासी देवोंका अन्तर कितने काल होता है !।। २१।।

जहण्णेण प्रकार्यन्तं ॥ २२ ॥ उक्कस्सेग अगंतकालमसंखेजजयोग्गलपरियष्टं ॥

शुक्र-महाशुक्र और शतार-सहस्नार कत्पवासी देवोंका अन्तर कमसे कम पक्षपृथक्त काल तक होता है ॥ २२ ॥ उनका वह अन्तर अधिकसे अधिक असंख्यात पुद्गळपरिवर्तन प्रमाण अनन्त काळ तक होता है ॥ २३ ॥ आणदपाणद-आरणअञ्चदकप्पशासियदेवाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? ॥२४॥ अनत-प्राणत और आरण-अच्युत कृत्पवासी देवोंका अन्तर कितने काल होता है ? ॥ जहणोण मासपुथतं ॥ २५ ॥ उक्कस्समणंतकालमसंखेज्जपोग्गलपरियट्टं ॥२६॥ उक्त देवोंका अन्तर कमसे कम मासपुथक्ल काल तक होता है ॥ २५ ॥ उनका उक्त अन्तर अधिकसे अधिक असंख्यात पुद्गलपरिवर्तन प्रमाण अनन्त काल तक होता है ॥ २६ ॥

णवगेवज्जिवमाणवासियदेवाणमंतरं केविचरं कालादो होदि ? ॥ २७ ॥
नौ प्रैवेयकिविमानवासी देवोंका अन्तर कितने काल होता है ! ॥ २० ॥
जहण्णेण वासपुथत्तं ॥२८॥ उक्कस्सेण अणंतकालमसंखेज्जिपोम्मलपरियष्ट्रं ॥२९॥
नौ प्रैवेयकिविमानवासी देवोंका अन्तर कमसे कम वर्षपृथक्त्व काल तक होता है ॥ २८॥
तथा उनका उक्त अन्तर अधिकते अधिक असंख्यात पुद्गलपरिवर्तन प्रमाण अनन्त काल तक
होता है ॥ २९ ॥

अणुदिस जाव अवराइद्विमाणवासियदेवाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि? ।।२०॥ अनुदिशोंसे लेकर अपराजित पर्यन्त विमानवासी देवोंका अन्तर कितने काल होता है १॥ ३०॥

जहण्णेण वासपुधत्तं ॥ ३१ ॥ उक्कस्सेण वे सागरोवमाणि सादिरेयाणि ॥ ३२॥ अनुदिशोंसे छेकर अपराजित विमान पर्यन्त विमानवासी देवोंका अन्तर कमसे कम वर्षपृथक्त्व काल तक होता है ॥ ३१॥ तथा उनका वह अन्तर अधिकसे अधिक साधिक दो सागरोपम प्रमाण काल तक होता है ॥ ३२॥

सव्बद्धसिद्धिविमाणवासियदेवाणमंतरं केविचरं कालादो होदि ? ॥ ३३ ॥
सर्वार्थसिद्धि-विमानवासी देवोंका अन्तर कितने काल होता है ? ॥ ३३ ॥
णित्थ अंतरं, णिरंतरं ॥ ३४ ॥
सर्वार्थसिद्धि-विमानवासी देवोंका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ ३४ ॥
इंदियाणवादेण एइंदियाणमंतरं केविचरं कालादो होदि ? ॥ ३५ ॥
इन्द्रियमार्गणाके अनुसार एकेन्द्रिय जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ? ॥ ३५ ॥
जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं ॥ ३६ ॥
एकेन्द्रिय जीवोंका अन्तर कमसे कम क्षुद्रभवग्रहण मात्र काल तक होता है ॥ ३६ ॥
उक्करसेण वेसागरीवमसहस्साणि पुत्रकोडिपुधनेणव्महियाणि ॥ ३७ ॥
एकेन्द्रिय जीवोंका अन्तर अधिकसे अधिक पूर्वकोटिपुधक्त्वसे अधिक दो हजार
सागरोपम प्रमाण काल तक होता है ॥ ३७ ॥

## बादरएइंदिय-पज्जत्त-अपज्जताणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? ॥ ३८ ॥

बादर एकेन्द्रिय, बादर एकेन्द्रिय पर्याप्त और बादर एकेन्द्रिय अपर्याप्त जीवोंका अन्तर कितने काल होता है : ॥ ३८ ॥

## जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं ॥ ३९ ॥ उक्कस्सेण असंखेज्जा लोगा ॥ ४० ॥

उक्त एकेन्द्रिय जीवोंका अन्तर कमसे कम क्षुद्रभवग्रहण मात्र काल तक होता है ॥३९॥ तथा अधिकसे अधिक वह असंख्यात छोक प्रमाण काल तक होता है ॥ ४०॥

## सुहुमेइंदिय-पज्जत्त-अपज्जत्ताणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? ॥ ४१ ॥

सूक्ष्म एकेन्द्रिय, सूक्ष्म एकेन्द्रिय पर्याप्त और सूक्ष्म एकेन्द्रिय अपर्याप्त जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ? ॥ ४१॥

## जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं ॥ ४२ ॥ उक्कस्सेण अंगुलस्स असंखेडजदिमागो असंखेडजासंखेडजाओ ओसप्पिणी-उस्सप्पिणीओ ॥ ४३ ॥

सूक्ष्म एकेन्द्रिय व उनके पर्याप्त और अपर्याप्त जीवोंका अन्तर कमसे कम क्षुद्रभवग्रहण काल तक होता है ॥ ४२ ॥ तथा अधिकसे अधिक वह अंगुलके असंख्यातवें भाग प्रमाण असंख्यातासंख्यात अवसर्पिणी-उत्सर्पिणी काल तक होता है ॥ ४२ ॥

## बीइंदिय-तीइंदिय-चउरिंदिय-पंचिंदियाणं तस्सेव पञ्जत्त-अपञ्जत्ताणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? ॥ ४४ ॥

द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय और पंचेन्द्रिय जीवोंका तथा उन्हींके पर्याप्त और अपर्याप्त जीवोंका अन्तर कितने काल होता है !॥ ४४ ॥

# जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं ॥ ४५ ॥ उक्कस्तेण अणंतकालमसंखेज्जपोग्गलपरियष्ट्रं ॥

उक्त द्वीन्द्रियादि जीवोंका अन्तर कमसे कम क्षुद्रभवग्रहण काल तक होता है ॥ ४५ ॥ तथा अधिकसे अधिक वह असंख्यात पुद्गलपरिवर्तन प्रमाण अनन्त काल तक होता है ॥ ४६॥

## कायाणुवादेण पुढविकाइय-आउकाइय-तेउकाइय-वाउकाइय-वादर-सुहुम-पज्जत्त-अपज्जत्ताणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? ॥ ४७ ॥

कायमार्गणाके अनुसार पृथिवीकायिक, अप्कायिक, तेजकायिक, वायुकायिक, तथा उन्हींके बादर और सूक्ष्म एवं पर्याप्त और अपर्याप्त जीवोंका अन्तर कितने काल होता है १॥४७॥

# जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं ॥ ४८ ॥ उक्कस्सेण अणंतकालमसंखेज्जपोग्गलपरियद्वं ॥

उक्त पृथिवीकायिक आदि जीवोंका अन्तर कमसे कम क्षुद्रभवग्रहण काल तक होता है ॥ अदि तथा अधिकसे अधिक वह असंख्यात पुद्गलगरिवर्तन प्रमाण अनन्त काल तक होता है ॥

## वणप्फदिकाइय-णिगोदजीव-बादर-सुहुम-पज्जत्त-अपज्जत्ताणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ ॥ ५० ॥

वनस्पतिकायिक व निगोद जीव तथा इन्हींके बादर और सूक्ष्म एवं पर्याप्त और अपर्याप्त जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ?॥ ५०॥

## जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं ॥ ५१ ॥ उक्कस्सेण असंखेज्जा होगा ॥ ५२ ॥

उक्त वनस्पतिकायिक व निगोद जीवों आदिका अन्तर कमसे कम क्षुद्रभवप्रहण मात्र काल तक होता है ॥ ५१॥ तथा अधिकसे अधिक वह असंख्यात लोक प्रमाण काल तक होता है ॥ वादरवणप्किदिकाइयपत्तेयसरीर-पज्जत्ताणमंतरं केविचरं कालादों होदि ? ॥ ५३॥ बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीर पर्याप्त जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ? ॥ ५३॥ जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं ॥ ५४॥ उक्कस्सेण अड्ढाइज्जपोग्गलपरियट्टं ॥ ५५॥ बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीर पर्याप्त जीवोंका अन्तर कमसे कम क्षुद्रभवग्रहण काल तक होता है ॥ ५४॥ तथा अधिकसे अधिक वह अढ़ाई पुद्गलपरिवर्तन प्रमाण काल तक होता है ॥ ५४॥

तसकाइय-तसकाइयपज्जत्त-अपज्जत्ताणमंतरं केवितरं कालादो होदि ? ॥ ५६ ॥ त्रसकायिक और त्रसकायिक पर्याप्त व अपर्याप्त जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ! ॥ जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं ॥ ५७॥ उक्कस्सेण अणंतकालमसंखेज्जपोग्गलपरियद्वं ॥ उक्त त्रसकायिकादि जीवोंका अन्तर कमसे कम क्षुद्रभवग्रहण काल तक होता है ॥५७॥ तथा अधिकसे अधिक वह असंख्यात पुद्गलपरिवर्तन प्रमाण अनन्त काल तक होता है ॥ ५८ ॥

जोगाणुवादेण पंचमणजोगि-पंचविजोगीणमंतरं केविचरं कालादो होदि ? ॥५९॥ योगमार्गणाके अनुसार पांच मनोयोगी और पांच वचनयोगी जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ! ॥ ५९ ॥

# जहण्णेण अंतोग्रहुत्तं ॥ ६० ॥ उक्कस्सेण अणंतकालमसंखेजजपोग्गलपरियट्टं ॥

पांच मनोयोगी और पांच वचनयोगी जीवोंका अन्तर कमसे कम अन्तर्मुहूर्त काल तक होता है ॥ ६० ॥ तथा अधिकसे अधिक वह असंख्यात पुद्गळपरिवर्तन प्रमाण अनन्त काल तक होता है ॥ ६१ ॥

## कायजोगीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? ।। ६२ ॥

काययोगी जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ? ॥ ६२ ॥

## जहण्णेण एगसमओ ॥ ६३ ॥ उक्कस्सेण अंतोग्रहुत्तं ॥ ६४ ॥

काययोगी जीवोंका अन्तर कमसे कम एक समय होता है।। ६३॥ तथा उनका उत्कृष्ट अन्तर अन्तर्भुहूर्त मात्र होता है॥ ६४॥ ओरालियकायजोगी-ओरालियमिस्सकायजोगीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि?॥ औदारिककाययोगी और औदारिकमिश्रकाययोगी जीवोंका अन्तर कितने काल होता है १॥ ६५॥

जहण्णेण एगसमओ ॥ ६६ ॥ उक्कस्सेण तेत्तीसं सागरोदमाणि सादिरेयाणि ॥ औदास्किकाययोगी और औदास्किमिश्रकाययोगी जीवोंका जघन्य अन्तर एक समय होता है ॥ ६६ ॥ तथा उनका उत्कृष्ट अन्तर साधिक तेतीस सागरोपम काल तक होता है ॥६७॥

वेउव्वियकायजोगीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? ।। ६८ ।।

वैक्रियककाययोगी जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ! ॥ ६८॥

जहण्णेष एगसमओ ।। ६९ ॥ उक्कस्सेण अणंतकालमसंखेज्जपोग्गलपरियट्टं ॥ वैकियिककाययोगी जीवोंका जघन्य अन्तर एक समय होता है ॥ ६९ ॥ तथा उनका

उत्कृष्ट अन्तर असंख्यात पुद्गळपरिवर्तन प्रमाण अनन्त काल तक होता है ॥ ७० ॥

वेउव्वियमिस्सकायजोगीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? ॥ ७१ ॥

वैक्रियिकमिश्रकाययोगियोंका अन्तर कितने काल होता है ?॥ ७१॥

जहण्णेण दसवाससहस्साणि सादिरयाणि ॥ ७२ ॥ उनकस्सेण अणंतकालमसंखेज्ज-योग्गलपरियद्वं ॥ ७३ ॥

वैक्रियिकमिश्रकाययोगियोंका जघन्य अन्तर कुछ अधिक दस हजार वर्ष होता है ॥७२॥ तथा उनका उत्कृष्ट अन्तर असंख्यात पुद्गळपरिवर्तन प्रमाण अनन्त काल तक होता है ॥ ७३ ॥ आहारकायजोगि-आहारिमस्सकायजोगीणमंतरं केविचरं कालादो होदि १ ॥७४॥ आहारककाययोगी और आहारकिमश्रकाययोगी जीवोंका अन्तर कितने काल होता है १ ॥ जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ ७५ ॥ उक्कस्सेण अद्भगेगगलपरियट्टं देखणं ॥ ७६ ॥ आहारककाययोगी और आहारकिमश्रकाययोगी जीवोंका जधन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ ७५ ॥ तथा उनका उत्कृष्ट अन्तर कुछ कम अर्ध पुद्गलपरिवर्तन प्रमाण होता है ॥ ७६॥

कम्मइयकायजोगीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? ॥ ७७ ॥

कार्मणकाययोगी जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ? ॥ ७७ ॥

जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं तिसमऊणं ॥ ७८॥ उक्कस्पेण अंगुलस्य असंखेजजदि-भागो असंखेजजासंखेजजाओ ओसप्पिणी-उस्सप्पिणीओ ॥ ७९॥

कार्मणकाययोगी जीवोंका जघन्य अन्तर तीन समय कम क्षुद्रभवग्रहण मात्र होता है ॥ ७८ ॥ तथा उनका उत्कृष्ट अन्तर अंगुलके असंख्यातवें भाग ग्रमाण असंख्यातासंख्यात अवसर्पिणी और उत्सर्पिणी काल तक होता है ॥ ७९ ॥ वेदाणुरादेण इत्थिवेदाणमंतरं केविचरं कालादो होदि १ ॥ ८० ॥ वेदमार्गणाके अनुसार स्रीवेदी जीवोंका अन्तर कितने काल होता है १ ॥ ८० ॥ जहण्णोण खुद्दाभवग्गहणं ॥८१॥ उक्कस्सेण अणंतकालमसंखेजजपोग्गलपरियद्वं ॥ स्रीवेदी जीवोंका जघन्य अन्तर क्षुद्रभवप्रहण काल तक होता है ॥ ८१ ॥ तथा उनका उत्कृष्ट अन्तर असंख्यात पुद्गलपरिवर्तन प्रमाण अनन्त काल तक होता है ॥ ८२ ॥

> पुरिसवेदाणमंतरं केविचरं कालादो होदि १॥८३॥ पुरुषवेदियोंका अन्तर कितने काल होता है १॥८३॥

जहण्णेण एगसमओ ॥ ८४ ॥ उक्कस्सेण अर्णतकालमसंखेज्जपोग्गलपरियष्ट्रं ॥ पुरुषवेदियोंका जघन्य अन्तर एक समय होता है ॥ ८४ ॥ तथा उनका उत्कृष्ट अन्तर असंख्यात पुद्गलपरिवर्तन प्रमाण अनन्त काल तक होता है ॥ ८५ ॥

> णवुंसयवेदाणमंतरं केविचरं कालादो होदि १॥८६॥ नपुंसकवेदियोंका अन्तर कितने काल होता है १॥८६॥

जहण्णेण अंतोष्ठहुत्तं ॥ ८७ ॥ उक्कस्सेण सागरोवमसदपुधतं ॥ ८८ ॥ नपुंसकवेदियोंका जघन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ ८७ ॥ तथा उनका उत्कृष्ट अन्तर सागरोपमशतपृथक्त्व मात्र होता है ॥ ८८ ॥

> अवगदवेदाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? ॥ ८९ ॥ अपगतवेदी जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ?॥ ८९ ॥

उनसमं पडुच जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ ९० ॥ उक्कस्तेण अद्भुपोग्गरूपरियट्टं देखणं ॥ ९१ ॥

उपरामकी अपेक्षा अपगतवेदी जीवोंका जघन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ ९० ॥ तथा उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर कुछ कम अर्घ पुद्गलपरिवर्तन प्रमाण होता है ॥ ९१ ॥

खवगं पडुच णत्थि अंतरं, णिरंतरं ॥ ९२ ॥

क्षपककी अपेक्षा अपगतवेदी जीवोंका अन्तर नहीं होता है, निरन्तर है ॥ ९२ ॥

कसायाणुवादेण कोधकसाई-माणकसाई-मायकसाई-लोभकसाईणमंतरं केविचरं कालादो होदि १ ॥ ९३ ॥

कषायमार्गणाके अनुसार क्रोधकषायी, मानकषायी, मायाकषायी और लोभकषायी जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ? ॥ ९३ ॥

जहण्णेण एगसमञ्जो ॥ ९४ ॥ उक्कस्तेण अंतोग्रहुत्तं ॥ ९५ ॥

उक्त क्रोधादि चार क्षयायवाले जीवोंका जघन्य अन्तर एक समय मात्र होता है ॥९४॥ तथा उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥९५॥

अकसाई अवगदवेदाण भंगो ॥ ९६ ॥

अकषायी जीवोंका अन्तर अपतगर्वेदी जीवोंके समान होता है ॥ ९६ ॥

णाणाणुवादेण मदिअण्णाणि-सुदअण्णाणीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? ॥९७॥ ज्ञानमार्गणाके अनुसार मत्यज्ञानी और श्रुताज्ञानी जीवोंका अन्तर कितने काल होता है !॥ जहण्णेण अंतोसुहुत्तं ॥ ९८ ॥ उक्कस्सेण वेछावद्विसागरोवमाणि देस्रणाणि ॥ मत्यज्ञानी और श्रुताज्ञानी जीवोंका जघन्य अन्तर अन्तर्सुहूर्त प्रमाण होता है ॥ ९८ ॥

निष्या उनका उत्कृष्ट अन्तर कुछ कम दो छ्यासट (१३२) सागरोपम काल तक होता है ॥ ९९ ॥

विभंगणाणीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? ॥ १०० ॥

विभंगज्ञानियोंका अन्तर कितने काल होता है 🗐 १००॥

जह**ण्णेण अंतोग्रहुत्तं ॥ १०१ ॥ उक्कस्सेण अणंतकालमसंखेज्जपोग्गलपरियट्टं ॥** विभंगज्ञानियोंका जधन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ १०१ ॥ तथा उनका उक्कष्ट अन्तर असंख्यात पुद्गलपरिवर्तन प्रमाण अनन्त काल तक होता है ॥ १०२ ॥

आभिणियोहिय-सुद-ओहि-मणपंज्अवणाणीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? ॥ आभिनिबोधिकज्ञानी, श्रुतज्ञानी, अवधिज्ञानी और मनःपर्ययज्ञानी जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ? ॥ १०३ ॥

जहण्णेण अंतोग्रहुत्तं ॥ १०४॥ उक्कस्सेण अद्भूषोग्गलपरियट्टं देसूणं ॥ १०५॥ आभिनिबोधिक आदि उक्त चार ज्ञानवाले जीवोंका जघन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ १०४॥ तथा उनका उत्कृष्ट अन्तर कुछ कम अर्ध पुद्गलपरिवर्तन प्रमाण काल तक होता है ॥

केवलणाणीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? ॥ १०६ ॥

केवलज्ञानियोंका अन्तर कितने काल होता है 🗇 १०६ ॥

णितथ अंतरं, णिरंतरं ॥ १०७ ॥

केवल्ज्ञानी जीवोंका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ १०७ ॥

संजमाणुवादेण संजद-सामाइय-छेदोवद्वावणसुद्धिसंजद-परिहारसुद्धिसंजद-संजदा-संजदाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? ॥ १०८ ॥

संयममार्गणाके अनुसार संयत, सामायिक व छेदोपस्थापना शुद्धिसंयत, परिहारविशुद्धि-संयत और संयतासंयत जीवोंका अन्तर कितने काट होता है ?॥ १०८॥

जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ १०९॥ उक्कस्सेण अद्भयोग्गलपरियट्टं देसूणं ॥ ११०॥

उक्त संयत आदि जीवोंका जघन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ १०९ ॥ तथा उनका उत्कृष्ट अन्तर कुछ कम अर्ध पुद्गळपरिवर्तन प्रमाण काल तक होता है ॥ ११० ॥

सुहुमसांपराइयसुद्धिसंजद-जहाक्खादविहारसुद्धिसंजदाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १॥ १११॥

स्क्मसाम्परायिक-शुद्धिसंयतों और यथाख्यात-विहार-शुद्धिसंयतोंका अन्तर कितने काल होता है ?॥ १११॥

उनसमं पहुच्च जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ ११२ ॥ उनकस्सेण अद्भवोग्गलपरियष्ट्टं देस्रणं ॥ ११३ ॥

उपरामकी अपेक्षा सूक्ष्मसाम्परायिक और यथाख्यात-शुद्धिसंयतोंका जघन्य अन्तर अन्तर्भुहूर्त मात्र होता है ॥११२॥ तथा उन्हींका उत्कृष्ट अन्तर कुछ कम अर्थ पुद्गळपरिवर्तन प्रमाण काल तक होता है ॥ ११३॥

खवगं पड्डच्च णत्थि अंतरं, णिरंतरं ॥ ११४ ॥

क्षपककी अपेक्षा सुक्ष्मसाम्परायिक और यथाख्यात-विहार-शुद्धिसंयतोंका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ ११४ ॥

असंजदाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? ॥ ११५ ॥

असंयतोंका अन्तर कितने काल होता है ? ॥ ११५ ॥

जहण्णेण अंतोग्रहुत्तं ॥ ११६ ॥ उक्कस्सेण पुन्त्रकोडी देसूणं ॥ ११७ ॥

असंयतोंका जघन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ ११६॥ तथा उनका उत्कृष्ट अन्तर कुछ कम पूर्वकोटि मात्र होता है ॥ ११७॥

दंसाणुबादेण चक्खुदंसणीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? ॥ ११८ ॥

दर्शनमार्गणाके अनुसार चक्षुदर्शनी जीवोंका अन्तर कितने काछ होता है ! ॥ ११८ ॥

जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं ॥ ११९ ॥ उक्कस्सेण अणंतकालमसंखेजजपोग्गल-परियद्वं ॥ १२० ॥

चक्षुदर्शनी जीवोंका जघन्य अन्तर क्षुद्रभवप्रहण मात्र होता है ॥ ११९ ॥ तथा उनका उत्कृष्ट अन्तर असंख्यात पुद्गलपरिवर्तन प्रमाण अनन्त काल तक होता है ॥ १२० ॥

अचक्खुदंसणीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? ॥ १२१ ॥

अचक्षुदर्शनी जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ! ॥ १२१ ॥

णित्थ अंतरं, णिरंतरं ॥ १२२ ॥

अचक्षुदर्शनी जीवोंका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ १२२ ॥

ओधिदंसणी ओधिणाणिमंगो ॥ १२३ ॥

अवधिदर्शनी जीवोंके अन्तरकी प्ररूपणा अवधिज्ञानी जीवोंके समान है ॥ १२३ ॥

केवलदंसणी केवलणाणिभंगो ॥ १२४ ॥

केवलदर्शनी जीवोंके अन्तरकी प्ररूपणा केवलज्ञानी जीवोंके समान है ॥ १२४ ॥ लेस्साणुवादेण किण्हलेस्सिय-णीललेस्सिय-काउलेस्सियाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ ॥ १२५ ॥

लेक्यामार्गणाके अनुसार कृष्णलेक्या, नीललेक्या और कापीत लेक्यात्राले जीवींका अन्तर कितने काल होता है ! ॥ १२५ ॥

जहणेण अंतोग्रहुत्तं ॥ १२६ ॥ उक्कस्सेण तेत्तीससागरोवमाणि सादिरेयाणि ॥ कृष्ण, नील और कापोत लेश्यावाले जीवोंका जधन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ १२६ ॥ तथा उन्हींका उन्कृष्ट अन्तर कुळ अधिक तेतीस सागरोपम प्रमाण काल तक होता है ॥ तउलेस्सय-पम्मलेस्सिय-सुक्कलेस्सियाणमंतरं केविचरं कालादो होदि १॥१२८॥ तेजोलेश्या, पद्मलेश्या और शुक्ललेश्यावाले जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ॥ १२८॥ जहण्णेण अंतोग्रहुत्तं ॥ १२९॥ उक्कस्सेण अणंतकालमसंखेजजपोग्गलपरियद्वं ॥ तेज, पद्म और शुक्ल लेश्यावाले जीवोंका जधन्य अन्तर अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥१२९॥ तथा उनका उन्कृष्ट अन्तर असंख्यात पुद्गलगरिवर्तन प्रमाण अनन्त काल तक होता है ॥१३०॥ मवियाणुवादेण भवसिद्धिय-अभवसिद्धियाणमंतरं केविचरं कालादो होदि १॥ भव्यमार्गणानुसार मव्यसिद्धिक और अभव्यसिद्धिक जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ॥॥ गिरिथ अंतरं. णिरंतरं ॥ १३०॥

भन्यसिद्धिक और अभन्यसिद्धिक जीशोंका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ १३२ ॥ सम्मत्ताणुशादेण सम्माइड्डि-त्रेदगसम्माइड्डि-उनसमसम्भाइड्डि-सम्मामिच्छाइड्डीण-मंतरं केविचरं कालादो होदि ? ॥ १३३ ॥

सम्यक्त्वमार्गणाके अनुसार सम्यग्दष्टि, वेदकसम्यग्दष्टि, उपशमसम्यग्दष्टि और सम्यग्मिण्या-दृष्टि जीवोंका अन्तर कितने काळ होता है ? ॥ १३३ ॥

जहण्णेणंतोम्रहुतं ॥ १३४ ॥ उक्कस्सेण अद्भूपोग्गलपरियट्टं देसूणं ॥ १३५ ॥ उक्त सम्यग्दिष्ट आदि जीवोंका अन्तर जधन्यसे अन्तर्मुहूर्त मात्र होता है ॥ १३४ ॥ तथा उनका उत्कृष्ट अन्तर कुछ कम अर्ध पुद्गलपरिवर्तन प्रमाण काल तक होता है ॥ १३५ ॥

> खइयसम्माइद्वीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? ॥ १३६ ॥ क्षायिकसम्यम्दष्टि जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ? ॥ १३६ ॥

### णत्थि अंतरं, णिरंतरं ॥ १३७ ॥

क्षायिकसम्यग्दिष्ट जीवोंका अन्तर नहीं होता, निरन्तर है ॥ १३७ ॥ सासणसम्माइ**डीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १॥ १३८**॥ सासादनसम्यग्दिष्ट जीवोंका अन्तर कितने काल होता है १॥ १३८॥

जहण्णेण परिदोवमस्स असंखेज्जदिभागो ॥ १३९ ॥ उक्कस्सेण अद्धपोग्गल-परियष्टं देसृणं ॥ १४० ॥

सासादनसम्यग्दृष्टि जीवोंका अन्तर जघन्यसे पत्योपमके असंख्यातवें भाग प्रमाण काल तक होता है ॥१३९॥ तथा उनका उत्कृष्ट अन्तर अर्घ पुद्गलपरिवर्तन मात्र काल तक होता है ॥

## मिच्छाइड्डी मदिअण्णाणिभंगो ॥ १४१ ॥

मिथ्यादृष्टि जीवोंको अन्तरकी प्ररूपणा मत्यज्ञानी जीवोंके समान है ॥ १४१ ॥
सिण्णयाणुवादेण सण्णीणमंतरं केविचरं कालादो होदि १॥ १४२ ॥
संज्ञीमार्गणाके अनुसार संज्ञी जीवोंका अन्तर कितने काल होता है १॥ १४२ ॥
जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं ॥१४३॥ उक्कस्सेण अणंतकालमसंखेजजपोग्गलपरियद्वं ॥
संज्ञी जीवोंका जघन्य अन्तर क्षुद्रभवग्रहण प्रमाण होता है ॥ १४३ ॥ तथा उनका
उत्कृष्ट अन्तर असंख्यात पुद्गलपरिवर्तन प्रमाण अनन्त काल तक होता है ॥ १४४ ॥

असण्णीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? ॥ १४५॥ असंज्ञी जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ? ॥ १४५॥

जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं ।। १४६ ॥ उक्कस्सेण सागरोवमसदपुधत्तं ।। १४७ ॥ असंबी जीवोंका जधन्य अन्तर क्षुद्रभवग्रहण प्रमाण होता है ॥ १४६ ॥ तथा उनका उत्कृष्ट अन्तर सागरोपमशतपृथक्व प्रमाण काल तक होता है ॥ १४७ ॥

> आहाराणुवादेण आहाराणमंतरं केविचरं कालादो होदि १॥ १४८॥ आहारमार्गणाके अनुसार आहारक जीवोंका अन्तर कितने काल होता है १॥ १४८॥ जहण्णेण एगसमयं॥ १४९॥ उक्कस्सेण तिण्णिसमयं॥ १५०॥

आहारक जीवोंका जधन्य अन्तर एक समय मात्र होता है।। १४९॥ तथा उनका उत्कृष्ट अन्तर तीन समय प्रमाण होता है।। १५०॥

> अणाहारा कम्मइयकायजोगिभंगो ॥ १५१ ॥ अनाहारक जीवोंके अन्तरकी प्ररूपणा कार्मणकाययोगियोंके समान है ॥ १५१ ॥

> > ॥ एक जीवकी अपेक्षा अन्तर समाप्त हुआ ॥ ३ ॥

## ४. णाणाजीवेहि भंगविचओ

णाणाजीवेहि भंगविचयाणुगमेण गदियाणुवादेण णिरयगदीए णेरइया णियमा अत्थि ॥ १ ॥

नाना जीवोंकी अपेक्षा भंगविचयानुगमसे गतिमार्गणाके अनुसार नरकगतिमें नारकी जीव नियमसे हैं ॥ १ ॥

विचय राष्ट्रका अर्थ विचार होता है। इससे यह समझना चाहिये कि इस प्रकरणमें नाना जीवोंकी अपेक्षा सामान्य और विशेष रूपसे गति आदि चौदह मार्गणाओंमें जीवोंके अस्तित्व और नास्तित्वरूप दोनों मंगोंका विचार किया जानेवाला है। तदनुसार यहां सर्वप्रथम नरकगतिमें सामान्यरूपसे नारिकयोंके अस्तित्व-नास्तित्वका विचार करते हुए यह निर्दिष्ट किया गया है कि नारकी जीव सदा ही रहते हैं, उनका अभाव कभी नहीं होता।

एवं सत्तसु पुढवीसु णेरइया ॥ २ ॥

इसी प्रकार सातों पृथिवियोंमें नारकी जीव नियमसे हैं ॥ २ ॥

तिरिक्खगदीए तिरिक्खा पंचिदिय-तिरिक्खा पंचिदिय-तिरिक्ख-पज्जत्ता पंचिदिय-तिरिक्ख-जोणिणी पंचिदियतिरिक्ख-अपज्जत्ता मणुसगदीए मणुसा मणुस-पज्जत्ता मणुसणीओ णियमा अत्थि ॥ ३ ॥

तिर्यंच गतिमें तिर्यंच, पंचेन्द्रिय तिर्यंच, पंचेन्द्रिय तिर्यंच पर्याप्त, पंचेन्द्रिय तिर्यंच योनिमती और पंचेन्द्रिय तिर्यंच अपर्याप्त; तथा मनुष्यगतिमें मनुष्य, मनुष्य पूर्याप्त और मनुष्यनी नियमसे हैं ॥ ३ ॥

मणुसअवज्जत्ता सिया अत्थि, सिया णत्थि ॥ ४ ॥

मनुष्य अपर्याप्त कदाचित् होते हैं और कदाचित् नहीं भी होते हैं ॥ ४ ॥

देवगदीए देवा णियमा अत्थि ॥ ५ ॥

देवगतिमें देव नियमसे हैं ॥ ५ ॥

एवं भवणवासियप्पहुडि जाव सन्बद्धसिद्धिवमाणवासियदेवेसु ॥ ६ ॥

इसी प्रकार भवनवासियोंसें लेकर सर्वार्थसिद्धि-विमानवासियों तक देवोंका शाश्वतिक अस्तित्व जानना चाहिये॥६॥

इंदियाणुवादेण एइंदिया बादरा सुहुमा पज्जत्ता अपज्जत्ता णियमा अतिथ ॥॥॥ इन्द्रियमार्गणाके अनुसार एकेन्द्रिय, बादर, सूक्ष्म, पर्याप्त व अपर्याप्त जीव नियमसे हैं ॥॥ बेइंदिय-तेइंदिय-चउरिंदिय-पंचिदिय-पज्जत्ता अपज्जत्ता णियमा अतिथ ॥ ८॥

द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय और पंचेन्द्रिय तथा वे ही पर्याप्त व अपर्याप्त जीव नियमसे हैं ॥ ८ ॥

कायाणुवादेण पुढविकाइया आउकाइया तेउकाइया वाउकाइया वणप्कदिकाइया णिगोदजीवा बादरा सहुमा पज्जत्ता अपज्जत्ता बादरवणप्कदिकाइयपत्तेयसरीरा पज्जता अपज्जता तसकाइया तसकाइयपज्जत्ता अपज्जत्ता णियमा अत्थि ॥ ९ ॥

कायमार्गणाके अनुसार पृथिवीकायिक, जलकायिक, तेजकायिक, वायुकायिक, बनस्पति-कायिक, निमोद जीव, बादर व सूक्ष्म, पर्याप्त व अपर्याप्त, तथा बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीर, पर्याप्त व अपर्याप्त एवं त्रसकायिक, त्रसकायिक पर्याप्त व अपर्याप्त जीव नियमसे हैं ॥ ९ ॥

जोगाणुवादेण पंचमणजोगी पंचवचिजोगी कायजोगी ओरालियकायजोगी ओरालियमिस्सकायजोगी वेउविवयकायजोगी कम्मइयकायजोगी णियमा अत्थि ॥ १० ॥

योगमार्मणाके अनुसार पांच मनोयोगी, पांच वचनयोगी, काययोगी, औदारिककाययोगी, औदारिककाययोगी, औदारिककाययोगी और कार्मणकाययोगी जीव नियमसे हैं ॥ १०॥

वेउन्वियमिस्सकायजोगी आहारकायजोगी आहारमिस्सकायजोगी सिया अत्थि, मिया गतिथ ॥ ११ ॥

वैकियिकमिश्रकाययोगी, आहारककाययोगी और आहारकमिश्रकाययोगी कदाचित् होते भी हैं और कदाचित् नहीं भी होते हैं ॥ ११॥

बेदाणुवादेण इत्थिवेदा पुरिसवेदा णवुंसयवेदा अवगदवेदा णियमा अत्थि ॥१२॥ वेदमार्गणानुसार स्त्रीवेदी, पुरुषवेदी, नपुंसक्तवेदी और अपगतवेदी जीव नियमसे हैं ॥१२॥ कसायाणुवादेण कोधकसाई माणकसाई मायकसाई लोभकसाई अकसाई णियमा अत्थि ॥ १३ ॥

कषायमार्गणानुसार कोधकषायी, मानकषायी, मायाकषायी, लोभकषायी और अकषायी जीव नियमसे हैं ॥ १३ ॥

णाणाणुवादेण मदिअण्णाणी सुदअण्णाणी विभंगणाणी आमिणिबोहिय-सुद-ओहि-मणपज्जवणाणी केवलणाणी णियमा अत्थि ॥ १४ ॥

ज्ञानमार्गणाके अनुसार मत्यज्ञानी, श्रुताज्ञानी, विभंगज्ञानी, आभिनिबोधिकज्ञानी, श्रुतज्ञानी, अवधिज्ञानी, मनःपर्ययज्ञानी और केवळज्ञानी जीव नियमसे हैं ॥ १४ ॥

संजमाणुवादेण सामाइय-छेदोवट्ठावणसुद्धिसंजदा परिहारसुद्धिसंजदा जहाक्खाद-विहार-सुद्धिसंजदा संजदासंजदा असंजदा णियमा अत्थि ॥ १५ ॥

संयममार्गणानुसार सामायिक व छेदोपस्थापनाशुद्धिसंयत, परिहारशुद्धिसंयत, यथाख्यात-विहार-शुद्धिसंयत, संयतासंयत और असंयत जीव नियमसे हैं ॥ १५॥ सुहुमसांपराइयसंजदा सिया अत्थि, सिया णत्थि ॥ १६ ॥

सूक्ष्मसाम्परायिकसंयत कदाचित् होते हैं और कदाचित् नहीं भी होते हैं ॥ १६ ॥

दंसणाणुवादेण चक्खुदंसणी अचक्खुदंसणी ओहिदंसणी केवलदंसणी जियमा अत्थि ॥ १७ ॥

दर्शनमार्गणानुसार चक्षुदर्शनी, अचक्षुदर्शनी, अवधिदर्शनी और केवलदर्शनी जीव नियमसे हैं ॥ १७ ॥

लेस्साणुवादेण किण्हलेस्सिया णीललेस्सिया काउलेस्सिया तेउलेस्सिया पम्म-लेस्सिया सुक्कलेस्सिया णियमा अत्थि ॥ १८ ॥

छेरयामार्गणानुसार कृष्णलेरयावाले, नीललेरयावाले, कापोत्तलेरयावाले, तेजोलेरयावाले पद्मलेरयावाले और शुक्ललेरयावाले जीव नियमसे हैं ॥ १८॥

भवियाणुवादेण भवसिद्धिया अभवसिद्धिया णियमा अत्थि ॥ १९ ॥
भव्यमार्गणानुसार भव्यसिद्धिक और अभव्यसिद्धिक जीव नियमसे हैं ॥ १९ ॥
सम्मत्ताणुवादेण सम्मादिष्ठी खड्य-वेदगसम्माइड्डी मिच्छाइड्डी णियमा अत्थि ॥
सम्यक्त्वमार्गणानुसार सम्यग्दष्टि, क्षायिकसम्यग्दिष्ट, वेदकसम्यग्दिष्ट और मिथ्यादिष्ट,
जीव नियमसे हैं ॥ २० ॥

उवसमसम्माइद्वी सासणसम्माइद्वी सम्मामिच्छाइद्वी सिया अत्थि सिया णितथ ॥ २१ ॥

उपशामसम्यादृष्टि, सासादनसम्यादृष्टि और सम्यागमध्यादृष्टि कदाचित् होते हैं और कदाचित् नहीं भी होते हैं ॥ २१॥

सिणियाणुवादेण सण्जी अस्त्वा जियमा अत्थि ॥ २२ ॥ संज्ञीमार्गणानुसार संज्ञी और असंज्ञी जीव नियमसे हैं ॥ २२ ॥ आहाराणुवादेण आहारा अजाहारा जियमा अत्थि ॥ २३ ॥ आहारमार्गणानुसार आहारक और अनाहारक जीव नियमसे हैं ॥ २३ ॥

॥ नाना जीवोंकी अपेक्षा भंगविचय समाप्त हुआ ॥ ४ ॥

1 352 Tr ----

# ५. दव्वपमाणाणुगमो

दन्वपमाणाणुगमेण गदियाणुवादेण णिरयगदीए णेरइया दन्वपमाणेण केवडिया १॥१॥

> द्रव्यप्रमाणानुगमसे गतिमार्गणानुसार नरकगतिमें नारकी जीव द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं ?॥ असंखेजना ॥ २ ॥

नरकगतिमें नारकी जीव द्रव्यप्रमाणसे असंख्यात हैं ॥ २ ॥

असंखेज्जासंखेज्जाहि ओसप्पिणि-उस्सिपणीहि अवहिरंति कालेण ॥ ३ ॥

कालकी अपेक्षा नारकी जीव असंख्यातासंख्यात अवसर्पिणी और उत्सर्पिणियोंसे अपहत होते हैं ॥ ३ ॥

खेरोण असंखेज्जाओं सेहीओ ॥ ४ ॥ पदरस्स असंखेज्जदिभागो ॥ ५ ॥

क्षेत्रकी अपेक्षा उक्त नारकी जीव असंख्यात जगश्रेणी प्रमाण हैं ॥ ४ ॥ वे जगप्रतरके असंख्यातवें भाग मात्र असंख्यात जगश्रेणी प्रमाण हैं ॥ ५ ॥

तासिं सेडीणं विक्खंभस्ची अंगुलवग्गमूलं बिदियवग्गमूलगुणिदेण ॥ ६ ॥

उन जगश्रेणियोंकी विष्कम्भसूची सूच्यंगुलके द्वितीय वर्गमूलसे गुणित उसके प्रथम वर्गमूल प्रमाण है।। ६।।

एवं पढमाए पुढवीए गेरइया ॥ ७ ॥

इसी प्रकार प्रथम पृथिवीके नारिकयोंका द्रव्यप्रमाण है ॥ ७ ॥

यहां प्रथम पृथिवीके नारिकयोंका प्रमाण जो सामान्य नारिकयोंके बराबर बतलाया गया है वह प्रतरके असंख्यातवें माग मात्र असंख्यात जगश्रेगीरूप आलापकी अपेक्षा समझना चाहिये। वस्तुतः प्रथम पृथिवीके नारकी सामान्य नारिकयोंसे कम हैं। उनकी विष्कम्भसूची एक रूपके असंख्यातवें भागसे कम है।

बिदियाए जाव सत्तमाए पुढवीए णेरइया दव्यपमाणेण केविडिया ? ॥ ८ ॥ दितीय पृथिवीसे लेकर सातवीं पृथिवी तक प्रत्येक पृथिवीके नारकी द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं ? ॥ ८ ॥

असंखेज्जा ॥ ९ ॥

द्वितीयादि छह प्रथिवियोंके नारकी द्रव्यप्रमाणसे असंख्यात हैं ॥ ९ ॥

असंखेजजासंखेजजाहि ओसप्पिणि उस्सिप्पिणीहि अवहिरंति कालेण ॥ १० ॥

द्वितीय पृथिवीसे लेकर सातवीं पृथिवी तक प्रत्येक पृथिवीके नारकी कालकी अपेक्षा असंख्यातासंख्यात अवसर्पिणी और उत्सर्पिणियोंसे अपहत होते हैं ॥ १०॥

## खेत्रेण संडीए असंखेज्जदिभागो ॥ ११ ॥

क्षेत्रकी अपेक्षा द्वितीय पृथिवीसे लेकर सातवीं पृथिवी तक प्रत्येक पृथिवीके नारकी जगश्रेणीके असंख्यातवें भाग प्रमाण हैं ॥ ११ ॥

तिस्से संडीए आयामी असंखेज्जाओ जीयणकोडीओ ॥ १२ ॥

जगश्रेणीके असंख्यातवें भाग मात्र उस श्रेणीका आयाम असंख्यात योजनकोटि है ॥१२॥ पढमादियाणं सेडिवग्गमूलाणं संखेज्जाणमण्णोण्णव्भासो ॥ १३॥

उपर्युक्त असंख्यात कोटि योजनोंका प्रमाण प्रथमादिक संख्यात जगश्रेणीवर्गम्लोंके परस्पर गुणनफल रूप है ॥ १३ ॥

अभिप्राय यह है कि जगश्रेणीके प्रथम वर्गमूलसे लेकर नीचेके बारह वर्गमूलोंको परस्पर गुणित करनेपर जो राशि प्राप्त हो उतना द्वितीय पृथिवीके नारिकयोंका द्रव्यप्रमाण है। उसके प्रथम वर्गमूलसे लेकर दस वर्गमूलोंको परस्पर गुणित करनेपर जो राशि प्राप्त हो उतना तृतीय पृथिवीके नारिकयोंका द्रव्यप्रमाण है। इसी प्रकार आगेकी पृथिवियोंके नारिकयोंका भी द्रव्यप्रमाण जानना चाहिये।

### तिरिक्खगदीए तिरिक्खा दव्वपमाणेण केवडिया ? ॥ १४ ॥

तिर्यंचगतिमें तिर्यंच जीव द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं ? ॥ १४ ॥

#### अणंता ॥ १५ ॥

तिर्यंचगतिमें तिर्यंच जीव द्रव्यप्रमाणसे अनन्त हैं ॥ १५ ॥

#### अणंताणंताहि ओसप्पिण-उस्सप्पिणीहि ण अवहिरंति कालेण ॥ १६ ॥

वे कालकी अपेक्षा अनन्तानन्त अवसर्पिणी और उत्सर्पिणियोंसे अपहत नहीं होते हैं ॥ खेत्तेण अणंताणंता लोगा ॥ १७ ॥

उक्त तिर्यंच जीव क्षेत्रकी अपेक्षा अनन्तानन्त लोक प्रमाण हैं ॥ १७ ॥

पंचिदियतिरिक्ख-पंचिदियतिरिक्खपज्जत-पंचिदियतिरिक्खजोणिणी-पंचिदिय-तिरिक्खअपज्जता दन्वपमाणेण केविडया १॥ १८॥

पंचेन्द्रिय तिर्थंच, पंचेन्द्रिय तिर्थंच पर्याप्त, पंचेन्द्रिय तिर्थंच योनिमती और पंचेन्द्रिय तिर्थंच अपर्याप्त जीव द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं ? ॥ १८ ॥

असंखेजा ॥ १९ ॥ असंखेजासंखेजाहि ओसप्पिणि-उस्सप्पिणीहि अवहिरंति कालेण ॥ २० ॥

उपर्युक्त चार प्रकारके तिर्थंच द्रव्यप्रमाणसे असंख्यात हैं ॥ १९ ॥ वे कालकी अपेक्षा असंख्यातासंख्यात अवसंपिणी और उत्सार्पाणियोंसे अपद्भत होते हैं ॥ २० ॥ खेतेण पंचिदियतिरिक्ख-पंचिदियतिरिक्खपञ्जत-पंचिदियतिरिक्खजोणिणी-पंचिदियतिरिक्खअपञ्जत्तएहि पदरमबहिरदि देवअवहारकालादो असंखेञ्जगुणहीणेण कालेण संखेञ्जगुणहीणेण कालेण संखेञ्जगुणेण कालेण असंखेञ्जगुणहीणेण कालेण ॥ २१ ॥

क्षेत्रकी अपेक्षा पंचेन्द्रिय तिर्धंच, पंचेन्द्रिय तिर्धंच पर्याप्त, पंचेन्द्रिय तिर्धंच योनिमती और पंचेन्द्रिय तिर्धंच अपर्याप्त जीवोंके द्वारा क्रमशः देवअवहारकालकी अपेक्षा असंख्यातगुणे हीन कालसे, संख्यातगुणे कालसे और असंख्यातगुणे हीन कालसे जगव्रतर अपहत होता है ॥ २१ ॥

मणुसगदीए मणुस्सा मणुसअपज्जत्ता दव्यपमाणेण केवडिया ? ॥ २२ ॥ मनुष्यगतिमें मनुष्य और मनुष्य अपर्याप्त द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं ? ॥ २२ ॥

असंखेज्जा ॥ २३ ॥ असंखेज्जासंखेज्जाहि ओसप्पिणि-उस्मप्पिणीहि अवहिरंति कालेण ॥ २४ ॥

मनुष्य और मनुष्य अपर्याप्त द्रव्यव्रमाणसे असंख्यात हैं ॥ २३ ॥ वे कालकी अपेक्षा असंख्यातासंख्यात अवसर्पिणी और उत्सर्पिणियोंसे अपहत होते हैं ॥ २४ ॥

खेत्रेण सेडीए असंखेज्जदिभागो ॥ २'४ ॥ तिस्से सेडीए आयामी असंखेज्जाओ जोयणकोडीओ ॥ २६ ॥

क्षेत्रकी अपेक्षा मनुष्य और मनुष्य अपर्याप्त जगश्रेणीके असंख्यातवें भाग प्रमाण हैं।।।२५॥ उस जगश्रेणीके असंख्यातवें भागकी श्रेणी (पंक्ति) का आयाम असंख्यात योजनकोटि है।।

मणुस-मणुसअपन्जत्तएहि रूवं रूवा पक्खितएहि सेडी अवहिरदि अंगुलवग्गमूलं तदियवग्गमूलगुणिदेण ॥ २७ ॥

सूच्यंगुलके प्रथम वर्गमूलको उसके ही तृतीय वर्गमूलसे गुणित करनेपर जो लब्ध हो उसे शलाकारूपसे स्थापित कर एक अंकसे अधिक मनुष्यों और एक अंकसे अधिक मनुष्य अपर्यातोंके द्वारा जगश्रेणी अपहृत होती है।। २७॥

मणुस्तपज्जता मणुसिणीओ दच्चपमाणेण केविडया १ ॥ २८ ॥ मनुष्य पर्याप्त और मनुष्यनियां द्रव्यप्रमाणसे कितनी हैं ? ॥ २८ ॥

कोडाकोडाकोडीए उनिरं कोडाकोडाकोडीए हेट्टदो छण्हं वम्माणसुनिर सत्तण्हं वम्माणं हेट्टदो ॥ २९॥

कोड़ाकोड़ाकोड़िके ऊपर और कोड़ाकोड़ाकोड़ाकोड़िके नीचे छह वर्गीके ऊपर और सात वर्गीके नीचे अर्थात् छठे और सातवें वर्गके बीचकी संख्या प्रमाण मनुष्य पर्याप्त व मनुष्यनियां हैं॥

देवगदीए देवा दव्यपमाणेण केविडया ? ॥ ३० ॥

देवगतिमें देव द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं ! ॥ ३० ॥

असंखेज्जा ॥ ३१ ॥ असंखेज्जासंखेज्जाहि ओसप्पिणि-उस्सिपणीहि अवहिरंति कालेण ॥ ३२ ॥

देवगतिमें देव द्रव्यप्रमाणसे असंख्यात हैं ॥ ३१ ॥ वे काळकी अपेक्षा असंख्यातासंख्यात अवसर्पिणी और उत्सर्पिणियोंसे अपहल होते हैं ॥ ३२ ॥

खेत्तेण पदरस्स बेळप्पण्णंगुळसद्वमापडिभाएण ॥ ३३ ॥

क्षेत्रकी अपेक्षा देवोंका प्रमाण जगप्रतरके दो सौ छप्पन अंगुर्टोंके वर्गरूप प्रतिभागसे प्राप्त होता है ॥ ३३ ॥

भवणवासियदेवा दव्वपमाणेण केवडिया ? ॥ ३४ ॥

भवनवासी देव द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं ? ॥ ३४ ॥

असंखेज्जा ॥ ३५ ॥ असंखेजजासंखेजजाहि ओसप्पिण-उम्सप्पिणीहि अवहिरंति कालेण ॥ ३६ ॥

भवनवासी देव द्रव्यप्रमाणसे असंख्यात हैं ॥ ३५॥ काळकी अपेक्षा वे असंख्यातासंख्यात अवसर्पिणी-उत्सर्पिणियोंसे अपहृत होते हैं ॥ ३६॥

खेत्तेण असंखेजजाओं सेडीओ ॥ ३७ ॥ पदरस्त असंखेजजिदभागो ॥ ३८ ॥ क्षेत्रकी अपेक्षा भवनवासी देव असंख्यात जगश्रेणी प्रमाण हैं ॥ ३०॥ उपर्युक्त असंख्यात जगश्रेणियां जगप्रतरके असंख्यातें भाग प्रमाण हैं ॥ ३८ ॥

तासि सेडीणं विश्वसंभद्भची अंगुलं अंगुलवग्ममूलगुणिदेण ॥ ३९ ॥

उन असंख्यात जगश्रेणियोंकी विष्कम्भसूची सूच्यंगुलको सुच्यंगुलके ही वर्गम्लसे गुणित करनेपर जो लब्ध हो उतनी है ॥ ३९ ॥

वाणवेंतरदेवा दव्वपमाणेण केवडिया ? ॥ ४० ॥

वानव्यन्तर देव द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं ? ॥ ४० ॥

असंखेज्जा ॥ ४१ ॥ असंखेज्जासंखेज्जाहि ओसप्पिणि-उस्सप्पिणीहि अवहिरंति कालेण ॥ ४२ ॥

वानव्यन्तर देव द्रव्यप्रमाणसे असंख्यात हैं ॥ ४१॥ काळकी अपेक्षा वे असंख्यातासंख्यात अवसर्पिणी-उत्सर्पिणियोंसे अपहृत होते हैं ॥ ४२ ॥

खेत्रेण पदरस्स संखेजजजोयणसद्वग्गपडिभाएण ॥ ४३ ॥

क्षेत्रकी अपेक्षा वानव्यन्तर देवींका प्रमाण जगप्रतरके संख्यात सौ योजनोंके वर्गरूप प्रतिभागसे प्राप्त होता है ॥ ४३ ॥

## जोदिसिया देवा देवगदिभंगी ॥ ४४ ॥

ज्योतिषी देवोंका प्रमाण देवगतिके प्रमाणके समान है ॥ ४४ ॥

सोहम्मीसाणकप्पवासियदेवा दव्वपमाणेण केविडया ? ॥ ४५ ॥

सौधर्म व ईशान कल्पवासी देव द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं ? ॥ ४५ ॥

असंखेजना ॥ ४६ ॥ असंखेजनासंखेजनाहि ओसप्पिणि-उस्सप्पिणीहि अवहिरंति कालेण ॥ ४७ ॥

सौधर्म व ईशान कल्पवासी देव द्रव्यप्रमाणसे असंख्यात हैं ॥ ४६ ॥ वे कालकी अपेक्षा असंख्यातासंख्यात अवसार्पणी-उत्सर्पिणियोंसे अपहृत होते हैं ॥ ४७ ॥

खेत्रेण असंखेज्जाओ सेडीओ ॥ ४८ ॥ पदरस्स असंखेज्जदिभागी ॥ ४९ ॥

उपर्युक्त देव क्षेत्रकी अपेक्षा असंख्यात जगश्रेणी प्रमाण हैं ॥ ४८ ॥ वे असंख्यात जगश्रेणियां जगप्रतरके असंख्यातवें भाग प्रमाण हैं ॥ ४९ ॥

तासिं सेडीणं विक्खंभस्ची अंगुलस्य वग्गमूलं विदियं तदियवग्गमूलगुणिदेण ॥ उन असंख्यात जगश्रेणियोंकी विष्कम्भसूची सूच्यंगुलके तृतीय वर्गमूलसे गुणित उसीके द्वितीय वर्गमूल प्रमाण हैं ॥ ५० ॥

सणक्कुमार जाव सदर-सहस्सारकप्पवासियदेवा सत्तमपुढवीभंगो ॥ ५१॥ सनत्कुमारसे लेकर शतार-सहस्रार कल्प तकके कल्पवासी देवींका प्रमाण सप्तम पृथिवीके समान है॥ ५१॥

आणद जाव अवराइदिवमाणवासियदेवा दृब्बपमाणेण केविडिया ? ॥ ५२ ॥ अनतसे लेकर अपराजित विमान तक विमानवासी देव द्रब्यप्रमाणसे कितने हैं ? ॥५२॥ पिलदोवमस्स असंखेजजिदिभागो ॥ ५३ ॥ एदेहि पिलदोवममवहिरदि अंतो- मुहुत्तेण ॥ ५४ ॥

उपर्युक्त देव द्रव्यप्रमाणसे पल्योपमके असंख्यातवें भाग मात्र हैं ॥ ५३ ॥ उनके द्वारा अन्तर्मुहूर्तसे पल्योपम अपहृत होता है ॥ ५४ ॥

> सञ्बद्धसिद्धिविमाणवासियदेवा दन्यपमाणेण केविडया ? ॥ ५५ ॥ सर्वार्थसिद्धिविमानवासी देव द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं ? ॥ ५५ ॥ असंखेजना ॥ ५६ ॥

सर्वार्थसिद्धिवमानवासी देव द्रव्यप्रमाणसे असंख्यात हैं ॥ ५६ ॥

इंदियाणुवादेण एइंदिया बादरा सहुमा पज्जत्ता अपज्जता द्व्वपमाणेणः केवडिया १ ॥ ५७ ॥ इन्द्रियमार्गणाके अनुवादसे एकेन्द्रिय, एकेन्द्रिय पर्याप्त, एकेन्द्रिय अपर्याप्त, बादर एकेन्द्रिय, बादर एकेन्द्रिय पर्याप्त, बादर एकेन्द्रिय अपर्याप्त, सूक्ष्म एकेन्द्रिय पर्याप्त और सूक्ष्म एकेन्द्रिय अपर्याप्त जीव द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं है ॥ ५७ ॥

अणंता ॥ ५८ ॥ अणंताणंताहि ओसप्पिणि-उस्सप्पिणीहि ण अवहिरंति कालेण ॥ उपर्युक्त प्रत्येक एकेन्द्रिय जीव अनन्त हैं १ ॥ ५८ ॥ उपर्युक्त जीव कालकी अपेक्षा अनन्तानन्त अवसपिणी-उत्सपिणियोंसे अपहत नहीं होते हैं ॥ ५९ ॥

#### खेत्रेण अणंताणंता लोगा ॥ ६० ॥

क्षेत्रकी अपेक्षा उक्त नौ प्रकारके एकेन्द्रिय जीव अनन्तानन्त लोक प्रमाण हैं ॥ ६० ॥

बीइंदिय-तीइंदिय-चडरिंदिय-पंचिंदिया तस्तेत्र पज्जत्ता अपज्जत्ता दव्वपमाणेण केवडिया १॥ ६१॥

े द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय, पंचेन्द्रिय और उन्हींके पर्याप्त व अपर्याप्त जीव द्भव्यप्रमाणसे कितने हैं १॥ ६१॥

असंखेज्जा ॥ ६२ ॥ असंखेज्जासंखेज्जाहि ओसप्पिण-उस्सप्पिणीहि अवहिरंति -कालेण ॥ ६३ ॥

उपर्युक्त द्वीन्द्रियादिक जीव द्रव्यव्रमाणसे असंख्यात हैं ॥ ६२ ॥ कालकी अपेक्षा वे असंख्यातासंख्यात अवसर्पिणी-उत्सर्पिणियोंसे अपहल होते हैं ॥ ६३ ॥

खेतेण बीइंदिय-तीइंदिय-चउरिंदिय-पंचिदिय तस्सेव पज्जत्त-अप्पज्जतेहि पदरं अवहिरदि अंगुलस्स असंखेज्जदिभागवम्मपिंडभाएण अंगुलस्स संखेज्जदिभागवम्मपिंडभाएण अंगुलस्स असंखेज्जदिभागवम्मपिंडभाएण ॥ ६४ ॥

क्षेत्रकी अपेक्षा द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय व पंचेन्द्रिय जीव तथा उन्हींके पर्याप्त एवं अपर्याप्त जीवोंके द्वारा क्रमशः सूच्यंगुलके असंख्यातवें भागके वर्गरूप प्रतिभागसे, सूच्यंगुलके संख्यातवें भागके वर्गरूप प्रतिभागसे और सूच्यंगुलके असंख्यातवें भागके वर्गरूप प्रतिभागसे जगप्रतर अपद्धत होता है ॥ ६४ ॥

कायाणुवादेण पुढिविकाइय-आउकाइय-तेउकाइय-वाउकाइय-बादरपुढिविकाइय-बादरआउकाइय-बादरतेउकाइय-बादरवाउकाइय-बादरवणप्फिदिकाइयपत्तेयसरीरा तस्सेव अवज्जत्ता सुहुमपुढिविकाइय-सुहुमआउकाइय-सुहुमतेउकाइय-सुहुमवाउकाइय तस्सेव पज्जत्ता अवज्जता द्व्यपमाणेण केविडिया ? ॥ ६५ ॥

कायमार्गणाके अनुसार पृथिवीकायिक, जलकायिक, तेजकायिक, वायुकायिक, बादर पृथिवीकायिक, बादर जलकायिक, बादर तेजकायिक, बादर वायुकायिक, बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीर और उन्हींके अपर्याप्त, तथा सूक्ष्म पृथिवीकायिक, सूक्ष्म जलकायिक, सूक्ष्म तेजकायिक, सूक्ष्म वायुकायिक और उन्हीं चार सूक्ष्मोंके पर्याप्त व अपर्याप्त ये प्रत्येक जीव द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं ?॥ ६५॥

#### असंखेडजा लोगा ॥ ६६ ॥

उपर्युक्त जीवोमें प्रत्येक जीवराशि असंख्यात लोक प्रमाण है ॥ ६६ ॥

बादरपुढिविकाइय-बादरआउकाइय-बादरत्रणष्फदिकाइयपत्तेयसरीरपज्जत्ता दव्व-यमाणेण केवडिया ? ॥ ६७ ॥

बादर पृथिवीकायिक, बादर जलकायिक और बादर वनरपतिकायिक। प्रत्येकशरीर पर्याप्त जीव द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं ? ॥ ६७ ॥

असंखेज्जा ॥ ६८ ॥ असंखेज्जासंखेज्जाहि औसप्पिणि-उस्सप्पिणीहि अवहिरंति कालेण ॥ ६९ ॥

उपर्युक्त बादर पृथिवीकायिकादि जीव द्रव्यप्रमाणसे असंख्यात हैं ॥ ६८ ॥ कालकी अपेक्षा वे असंख्यातासंख्यात अवसर्पिणी-उत्सर्पिणियोंसे अपहल होते हैं ॥ ६९ ॥

खेत्तेण बादरपुढविकाइय-बादरआउकाइय-बादरवणप्कदिकाइयपत्तेयसरीर-पज्जत्तएहि पदरमवहिरदि अंगुलस्स असंखेज्जदिभागवम्मपडिभाएण ॥ ७० ॥

क्षेत्रकी अपेक्षा बादर पृथिवीकायिक, बादर जलकायिक और बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीर पर्याप्त जीवोंके द्वारा सूच्यंगुलके असंख्यातवें भागके वर्गरूप प्रतिभागसे जगप्रतर अपहत होता है ॥ ७० ॥

बादरतेउपज्जता दव्यपमाणेण केवडिया ? ॥ ७१ ॥

बादर तेजकायिक पर्याप्त जीव द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं ? ॥ ७१ ॥

असंखेज्जा ॥ ७२ ॥ असंखेज्जावलियवग्गो आवलियघणस्स अंतो ॥ ७३ ॥

बादर तेजकायिक पर्याप्त जीव द्रव्यप्रमाणसे असंख्यात हैं ॥ ७२ ॥ उस असंख्यातकाः प्रमाण असंख्यात आर्वाळयोंके वर्गरूप है जो आवलीके घनके भीतर आता है ॥ ७३ ॥

बादरवाउपज्जत्ता दम्बयमाणेण केवडिया ? ॥ ७४ ॥

बादर बायुकायिक पर्याप्त जीव द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं 🐉 ॥ ७४ ॥

असंखेज्जा ॥ ७५ ॥ असंखेज्जासंखेज्जाहि ओसप्पिणि-उस्सप्पिणीहि अवहिरंति कालेण ॥ ७६ ॥

बादर वायुकायिक पर्याप्त जीव द्रव्यव्रमाणसे असंख्यात हैं ॥ ७५ ॥ वे कालकी अपेक्षा असंख्यातासंख्यात अवसर्पिणी-उत्सर्पिणियोंसे अपद्वत होते हैं ॥ ७६ ॥ खेत्तेण असंखेज्जाणि पदराणि ॥ ७७ ॥ लोगस्स संखेज्जिदिभागो ॥ ७८ ॥ बादर वायुकायिक पर्याप्त जीव क्षेत्रकी अपेक्षा असंख्यात जगप्रतर प्रमाण हैं ॥ ७७ ॥ उन असंख्यात जगप्रतरोंका प्रमाण लोकका असंख्यातवां भाग है ॥ ७८ ॥

वणप्फदिकाइय-णिगोदजीवा बादरा सुहुमा पज्जत्ता अपज्जत्ता दव्यपमाणेण केवडिया ? ॥ ७९ ॥

वनस्पतिकायिक जीव, निगोद जीव, वनस्पतिकायिक बादर जीव, वनस्पतिकायिक बादर पर्याप्त जीव, वनस्पतिकायिक बादर अपर्याप्त जीव, वनस्पतिकायिक सूक्ष्म जीव, वनस्पति-कायिक सूक्ष्म पर्याप्त जीव, वनस्पतिकायिक सूक्ष्म अपर्याप्त जीव, बादर निगोद जीव, सूक्ष्म निगोद जीव, वादर निगोद जीव पर्याप्त, बादर निगोद जीव पर्याप्त, बादर निगोद जीव अपर्याप्त, सूक्ष्म निगोद जीव अपर्याप्त, ये प्रत्येक जीव राशियां द्रव्यप्रमाणसे कितनी हैं ? ॥ ७९ ॥

अणंता ।। ८० ।। अणंताणंताहि ओसप्पिणि-उस्सप्पिणीहि ण अवहिरंति कालेण ।। उपर्युक्त प्रत्येक जीवराशि द्रव्यप्रमाणसे अनन्त है ॥ ८० ॥ वे प्रत्येक जीव राशियां कालकी अपेक्षा अनन्तानन्त अवसर्पिणी और उत्सर्पिणियोंसे अपद्वत नहीं होतीं हैं ॥ ८१ ॥

खेत्तेण अणंताणंता लोगा ॥ ८२ ॥

उपर्युक्त प्रत्येक जीवराशि क्षेत्रकी अपेक्षा अनन्तानन्त लोक प्रमाण है ॥ ८२ ॥
तसकाइय-तसकाइयपज्जत्त-अपज्जत्ता पंचिंदिय-पंचिंदियपज्जत्त-अपज्जत्ताणंभंगो।।
त्रसकायिक, त्रसकायिक पर्याप्त और त्रसकायिक अपर्याप्त जीवोंका प्रमाण क्रमशः
पंचिन्द्रिय, पंचेन्द्रिय पर्याप्त और पंचेन्द्रिय अपर्याप्त जीवोंके समान है ॥ ८३ ॥

जोगाणुवादेण पंचमणजोगी तिण्णिवचिजोगी दव्यपमाणेण केविडया ? ॥ ८४ ॥ योगमार्गणानुसार पांच मनोयोगी और सत्य; असत्य व उभय ये तीन वचनयोगी जीव द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं ? ॥ ८४ ॥

#### देवाणं संखेज्जदिभागो ॥ ८५ ॥

्रपांचों मनोयोगी और उक्त तीन बचनयोगी जीव द्रव्यप्रमाणसे देवोंके संख्यातवें भाग प्रमाण हैं ॥ ८५ ॥

विजोगि-असच्चमोसविजोगी द्व्यपमाणेण केविडया ? ॥ ८६ ॥ वचनयोगी और असत्यमृत्रा (अनुभय) वचनयोगी द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं ? ॥ ८६ ॥ असंखेज्जा ॥ ८७ ॥ असंखेज्जासंखेज्जाहि ओसप्पिणि-उम्सप्पिणीहि अवहिरंति कालेण ॥ ८८ ॥

평. ५1

वचनयोगी और असत्यमृषावचनयोगी द्रव्यप्रमाणसे असंख्यात हैं ॥ ८७ ॥ वचनयोगी और असत्यमृषावचनयोगी जीय कालकी अपेक्षा असंख्यातासंख्यात अवसर्पिणी-उत्सर्पिणियोंसे अपद्वत होते हैं ॥ ८८ ॥

खेत्तेण विचेजोगि-असचमोसविचोगीहि पदरमवहिरिद अंगुलस्स संखेज्जिदभाग-वग्गपडिभाएण ॥ ८९ ॥

क्षेत्रकी अपेक्षा वचनयोगी और असत्यमृषावचनयोगियों द्वारा सूच्यंगुलके संख्यातवें भागके वर्गरूप प्रतिभागसे जगप्रतर अपहत होता है ॥ ८९ ॥

कायजोगि - ओरालियकायजोगि - ओरालियमिस्सकायजोगि - कम्मइयकायजोगी द्व्यपमाणेण केविडया ? ॥ ९० ॥

काययोगी, औदारिककाययोगी, औदारिकमिश्रकाययोगी और कार्मणकाययोगी जीव द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं १॥ ९०॥

अणंता ।। ९१ ।। अणंताणंताहि ओसिष्पणि-उस्सिष्पणीहि ण अवहिरंति कालेण ।। उपर्युक्त काययोगी आदि जीवराशियोंमें प्रत्येक अनन्त हैं ॥ ९१ ॥ कालकी अपेक्षा वे अनन्तानन्त अवसिर्पणी-उत्सिर्पणियोंसे अपहृत नहीं होती हैं ॥ ९२ ॥

खेरोण अणंताणंता लोगा ॥ ९३ ॥

उपर्युक्त जीवराशियां क्षेत्रकी अपेक्षा अनन्तानन्त लोक प्रमाण हैं ॥ ९३ ॥

वेउन्त्रियकायजोगी दन्त्रपमाणेण केविडिया ? ॥९४॥ देवाणं संखेजजिदिभागूणो ॥ वैक्रियिककाययोगी द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं । ॥९४॥ वैक्रियिककाययोगी देवोंके संख्यातवें भागसे कम हैं ॥ ९५ ॥

वेउव्वियमिस्सकायजोगी दव्यपमाणेण के बिद्या १ ॥ ९६॥ देवाणं संखे उजिद्यमागो ॥ वैक्रियिकामिश्रकाययोगी द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं १ ॥ ९६ ॥ वैक्रियिकामिश्रकाययोगी द्रव्यप्रमाणसे देवोंके संख्यातवें माग मात्र हैं ॥ ९७ ॥

आहारकायजोगी द्व्यपमाणेण केवंडिया ? ॥ ९८ ॥ चंदुवर्णा ॥ ९९ ॥

आहारकाययोगी द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं ? ॥ ९८ ॥ आहारककाययोगी द्रव्यप्रमाणसे चौत्रन हैं ॥ ९९ ॥

आहारिमिस्सकायजोगी दव्वपमाणेण केविडिया १ ॥ १०० ॥ संखेडजा ॥ १०१ ॥ आहारिमिश्रकाययोगी द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं १ ॥ १०० ॥ आहारिमिश्रकाययोगी द्रव्यप्रमाणसे संख्यात हैं ॥ १०१ ॥

वेदाणुवादेण इत्थिवेदा दव्यपमाणेण केवडिया ? ।। १०२ ।। देवीहि सादिरेयं ।।

वेदमार्गणाके अनुसार स्रीवेदी द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं ? ॥ १०२ ॥ स्रीवेदी द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा देवियोंसे कुछ अधिक हैं ॥ १०३ ॥

पुरिसवेदा दव्यपमाणेण केविडिया १ ॥ १०४ ॥ देवेहि सादिरेयं ॥ १०५ ॥ पुरुषवेदी द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा देवोंसे कुछ अधिक हैं ॥ १०५ ॥

णवुंसयवेदा दव्यपमाणेण केविडया ? ॥ १०६ ॥ अणंता ॥ १०७ ॥
नपुंसकवेदी द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं ? ॥ १०६ ॥ नपुंसकवेदी द्रव्यप्रमाणसे अनन्त हैं ॥
अणंताणंताहि ओसप्पिणि-उस्सिप्पिणीहि ण अविहरंति कालेण ॥ १०८ ॥
नपुंसकवेदी कालकी अपेक्षा अनन्तानन्त अवसिपिणी-उत्सिपिणियोंसे अपहृत नहीं होते हैं ॥
खेत्तेण अणंताणंता लोगा ॥ १०९ ॥
नपुंसकवेदी क्षेत्रकी अपेक्षा अनन्तानन्त लोक प्रमाण हैं ॥ १०९ ॥
अवगदवेदा दव्यपमाणेण केविडया ? ॥ ११० ॥ अपंगतवेदी द्रव्यप्रमाणेस अनन्त हैं ॥
अपंगतवेदी द्रव्यप्रमाणेसे कितने हैं १ ॥ ११० ॥ अपंगतवेदी द्रव्यप्रमाणेस अनन्त हैं ॥
कसायाणुवादेण कोधकर्साई माणकसाई मायकसाई लोभकसाई द्व्यप्रमाणेण केविडिया ? ॥ ११२ ॥

कषायमार्गणाके अनुसार ऋोधकषायी, मानकषायी, मायाकषायी और लोभकषायी द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं ? ॥ ११२ ॥

अणंता ।।११३॥ अणंताणंताहि ओसप्पिणि-उस्सप्पिणीहि ण अवहिरंति कालेण ॥ उपर्युक्त चारों कषायवाले जीव द्रव्यप्रमाणसे अनन्त हैं ॥ ११३॥ कालकी अपेक्षा वे अनन्तानन्त अवसर्पिणी-उत्सर्पिणियोंके द्वारा अपद्धत नहीं होते हैं ॥ ११४॥

#### खेत्रेण अणंताणंता लोगा ॥ ११५ ॥

उक्त चारों कषायवाले जीव क्षेत्रकी अपेक्षा अनन्तानन्त लोक प्रमाण हैं।। ११५॥ अकसाई द्व्यपमाणेण केविडया ?।। ११६॥ अणंता ॥ ११७॥

अक्षत्रायी जीव द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं !। ११६ ।। अक्षत्रायी जीव द्रव्यप्रमाणसे अनन्त हैं ॥ ११७ ॥

णाणाणुवादेण मदिअण्णाणी सुदअण्णाणी णवुंसयभंगी ॥ ११८ ॥

ज्ञानमार्गणाके अनुसार मत्यज्ञानी और श्रुत-अज्ञानियोंका द्रव्यप्रमाण नपुंसकवेदियोंके समान है ॥ ११८॥

विभंगणाणी द्व्यपमाणेण केविडया १ ॥ ११९ ॥ देवेहि सादिरेयं ॥ १२० ॥ विभंगज्ञानी द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं १ ॥ ११९ ॥ विभंगज्ञानी द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा देवोंसे कुछ अधिक हैं ॥ १२० ॥

> आभिणिकोहिय-सुद-ओधिणाणी द्व्यपमाणेण केविडया ? ॥ १२१ ॥ आभिनिबोधिकज्ञानी, श्रुतज्ञानी और अवधिज्ञानी द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं ।॥ १२१॥ पिटदोवमस्स असंखेज्जदिभागो ॥१२२॥

> उक्त तीन ज्ञानवाले जीव द्रव्यप्रमाणसे पत्योपमके असंख्यातवें भाग प्रमाण हैं ॥१२२॥ एदेहि पलिदोवममवहिरदि अंतोमुहुत्तेण ॥ १२३॥

उक्त तीन ज्ञानवाले जीवों द्वारा अन्तर्मुहूर्तसे पत्योपम अपहत होता है ॥ १२३ ॥

मणपज्जवणाणी दव्यपमाणेण केविडिया ? ॥ १२४ ॥ संख्यात हैं ॥ १२५ ॥

मनःपर्ययज्ञानी द्रव्यप्रमाणेसे कितने हैं ? ॥ १२४ ॥ संख्यात हैं ॥ १२५ ॥

केवलणाणी दव्यपमाणेण केविडिया ? ॥ १२६ ॥ अणंता ॥ १२७ ॥

केवलज्ञानी द्रव्यप्रमाणेसे कितने हैं ? ॥ १२६ ॥ अनन्त हैं ॥ १२७ ॥

संजमाणुवादेण संजदा सामाइयच्छेदोवद्वावणसुद्धिसंजदा दव्यपमाणेण केविडिया ? ॥

संयममार्गणाके अनुसार संयत और सामायिक-छेदोयस्थापना शुद्धिसंयत द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं ? ॥ १२८ ॥

## कोडिपुधत्तं ॥ १२९ ॥

संयत और सामायिक-छेदोपस्थापनाञ्चाद्धिसंयत द्रव्यप्रमाणसे कोटिपृथक्त प्रमाण हैं ॥

परिहारसुद्धिसंजदा द्व्यपमाणेण केविडिया १॥१३०॥ सहस्सपुधत्तं ॥१३१॥

परिहारसुद्धिसंयत द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं १॥ १३०॥ परिहारसुद्धिसंयत द्रव्यप्रमाणसे
सहस्रपृथक्त्य प्रमाण हैं ॥ १३१॥

सुहुमसांपराइयसुद्धिसंजदा दव्वपमाणेण केवडिया ? ॥ १३२ ॥ सदपुधत्तं ॥

सूक्ष्मसाम्परायिक-ग्रुद्धिसंयत द्रव्यव्रमाणसे कितने हैं ? ॥ १३२ ॥ सूक्ष्मसाम्परायिक-ग्रुद्धिसंयत द्रव्यव्रमाणसे शतपृथक्त्व प्रमाण हैं ॥ १३३ ॥

जहाक्खादविहार-सुद्धिसंजदा दव्यपमाणेण केविडिया? ॥१३४॥ सदसहस्सपुधत्तं ॥ यथाख्यात-विहार-शुद्धिसंयत द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं ?॥ १३४॥ यथाख्यात-विहार-शुद्धिसंयत द्रव्यप्रमाणसे शतसहस्रपृथक्त्व प्रमाण हैं ॥ १३५॥ संजदासंजदा द्व्यपमाणेण केविडिया ? ।।१३६॥ पिलदोवमस्स असंखेज्जिदिभागो ॥ संयातासंयत द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं ? ॥ १३६ ॥ पत्योपमके असंख्यातवें भाग हैं ॥ एदेहि पिलदोवममवहिरदि अंतोष्ठहुत्तेण ॥ १३८ ॥

उनके द्वारा अन्तर्मुहूर्तसे पल्योपम अपहृत होता है ॥ १३८ ॥

असंजदा मदिअण्गाणिभंगो ॥ १३९ ॥

असंयतोंका द्रव्यप्रमाण मति-अज्ञानियोंके समान है ॥ १३९ ॥

दंसणाणुवादेण चक्खुदंसणी द्व्यपमाणेण केविडया ? ॥ १४० ॥ असंखेज्जा ॥ दर्शनमार्गणाके अनुसार चक्षुदर्शनी द्व्यप्रमाणसे कितने हैं ? ॥ १४० ॥ असंख्यात हैं ॥ असंखेज्जासंखेज्जाहे ओसप्पिणि-उस्सप्पिणीहि अवहिरंति कालेण ॥ १४२ ॥ चक्षुदर्शनी कालकी अपेक्षा असंख्यातासंख्यात अवसार्पणी-उत्सपिणियोंसे अपहत होते हैं ॥ खेतेण चक्खुदंसणीहि पदरमवहिरदि अंगुलस्स संखेज्जिदमागवग्गपिडमाएण ॥ क्षेत्रकी अपेक्षा चक्षुदर्शनियोंके द्वारा सूच्यगुलके संख्यातवें भागके वर्गरूप प्रतिभागसे बगवतर अपहत होता है ॥ १४३ ॥

अचक्खुदंसणी असंजदमंगो ॥ १४४ ॥

अचक्षुदर्शनियोंका प्रमाण असंयतोंके समान है ॥ १४४ ॥

ओहिदंसणी ओहिणाणिभंगो ॥ १४५ ॥

अवधिदर्शनियोंका प्रमाण अवधिज्ञानियोंके समान है ॥ १४५ ॥

केवलदंसभी केवलणाणिभंगो ॥ १४६ ॥

केवलदर्शनियोंका प्रमाण केवलज्ञानियोंके समान है ॥ १४६ ॥

लेस्साणुवादेण किण्हलेस्सिय-णीललेस्सिय-काउलेस्सिया असंजदमंगी ॥ १४७ ॥ लेखामार्गणाके अनुसार कृष्णलेखावाले, नीललेख्यावाले और कापोतलेख्यावाले जीवींका

अमाण असंयतोंके समान है ॥ १४७ ॥

तेउलेस्सिया दव्यपमाणेण केविडया ? ॥१४८॥ जोदिसियदेवेहि सादिरेयं ॥१४९॥ तेजोलेश्यावाले द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं !॥ १४८॥ ज्योतिषी देवोंसे कुछ अधिक हैं ॥

पम्मलेस्सिया दव्यपमाणेण केवडिया ? ॥ १५० ॥

पद्मछेश्यात्राछे जीव द्रव्यप्रमागसे कितने हैं ? ॥ १५० ॥

सिणपंचिद्यतिरिक्खजोणिणीणं संखेजजदिभागो ॥ १५१ ॥

पद्मलेश्याबाळे जीव संज्ञी पंचेन्द्रिय तिर्वंच योनिमतियोंके संख्यातवें भाग प्रमाण हैं॥

सुक्कलेस्सिया दव्वपमाणेण केवडिया ? ।। १५२ ।। पलिदोवमस्स असंखेज्जदि-भागो ।। १५३ ।।

ञ्चाक्ललेस्यावाले जीव द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं ? ॥ १५२ ॥ पत्योपमके असंख्यातर्ने भाग प्रमाण हैं ॥ १५३ ॥

एदेहि पलिदोवममवहिरादि अंतोमुहुत्तेण ॥ १५४ ॥

उनके द्वारा अन्तर्मुहर्तसे परयोपम अपहृत होता है ॥ १५४ ॥

भवियाणुवादेण भवसिद्धिया दव्वपमाणेण केविडिया ? ॥१५५॥ अर्णता ॥१५६॥ भव्यमार्गणाके अनुसार भव्यसिद्धिक द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं ? ॥ १५५॥ अनन्त हैं ॥ अर्णताणंताहि ओसप्पिणि-उस्सप्पिणीहि ण अविहरंति कालेण ॥ १५७॥

भव्यसिद्धिक कालकी अपेक्षा अनन्तानन्त अवसर्पिणी-उत्सापींणियोंसे अपहृत नहीं होते हैं॥ १५७॥

खेत्रेण अणंताणंता लोगा ॥ १५८ ॥

भव्यसिद्धिक जीव क्षेत्रकी अपेक्षा अनन्तानन्त लोक प्रमाण हैं ॥ १५८ ॥ अभवसिद्धिया द्व्यपमाणेण केविडिया ? ॥ १५९ ॥ अणंता ॥ १६० ॥ अभव्यसिद्धिक द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं ? ॥ १५९ ॥ अनन्त हैं ॥ १६० ॥

सम्मत्ताणुवादेण सम्मादिही खद्यसम्मादही वेदगसम्मादिही उवसमसम्मादिही सासणसम्माद्दी सम्मामिन्छाइही दव्वपमाणेण केविडया ? ॥ १६१ ॥

सम्यक्त्रमार्गणाके अनुसार सम्यग्दष्टि, क्षायिकसम्यग्दष्टि, वेदकसम्यग्दष्टि, उपशमसम्यग्दष्टि, सासादनसम्यग्दष्टि और सम्यग्मिश्यादष्टि द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं ? ॥ १६१ ॥

पिलदोवमस्स असंखेज्जदिभागो ॥ १६२ ॥

उपर्युक्तः जीवराशियोंमें प्रत्येक पत्योपमके असंख्यातवें भाग प्रमाण हैं ॥ १६२ ॥

एदेहि पलिदोवममवहिरदि अंतोमुहुत्तेण ॥ १६३ ॥

उक्त जीवों द्वारा अन्तर्भुहूर्तसे पल्योपम अपहृत होता है ॥ १६३ ॥

मिच्छाइद्वी असंजदभंगो ॥ १६४ ॥

मिथ्यादृष्टियोंका द्रव्यप्रमाण असंयत जीवोंके समान है ॥ १६४ ॥

सण्णियाणुवादेण सण्णी दव्यपमाणेण केबिडिया ?।।१६५।। देवेहि सादिरेयं ।।१६६।। संज्ञीमार्गणाके अनुसार संज्ञी जीव द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं ?।। १६५॥ द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा वे देवोंसे कुछ अधिक हैं ॥ १६६॥

#### असण्मी असंजदभंगो ।। १६७ ॥

असंज्ञी जीयोंका द्रव्यप्रमाण असंयतोंके समान है ॥ १६० ॥

आहाराणुवादेण आहारा आणाहारा दव्यपमाणेण केविडिया ? ॥१६८॥ अणंता ॥ आहारमार्गणाके अनुसार आहारक और अनाहारक जीव द्रव्यप्रमाणसे कितने हैं ! ॥१६८॥ अनन्त हैं ॥ १६९॥

अणंताणंताहि ओसप्पिणि-उस्सिप्पिणीहि ण अवहिरंति कालेण ॥ १७० ॥

आहारक और अनाहारक जीव कालकी अपेक्षा अनन्तानन्त अवसर्पिणी-उत्सर्पिणियोंसे अपहत नहीं होते हैं ॥ १७०॥

खेत्रेय अणंताणंता लोगा ॥ १७१ ॥

आहारक और अनाहारक जीव क्षेत्रको अपेक्षा अनन्तानन्त लोक प्रमाण हैं ॥ १७१ ॥

॥ द्वयप्रमाणानुगम समाप्त हुआ ॥ ५ ॥

# ६. खेताणुगमो

खेत्राणुगमेण गदियाणुवादेण जिरयगदीए जेरइया सत्थाणेण सम्रुग्धादेण उववादेण केविडिखेत्ते ? ।। १ ।।

क्षेत्रानुगमसे गतिमार्गणाके अनुसार नरकगतिमें नारकी जीव स्वस्थान, समुद्धात और उपपादसे कितने क्षेत्रमें रहते हैं ! ॥ १ ॥

लोगस्स असंखेज्जदिभागे ॥ २ ॥

नरकगतिमें नारकी जीव उक्त तीन पदोंकी अपेक्षा लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं॥ एवं सत्तसु पुढशीसु णेरह्या ॥ ३॥

इसी प्रकार सात पृथिवियोंमें नारकी जीव उपर्युक्त तीन पदोंकी अपेक्षा लोकके असंख्यात्रवें भागमें रहते हैं ॥ ३ ॥

तिरिक्खगदीए तिरिक्खा सत्थाणेण समुग्घादेण उववादेण केविडिखेते ? ॥ ४ ॥ तिर्यंचगतिमें तिर्यंच जीव स्वस्थान, समुद्घात और उपपादसे कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? ॥ सन्बस्रोए ॥ ५ ॥

तिर्यंचगतिमें तिर्यंच जीव उक्त तीन पदोंकी अपेक्षा सर्वछोकमें रहते हैं ? ॥ ५ ॥

## पंचिदियतिरिक्ख-पंचिदियतिरिक्खपज्जत्ता पंचिदिय-तिरिक्ख-जोणिणी पंचिदिय-तिरिक्ख-अपज्जत्ता सत्थाणेण समुग्घादेण उत्रवादेण केवडिखेत्ते ? ॥ ६ ॥

पंचेन्द्रिय तिर्थंच, पंचेन्द्रिय तिर्थंच पर्याप्त, पंचेन्द्रिय तिर्थंच योनिमती और पंचेन्द्रिय तिर्थंच अपर्याप्त जीव स्वस्थान, समुद्धात और उपपादकी अपेक्षा कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? ॥ ६ ॥

#### लोगस्स असंखेज्जदिभागे ॥ ७ ॥

उपर्युक्त चार प्रकारके तिर्यंच उक्त पदोंकी अपेक्षा लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥

मणुसगदीए मणुसा मणुसपज्जता मणुसिणी सत्थाणेण उववादेण केविडिखेत्ते ? ॥

मनुष्यमिनें मनुष्य, मनुष्य पर्याप्त और मनुष्यनी स्वस्थान व उपपाद पदसे कितने क्षेत्रमें रहते हैं १ ॥ ८ ॥

#### लोगस्स असंखेज्जदिभागे ॥ ९ ॥

उक्त तीन प्रकारके मनुष्य स्वस्थान व उपपाद पदोंसे लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ९ ॥

## समुग्घादेण केवडिखेत्ते ? ॥ १० ॥ लोगस्स असंखेजजदिभागे ॥ ११ ॥

उक्त तीन प्रकारके मनुष्य समुद्धातसे कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? ॥ १० ॥ उक्त तीन प्रकारके मनुष्य समुद्धातकी अपेक्षा लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ११ ॥

### असंखेज्जेसु वा भाएसु सच्वलोगे वा ॥ १२ ॥

समुद्धातकी अपेक्षा उक्त तीन प्रकारके मनुष्य लोकके असंख्यात बहुभागोंमें अधवा सर्वलोकमें रहते हैं ॥ १२ ॥

## मणुसअपज्जत्ता सत्थाणेण समुग्घादेण उववादेण केवडिखेत्ते ? ॥ १३ ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागे ॥ १४ ॥

मनुष्य अपर्याप्त स्वस्थान, समुद्धात और उपपादकी अपेक्षा कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? ॥ १३॥ मनुष्य अपर्याप्त उपर्युक्त तीन पदोंकी अपेक्षा लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ १४॥

## देवगदीए देवा सत्थाणेण समुग्घादेण उववादेण केवडिखेत्ते ? ॥ १५ ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागे ॥ १६ ॥

देवगतिमें देव स्वस्थान, समुद्घात और, उपपादसे कितने क्षेत्रमें रहते हैं !। १५॥ देव उपर्युक्त पदोंसे लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ १६॥

> भवणवासियप्यहुिं जाव सन्बद्धिसिद्धिविमाणवसियदेवा देवगदिभंगो ॥ १७॥ भवनवासियोसे लेकर सर्वार्थसिद्धि तक विमानवासी देवोंका क्षेत्र देवगतिके समान है ॥

इंदियाणुवादेण एइंदिया सुहुमेइंदिया पञ्जत्ता अपञ्जत्ता सत्थाणेण सम्रुग्धादेण उववादेण केवडिखेत्ते ? ॥ १८ ॥ सञ्बलोगे ॥ १९ ॥

इन्द्रियमार्गणानुसार एकेन्द्रिय, एकेन्द्रिय पर्याप्त, एकेन्द्रिय अपर्याप्त, सूक्ष्म एकेन्द्रिय, सूक्ष्म एकेन्द्रिय अपर्याप्त जीव स्वस्थान, समुद्धात और उपपादसे कितने क्षेत्रमें रहते हैं ! । १८ ॥ उपर्युक्त एकेन्द्रिय जीव उक्त पदोंसे सर्व लोकमें रहते हैं ॥ १९ ॥

बादरेइंदिया पञ्जत्ता अपञ्जत्ता सत्थाणेण केवडिखेत्ते ? ॥ २० ॥ स्रोगस्स संखेज्जदिभागे ॥ २१ ॥

बादर एकेन्द्रिय, बादर एकेन्द्रिय पर्याप्त और बादर एकेन्द्रिय अपर्याप्त स्वस्थानसे कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? ॥२०॥ उक्त बादर एकेन्द्रिय जीव स्वस्थानसे लोकके संख्यातवें भागमें रहते हैं ॥२१॥

सम्रुग्धादेण उववादेण केवडिखेत्ते ? ॥ २२ ॥ सब्बलोए ॥ २३ ॥

उक्त बादर एकेन्द्रिय पर्याप्त और अपर्याप्त जीव समुद्धात और उपपादसे कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? ॥ २२ ॥ उक्त तीन बादर एकेन्द्रिय जीव समुद्धात और उपपाद पदोंसे सर्व छोकमें रहते हैं ॥ २३ ॥

बेइंदिय तेइंदिय चउरिंदिय तस्सेव पज्जत्त-अपज्जता सत्थाणेण समुम्घादेण उववादेण केविडिखेत्ते ? ॥ २४ ॥ लोगस्स असंखेजजदिभागे ॥ २५ ॥

द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय और इन्हीं तीनोंके पर्याप्त व अपर्याप्त जीव स्वस्थान, समुद्धात और उपपाद पदसे कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? ॥ २४ ॥ उपर्युक्त द्वीन्द्रियादिक जीव उक्त पदोंसे छोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ २५ ॥

पंचिदिय-पंचिदियपज्जत्ता सत्थाणेण उनवादेण केवडिखेत्ते ? ॥ २६ ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागे ॥ २७ ॥

पंचेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय पर्याप्त जीव स्वस्थान और उपपादसे कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? ॥ २६ ॥ उक्त पदोंसे वे लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ २७ ॥

सम्रुग्धादेण केवडिखेत्ते ? ॥ २८ ॥ लोगस्य असंखेज्जदिभागे असंखेज्जेसु वा भागेसु सन्वलोगे वा ॥ २९ ॥

पंचेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय पर्याप्त जीव समुद्धातकी अपेक्षा कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? ॥२८॥ समुद्धातकी अपेक्षा वे लोकके असंख्यातवें भागमें, अथवा असंख्यात बहुभागोमें अथवा सर्व लोकमें रहते हैं ॥ २९॥

पंचिंदिय-अपज्जत्ता सत्थाणेण समुग्धादेण उववादेण केवडिखेत्ते ? ॥ ३० ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागे ॥ ३१ ॥

छ. ५२

पंचेन्द्रिय अपर्याप्त जीव स्वस्थान, समुद्घात और उपपादसे कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? ॥ २०॥ पंचेन्द्रिय अपर्याप्त जीव उक्त तीन पदोंसे लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ३१॥

कायाणुत्रादेण पुढविकाइय आउकाइय तेउकाइय वाउकाइय सुहुमपुढविकाइय सुहुमआउकाइय सुहुमतेउकाइय सुहुमवाउकाइय तस्सेव पज्जता अवज्जता सत्थाणेण समुग्वादेण उववादेण केवडिखेत्ते ? ॥ २२ ॥ सन्वलोगे ॥ २२ ॥

कायमार्गणाके अनुसार पृथिवीकायिक, जलकायिक, तेजकायिक, वायुकायिक, सूक्ष्म पृथिवीकायिक, सूक्ष्म जलकायिक, सूक्ष्म तेजकायिक, सूक्ष्म वायुकायिक तथा इन्हींके पर्याप्त और अपर्याप्त जीव स्वस्थान, समुद्धात और उपपादसे कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? ॥ ३२ ॥ उक्त पदोंसे वे सर्व लोकमें रहते हैं ॥ ३३ ॥

बादरपुढविकाइय-बादरआउकाइय-बादरतेउकाइय-बादरवणप्फदिकाइयपत्तेयसरीरा तस्सेव अपज्जत्ता सत्थाणेण केवडिखेत्ते ? ॥ ३४ ॥ लोगस्स असंखेजजदिभागे ॥ ३५ ॥

बादर पृथिवीकायिक, बादर जलकायिक, बादर तेजकायिक और बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीर और उनके अपूर्याप्त जीव स्वस्थानसे कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? ॥ ३४ ॥ स्वस्थानसे वे लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ३५ ॥

समुग्घादेण उववादेण केविडिखेत्ते ? ॥ ३६ ॥ सन्वलोगे ॥ ३७ ॥

उक्त बादर पृथिनीकायिकादि समुद्घात व उपपादसे कितने क्षेत्रमें रहते हैं ! ॥ ३६ ॥ समुद्घात व उपपादसे वे सर्व छोकमें रहते हैं ॥ ३७ ॥

बादरपुढविकाइया बादरआउकाइया बादरतेउकाइया बादरवणष्फदिकाइय-पत्तेयसरीरपज्जत्ता सत्थाणेण सम्रुग्वादेण उववादेण केवडिलेत्ते ? ।। ३८ ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागे ॥ ३९ ॥

बादर पृथिवीकायिक पर्याप्त, बादर जलकायिक पर्याप्त, बादर तेजकायिक पर्याप्त और बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीर पर्याप्त जीव स्वस्थान, समुद्धात और उपपादसे कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? ॥ ३८॥ उपर्युक्त बादर पृथिवीकायिक पर्याप्त आदि जीव उक्त पदोंसे लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ३९॥

बादरवाउकाइया तस्सेव अपज्जत्ता सत्थाणेण केवडिखेते ? ॥ ४० ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागे ॥ ४१ ॥

बादर त्रायुकायिक और उनके ही अपर्याप्त स्वस्थानकी अपेक्षा कितने क्षेत्रमें रहते हैं ! 11 ४०॥ स्वस्थानसे वे लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ४१॥

सम्रुग्धादेण उववादेण केवडिखेत्ते ? सन्त्रलोगे ? ॥ ४२ ॥

बादर वायुकायिक और बादर वायुकायिक अपर्याप्त समुद्घात व उपपादसे कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? सर्व छोकमें रहते हैं ॥ ४२॥

बादरवाउपज्जत्ता सत्थाणेण सम्रुग्धादेण उननादेण केनडिखेत्ते ? ॥ ४३॥ लोगस्स संखेज्जदिभागे ॥ ४४॥

बादर वायुकायिक पर्याप्त जीव स्वस्थान, समुद्धात और उपपादसे कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? ॥ ४३ ॥ स्वस्थान, समुद्धात व उपपादसे वे लोकके संख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ४४ ॥

वणप्फदिकाइय-णिगोदजीवा सुहुमवणप्फदिकाइय-सुहुमणिगोदजीवा तस्सेव पज्जत्त-अपज्जत्ता सत्थाणेण समुग्घादेण उववादेण केवडिखेत्ते ? ॥४५॥ सव्वलोए ॥४६॥

वनस्पतिकायिक, वनस्पतिकायिक पर्याप्त, वनस्पतिकायिक अपर्याप्त, निगोद जीव, निगोद जीव पर्याप्त, निगोद जीव अपर्याप्त, सूक्ष्म वनस्पतिकायिक, सूक्ष्म वनस्पतिकायिक पर्याप्त, सूक्ष्म वनस्पतिकायिक अपर्याप्त, सूक्ष्म निगोद जीव, सूक्ष्म निगोद जीव पर्याप्त और सूक्ष्म निगोद जीव अपर्याप्त, ये स्वस्थान, समुद्धात व उपपादकी अपेक्षा कितने क्षेत्रमें रहते हैं १॥ ४५॥ उक्त पदोंसे वे सर्व लोकमें रहते हैं ॥ ४६॥

बादरवणष्फदिकाइया बादरणिगोदजीवा तस्सेव पञ्जत्ता अपञ्जत्ता सत्थाणेण केवडिखेत्ते ? ॥ ४७ ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागे ॥ ४८ ॥

बादर वनस्पतिकायिक, बादर वनस्पतिकायिक पर्याप्त, बादर वनस्पतिकायिक अपर्याप्त, बादर निगोद जीव, बादर निगोद जीव पर्याप्त और बादर निगोद जीव अपर्याप्त; ये स्वस्थानसे कितने क्षेत्रमें रहते हैं हैं ॥ ४७॥ स्वस्थानकी अपेक्षा वे छोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ४८॥

#### सम्रम्धादेण उननादेण केनिडिखेत्ते ? ॥ ४९ ॥ सनलोए ॥ ५० ॥

उक्त जीव समुद्घात व उपपादकी अपेक्षा कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? ॥ ४९ ॥ उक्त बादर वनस्पतिकायिक आदि समुद्घात व उपपादकी अपेक्षा सर्व लोकमें रहते हैं ॥ ५० ॥

तसकाइय-तसकाइयपज्जत्त-अप्यजत्ता पंचिदिय-पज्जत्त-अपज्जत्ताणं भंगी ॥५१॥

त्रसकायिक, त्रसकायिक पर्याप्त और त्रसकायिक अपर्याप्त जीवोंके क्षेत्रकी परूपणा पंचेन्द्रिय, पंचेन्द्रिय पर्याप्त और पंचेन्द्रिय अपर्याप्त जीवोंके समान है ॥ ५१ ॥

जोगाणुवादेण पंचमणजोगी पंचवचिजोगी सत्थाणेण सम्रुग्धादेण केवडिखेत्ते ? ॥ ५२ ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागे ॥ ५३ ॥

योगमार्गणाके अनुसार पांचों मनोयोगी और पांचों वचनयोगी जीव स्वस्थान व समुद्-घातकी अपेक्षा कितने क्षेत्रमें रहते हैं ॥ ५२ ॥ उक्त दोनों पदोंसे वे लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ५३ ॥ कायजोगि-ओरालियमिस्सकायजोगी सत्थाणेण समुग्धादेण उत्रवादेण केवडि-खेत्ते ?॥ ५४ ॥ सन्वलोए ॥ ५५ ॥

काययोगी और औदारिकमिश्रकाययोगी जीव स्वस्थान, समुद्धात व उपपाद पदसे कितने क्षेत्रमें रहते हैं ! ॥ ५४ ॥ उक्त पदोंसे वे सर्व छोकमें रहते हैं ॥ ५५ ॥

ओरालियकायजोगी सत्थाणेण समुग्धादेण केविडिखेते ? ॥ ५६ ॥ सव्वलोग ॥ औदारिककाययोगी जीव स्वस्थान व समुद्धातकी अपेक्षा कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? ॥ ५६ ॥ स्वस्थान व समुद्धातकी अपेक्षा वे सर्व लोकमें रहते हैं ॥ ५७ ॥

उववादं णितथ ॥ ५८ ॥

औदारिककाययोगी जीवोंके उपपाद पद नहीं होता ॥ ५८ ॥

वेउव्वियकायजोगी सत्थाणेण समुग्घादेण केवडिखेते ? ॥ ५९ ॥ स्रोगस्स असंखेज्जदिभागे ॥ ६० ॥

वैक्रियिककाययोगी स्वस्थान और समुद्घातसे कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? ॥ ५९ ॥ स्वस्थान व समुद्घातसे वे लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ६० ॥

उबवादो णित्थ ॥ ६१ ॥

वैक्रियिककाययोगियोंके उपपाद पद नहीं होता ॥ ६१ ॥

वेउन्वियमिस्सकायजोगी सत्थाणेण केवडिखेते ? ॥ ६२॥ लोगस्स असंखेजनदि-भागे ॥ ६३॥

वैक्रियिकमिश्रकाययोगी स्वस्थानकी अपेक्षा कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? ॥ ६२ ॥ स्वस्थानकी अपेक्षा वे छोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ६३ ॥

सम्रुग्धाद-उत्रवादा णत्थि ॥ ६४ ॥

वैक्रियिकमिश्रकाययोगी जीवोंके समुद्धात और उपपाद पद नहीं होते हैं ॥ ६४ ॥ आहारकायजोगी वेउन्वियकायजोगिभंगो ॥ ६५ ॥ आहारकाययोगियोंके क्षेत्रकी प्ररूपणा वैक्रियिककाययोगियोंके क्षेत्रके समान है ॥ ६५ ॥ आहारिमस्सकायजोगी वेउन्वियमिस्समंगो ॥ ६६ ॥ अहारिमश्रकाययोगियोंके क्षेत्रकी प्ररूपणा वैक्रियिकमिश्रकाययोगियोंके समान है ॥६६॥ अहारिमश्रकाययोगियोंके क्षेत्रकी प्ररूपणा वैक्रियिकमिश्रकाययोगियोंके समान है ॥६६॥ कम्मइ्यकायजोगी केविडिखेते ? ॥ ६७ ॥ सन्वलोग् ॥ ६८ ॥ कार्मणकाययोगी जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? ॥६७॥ वे सर्व लोकमें रहते हैं ॥६८॥ वेदाणुवादेण इत्थिवेदा पुरिसवेदा सत्थाणेण समुग्धादेण उनवादेण केविडिखेते ?

॥ ६९ ॥ लोगस्म असंखेजजदिभागे ॥ ७० ॥

वेदमार्गणाके अनुसार स्त्रीवेदी और पुरुषवेदी जीव स्वस्थान, समुद्वात और उपपादकी अपेक्षा कितने क्षेत्रमें रहते हैं ! ॥ ६९ ॥ उक्त पदोंसे वे लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ७० ॥

णतुंत्रयवेदा सत्याणेण सम्रुग्धादेण उत्रवादेण केवडि खेत्ते ? ॥ ७१ ॥ सन्वलीए ॥

नपुंसकतेरी जीव स्वस्थान, समुद्वात और उपपारसे कितने क्षेत्रमें रहते हैं !॥ ७१॥ उक्त तीनों परोंसे वे सर्व लोकमें रहते हैं ॥ ७२॥

अवगद्वेदा सत्थाणेण केविदिखेत्ते ? ॥ ७३ ॥ स्रोगस्स असंखेजजिद्मागे ॥ ७४ ॥ अपगतवेदी जीव स्वस्थानसे कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? ॥ ७३ ॥ अपगतवेदी जीव स्वस्थानसे लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ७४ ॥

समुग्धादेण केवडिखेत्ते ? ॥ ७५ ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागे असंखेज्जेसु वा भागेसु सन्वलोगे वा ॥ ७६ ॥

अपगतनेदी जीव समुद्धातकी अपेक्षा कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? ॥ ७५ ॥ समुद्धातकी अपेक्षा वे लोकके असंख्यातर्वे भागमें, अथवा असंख्यात बहुभागोंमें, अथवा सर्व लोकोंमें रहते हैं ॥

उबवादं णित्य ॥ ७७ ॥

अपगतवेदी जीवोंके उपपाद पद नहीं होता ॥ ७७ ॥

कसायाणुत्रादेण कोधकसाई माणकसाई मायकसाई लोभकसाई णयुंसयवेदमंगो॥ कषायमार्गणाके अनुसार कोधकषायी, मानकषायी, मायाकषायी और लोभकषायी जीवोंके क्षेत्रकी प्रक्राणा नपुंसकवेदियोंके समान है॥ ७८॥

अकसाई अवगदवेद मंगो ॥ ७९ ॥

अकषायी जीवोंके क्षेत्रकी प्ररूपणा अपगतवेदियोंके समान है ॥ ७९ ॥

णाणाणुबादेण मदिअण्णाणी सद-अण्णाणी णवंसयवेदभंगी ॥ ८० ॥

ज्ञानमार्गणाके अनुसार मत्यज्ञानी और श्रुताज्ञानियोंका क्षेत्र नपुंसकवेदियोंके समान है ॥

विभंगणाणि-मणपन्जवणाणी सत्थाणेण सम्रुग्घादेण केवडिखेत्ते ? ॥ ८१ ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागे ॥ ८२ ॥

विभंगज्ञानी और मनःपर्ययज्ञानी जीव स्वस्थान व समुद्वातसे कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? ॥८१॥ विभंगज्ञानी और मनःपर्ययज्ञानी जीव उक्त दो पदोंसे लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥

ं उववादं णित्थ ॥ ८३ ॥

विभंगज्ञानी और मन:पर्ययज्ञानी जीवोंके उपपाद पद नहीं होता ॥ ८३ ॥

आभिणिबोहिय-सुद-ओविणाणी सत्थाणेण समुग्वादेण उत्रवादेण केवडिखेत्ते ? ॥ ८४ ॥ लोगस्स असंखेजनदिभागे ॥ ८५ ॥ आभिनिबोधिकज्ञानी, श्रुतज्ञानी और अवधिज्ञानी जीव स्वस्थान, समुद्धात और उपपादसे कितने क्षेत्रमें रहते हैं !॥ ८४ ॥ उक्त पदोंसे वे लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥

केवलणाणी सत्थाणेण केवडिखेत्ते ? ॥८६॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागे ॥८७॥

केवलज्ञानी जीव स्वस्थानकी अपेक्षा कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? ॥ ८६ ॥ केवलज्ञानी जीव स्वस्थानसे लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ८७ ॥

समुग्धादेण केविङ्खेत्ते ? ॥ ८८ ॥ लोगस्स असंखेज्जिदिभागे असंखेज्जेसु वा भागेसु सन्वलोगे वा ॥ ८९ ॥

समुद्धातकी अपेक्षा केवळज्ञानी जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? ।। ८८ ।। समुद्धातकी अपेक्षा वे छोकके असंख्यातवें भागमें, अथवा असंख्यात बहुभागोंमें, अथवा सर्व छोकमें रहते हैं ॥ ८९ ॥

उबवादं णत्थि ॥ ९० ॥

केवलज्ञानियोंके उपपाद पद नहीं होता ॥ ९० ॥

संजमाणुत्रादेण संजदा जहावखाद-विहार-सुद्धिसंजदा अकसाईभंगी ॥ ९१ ॥

संयममार्गणाके अनुसार संयत और यथाख्यात-विहार-शुद्धिसंयत जीवोंके क्षेत्रकी प्ररूपणा अकषायी जीवोंके समान है ? ॥ ९१ ॥

सामाइयच्छेदोवहावणसुद्धिसंजदा परिहार-सुद्धिसंजदा सुहुमसांपराइय-सुद्धिसंजदा संजदासंजदा मणपज्जवणाणिभंगो ॥ ९२ ॥

सामायिक-छेदोपस्थापनाञ्चद्धिसंयत, परिहार-शुद्धिसंयत, सूक्ष्मसाम्परायिक-शुद्धिसंयत और संयतासंयत जीवोंके क्षेत्रकी प्ररूपणा मनःपर्ययज्ञानियोंके समान है ॥ ९२ ॥

असंजदा णवुंसयभंगो ॥ ९३ ॥

असंयत जीवोंका क्षेत्र नपुंसकवेदियोंके समान है ॥ ९३ ॥

दंसणाणुवादेण चक्खुदंसणी सत्थाणेण सम्रुग्धादेण केवडिखेत्ते ? ॥ ९४ ॥ होगस्स असंखेडजदिभागे ॥ ९५ ॥

दर्शनमार्गणाके अनुसार चक्षुदर्शनी जीव स्वस्थानसे और समुद्धातसे कितने क्षेत्रमें रहते हैं १॥ ९४॥ चक्षुदर्शनी जीव उक्त दो पदोंसे लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ९५॥

उननादं सिया अत्थि सिया णत्थि। लर्ड्डि पड्ड अत्थि, णिव्यक्तिं पड्ड णत्थि। जदि लर्ड्डि पड्ड अत्थि केनडिखेत्ते ? ॥ ९६ ॥

चक्षुदर्शनी जीवोंके उपपाद पद क्यंचित् होता है, और क्यंचित् नहीं भी होता है। छन्धिकी अपेक्षा उनके उपपाद पद होता है, किन्तु निर्नृतिकी अपेक्षा वह नहीं होता। यदि

रुन्धिकी अपेक्षा उनके उपपाद पद होता है तो उसकी अपेक्षा वे कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? ॥९६॥ स्रोगस्स असंखेजजदिभागे ॥९७॥

उपपादकी अपेक्षा चक्षुदर्शनी जीव लोकके असंख्यातत्रे भागमें रहते हैं ॥ ९७ ॥

अचक्खुदंसणी असंजदभंगो ॥ ९८ ॥ ओघिदंसणी ओघिणाणिमंगो ॥ ९९ ॥ केवलदंसणी केवलणाणिमंगो ॥ १०० ॥

अचक्षुदर्शनियोंका क्षेत्र असंयत जीवोंके समान है ॥ ९८ ॥ अविदर्शनियोंका क्षेत्र अविधज्ञानियोंके समान है ॥ ९९ ॥ तथा केवलदर्शनियोंका क्षेत्र केवलज्ञानियोंके समान है ॥१००॥

लेस्साणुवादेण किण्हलेस्सिया णीललेस्सिया काउलेस्सिया असंजद भंगो ॥१०१॥ लेक्यामार्गणाके अनुसार कृष्णलेक्यावाले, नील्लेक्यावाले और कापोतलेक्यावाले जीवोंका क्षेत्र असंयतोंके समान है ॥ १०१॥

तेउलेस्सिय-पम्मलेस्सिया सत्थाणेण सम्रुग्धादेण उत्रवादेण केवडिखेत्ते ? ॥१०२॥ लोगस्स असंखेजजदिभागे ॥ १०३ ॥

तेजोलेश्यावाले और पद्मलेश्यावाले जीव स्वस्थान, समुद्यात और उपपादसे कितने क्षेत्रमें रहते हैं ! ॥१०२॥ उक्त दो लेश्यावाले जीव इन पदोंसे लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥

सुक्कलेस्सिया सत्थाणेण उत्रत्रादेण केवडिखेते ? ॥१०४॥ लोगस्स असंखेज्जदि-भागे ॥ १०५॥

शुक्रलेश्यावाले जीव स्वस्थान और उपपाद पदोंसे कितने क्षेत्रमें रहते हैं !॥ १०४ ॥ उक्त दो पदोंसे वे लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ १०५॥

समुग्घादेण लोगस्स असंखेज्जिदिभागे असंखेज्जेसु वा भागेसु सन्त्रलोगे वा ॥ शुक्रलेश्यावाले जीव समुद्घातकी अपेक्षा लोकके असंख्यातर्वे भागमें, अथवा असंख्यात बहुभागोंमें, अथवा सर्व लोकमें रहते हैं ॥ १०६ ॥

भवियाणुवादेण भवसिद्धिया अभवसिद्धिया सत्थाणेण सम्रुग्धादेण उववादेण केवडिखेत्ते ? ॥ १०७ ॥ सन्बलोगे ॥ १०८ ॥

भन्यमार्गणाके अनुसार भन्यसिद्धिक और अभन्यसिद्धिक जीव स्वस्थान, समुद्धात और उपपादकी अपेक्षा कितने क्षेत्रमें रहते हैं !। १०७ ।। उक्त तीनों पदोंसे वे सर्व छोकमें रहते हैं !।

सम्मत्ताणुवादेण सम्मादिष्ठी खड्यसम्मादिष्ठी सत्थाणेण उववादेण केवडिखेते ? ॥ १०९ ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागे ॥ ११० ॥

सम्यक्त्वमार्गणाके अनुसार सम्यग्दिष्ट और क्षायिकसम्यग्दिष्ट जीव स्वस्थान और उपपादकी अपेक्षा कितने क्षेत्रमें रहते हैं ।। १०९ ॥ ऊक्त दो पदोंसे वे छोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ११० ॥

## समुग्धादेण लोगस्स असंखेज्जदिभागे असंखेज्जेसु वा भागेसु सब्बलोगे वा ॥

उक्त सम्यग्दष्टि व क्षायिकसम्यग्दष्टि जीव समुद्घातकी अपेक्षा लोकके असंख्यातर्वे भागमें, अथवा असंख्यात बहुभागोंमें, अथवा सर्व लोकमें रहते हैं॥ १११॥

वेदगसम्माइडी उवसमसम्माइडी सासणसम्माइडी सत्थाणेण सम्रुग्घादेण उववादेण केवडिखेत्ते ? ॥ ११२ ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागे ॥ ११३ ॥

वेदकसम्यग्दिष्ट, उपशमसम्यग्दिष्ट और सासादनसम्यग्दिष्ट जीव स्वस्थान, समुद्धात और उपपादकी अपेक्षा कितने क्षेत्रमें रहते हैं ! । ११२।। उक्त पदोंकी अपेक्षा वे होकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ११३ ॥

सम्मामिच्छा**इही सत्थाणेण केविडिखेत्ते ? ॥११४॥ लोगस्स असंखे**ज्ज**िभागे ॥** सम्यग्मिय्यादृष्टि जीव स्वस्थानकी अपेक्षा कितने क्षेत्रमें रहते हैं ?॥११४॥ सम्यग्मिथ्यादृष्टि जीव स्वस्थानसे लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥११५॥

### मिच्छाइड्डी असंजदभंगी ॥ ११६ ॥

मिथ्यादृष्टि जीवोंका क्षेत्र असंयत जीवोंके समान है ॥ ११६॥

सण्णियाणुवादेण सण्णी सत्थाणेण समुग्वादेण उववादेण केवडिखेत्ते ? ॥११७॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागे ॥ ११८ ॥

संज्ञीमार्गणाके अनुसार संज्ञी जीव स्वस्थान, समुद्धात व उपपाद पदोंसे कितने क्षेत्रमें रहते हैं !॥ ११७ ॥ संज्ञी जीव उक्त तीनों पदोंसे छोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ॥ ११८॥

असण्णी सत्थाणेण समुग्धादेण उववादेण केविडिखेते ? !! ११९ !! सव्वलोगे !! असंबी जीव स्वस्थान, समुद्धात व उपपाद पदोंसे कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? !! ११९ !! असंबी जीव उक्त तीनों पदोंसे सर्व लोकों रहते हैं !! १२० !!

आहाराणुवादेण आहारा सत्थाणेण समुग्घादेण उववादेण केवडिखेत्ते ? ॥१२१॥ सञ्चलोगे ॥ १२२ ॥

आहारमार्गणानुसार आहारक जीव स्वस्थान, समुद्धात और उपपाद पदोंसे कितने क्षेत्रमें रहते हैं ! । १२१ ॥ आहारक जीव उक्त तीनों पदोंसे सर्व लोकमें रहते हैं ॥ १२२ ॥

अणाहारा केवडिखेत्ते ? ॥ १२३ ॥ सव्वलोगे ॥ १२४ ॥

अनाहारक जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ?॥ १२३॥ अनाहारक जीव सर्व लोकमें रहते हैं ॥ १२४॥

॥ क्षेत्रानुगम समाप्त हुआ ॥ ६ ॥

## ७. फोसणाणुगमो

फोसाणुगमेण गदियाणुगादेण णिरयगदीए णेरइएहि सत्थाणेहि केवडिखेत्तं फोसिदं ? ॥ १ ॥ लोगस्स असंखेजजदिभागो ॥ २ ॥

स्पर्शनानुगमसे गतिमार्गणानुसार नरकगतिमें नारकी जीवोंके द्वारा स्वस्थान पदोंसे कितना क्षेत्र स्पृष्ट है १ ॥ १ ॥ नरकगतिमें नारिकयोंके द्वारा स्वस्थान पदोंसे लोकका असंख्यातवां भाग स्पृष्ट है ॥ २ ॥

समुग्याद-उववादेहि केविडयं खेत्तं फोसिदं ? ॥३॥ लोगस्स असंखेज्जिदिभागो ॥ उक्त नारिकयोंके द्वारा समुद्धात व उपपाद पदोंसे कितना क्षेत्र स्पृष्ट है ! ॥३॥ उक्त पदोंसे उनके द्वारा लोकका असंख्यातवां भाग स्पृष्ट है ॥ ४॥

छ-चोइसभागा वा देख्णा ॥ ५ ॥

अथवा, अतीत कालकी अपेक्षा उक्त नारिकयोंके द्वारा समुद्धात व उपपाद पदोंसे कुछ कम छह बटे चीदह  $(rac{\epsilon}{\epsilon^2\pi})$  भाग प्रमाण क्षेत्र स्पृष्ट है ॥ ५ ॥

पढमाए पुढवीए णेरइया सत्थाण-समुग्धाद-उवनादपदेहि केवडियं खेत्तं फीसिदं?

प्रथम पृथिवीमें नारकी जीवोंके द्वारा स्वस्थान, समुद्घात और उपपाद पदोंकी अपेक्षा कितना क्षेत्र स्पृष्ट है ? ॥ ६ ॥ प्रथम पृथिवीके नारिकयों द्वारा उक्त पदोंसे लोकका असंख्यातवां भाग स्पृष्ट है ॥ ७ ॥

विदियाए जाव सत्तमाए पुढवीए णेरइया सत्थाणेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ ८ ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ ९ ॥

द्वितीय पृथिवीसे लेकर सप्तम पृथिवी तकके नारकियों द्वारा स्वस्थान पदोंसे कितना क्षेत्र स्पृष्ट हैं ?॥ ८॥ स्वस्थान पदोंसे उनके द्वारा लोकका असंख्यातवां भाग स्पृष्ट है ॥ ९॥

समुग्वाद-उनवादेहि य केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ १०॥ लोगस्स असंखेजिदि-भागो, एग-ने-तिण्णि-चत्तारि-पंच-छचोइसभागा वा देख्णा ॥ ११॥

उक्त नारिकयोंके द्वारा समुद्घात व उपपाद पदोंसे कितना क्षेत्र स्पृष्ट है ? ॥ १० ॥ समुद्घात व उपपाद पदोंसे उनके द्वारा लोकका असंख्यातवां भाग; अथवा चौदह भागोंमेंसे क्रमशः एक, दो, तीन, चार, पांच और छह भाग स्पृष्ट हैं ॥ ११ ॥

तिरिक्खगदीए तिरिक्खा सत्थाण-समुग्याद-उननादेहि केनडियं खेत्तं फोसिदं ?

तिर्यंचगतिमें तिर्यंच जीवोंने स्वस्थान, समुद्वात और उपपाद पदोंसे कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ? ॥ १२ ॥ तिर्यंचगतिमें तिर्यंचोंने उक्त पदोंसे सर्व लोक स्पर्श किया है ॥ १३ ॥

पंचिदियतिरिक्ख-पंचिदियतिरिक्खपज्जत्त-पंचिदियतिरिक्खजोणिण-पंचिदिय-तिरिक्खअपज्जत्ता सत्थाणेण केवडियं खेत्तं फोसिदं ?॥ १४॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो॥

पंचेन्द्रिय तिर्थंच, पंचेन्द्रिय तिर्थंच पर्याप्त, पंचेन्द्रिय तिर्थंच योनिमती और पंचेन्द्रिय तिर्थंच अपर्याप्त जीत्रों द्वारा कितना क्षेत्र स्पृष्ट हैं ! । १४ ॥ उपर्युक्त चार प्रकारके तिर्थंचों द्वारा स्वस्थान पदसे लोकका असंख्यातवां भाग स्पृष्ट है ॥ १५ ॥

समुग्धाद-उनवादेहि केत्रियं खेत्रं फोसिदं ? ॥ १६ ॥ लोगस्स असंखेज्जदि-भागो सन्त्रलोगो वा ॥ १७ ॥

उक्त चार प्रकारके पंचेन्द्रिय तिर्यंचों द्वारा समुद्धात व उपपाद पदोंकी अपेक्षा कितना क्षेत्र स्पृष्ट है !॥ १६ ॥ उक्त पदोंसे उनके द्वारा लोकका असंख्यातयां माग, अथवा सर्व लोक स्पृष्ट है ॥ १७ ॥

मणुसगदीए मणुसा मणुसपज्जत्ता मणुसिणीओ सत्थाणेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं १॥ १८॥ लोगस्स असंखेजिदिभागो ॥ १९॥

मनुष्यगतिमें मनुष्य, मनुष्य पर्याप्त व मनुष्यनियों द्वारा स्वस्थान पदोंसे कितना क्षेत्र स्पृष्ट हैं ?॥ १८॥ स्वस्थानसे उनके द्वारा लोकका असंख्यातवां भाग स्पृष्ट हैं ॥ १९॥

समुग्वादेण केबडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ २० ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो असंखेज्जा वा भागा सन्वलोगो वा ॥ २१ ॥

उपर्युक्त मनुष्योंके द्वारा समुद्धातकी अपेक्षा कितना क्षेत्र स्पृष्ट है ! ॥ २० ॥ समुद्धातकी अपेक्षा उनके द्वारा लोकका असंख्यातवां भाग, अथवा असंख्यात बहुभाग, अथवा सर्वे लोक स्पृष्ट है ॥ २१ ॥

उववादेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं १॥ २२॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो सव्वलोगो वा ॥ २३॥

उपर्युक्त मनुष्योंके द्वारा उपपाद पदकी अपेक्षा कितना क्षेत्र स्पृष्ट है ? ॥ २२ ॥ उपपाद पदकी अपेक्षा उनके द्वारा लोकका असंख्यातवां भाग, अथवा सर्व लोक स्पृष्ट है ॥ २३ ॥

मणुस-अवन्जनाणं पंचिदिय-तिरिक्ख-अवन्जनाणं भंगो ॥ २४ ॥

मनुष्य अपर्याप्तोंके स्पर्शनकी प्ररूपणा पंचेन्द्रिय तिर्थंच अपर्याप्तोंके समान है ॥ २४ ॥

देवगदीए देवा सत्थाणेहि केवडियं खेर्च फोसिदं ? ॥ २५ ॥ लोगस्स असंखेजबदिभागो अङ्घ-चोइस भागा वा देस्रणा ॥ २६ ॥ देवगतिमें देवोंके द्वारा स्वस्थान पदोंसे कितना क्षेत्र स्पृष्ट है ? ॥ २५ ॥ स्वस्थान पदोंसे उनके द्वारा लोकका असंख्यातवां भाग, अथवा कुछ कम आठ बटे चौदह भाग स्पृष्ट हैं ॥

समुम्वादेण केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ २७ ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो अट्ट-णवचोइसमागा वा देस्णा ॥ २८ ॥

देवोंके द्वारा समुद्घातकी अपेक्षा कितना क्षेत्र रपृष्ट है ! । २०॥ समुद्घातकी अपेक्षा उनके द्वारा लोकका असंख्यातवां भाग, अथवा कुछ कम आठ बटे चौदह और नौ बटे चौदह भाग रपृष्ट हैं ॥ २८॥

उत्रवादेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ २९ ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो छ-चोइसभागा वा देखणा ॥ ३० ॥

उपपादकी अपेक्षा देवों द्वारा कितना क्षेत्र स्पृष्ट है ? ॥२९॥ उपपादकी अपेक्षा देवोंके द्वारा छोकका असंख्यातवां भाग, अथवा कुछ कम छह बटे चौदह भाग स्पृष्ट हैं ॥ ३०॥

भवणवासिय-वाणवेंतर-जोइसियदेवा सत्थाणेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥३१॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो अद्धट्ठा वा अट्ठ-चोइस मागा वा देसणा ॥ ३२ ॥

भवनवासी, वानव्यन्तर और ज्योतिषी देवोंके द्वारा स्वस्थान पदोंसे कितना क्षेत्र स्पृष्ट है !। ३१ ॥ उपर्युक्त देवोंके द्वारा स्वस्थान पदोंसे लोकका असंख्यातवां भाग, अथवा चौदह भागोंमें साढे तीन भाग, अथवा कुछ कम आंठ बटे चौदह भाग स्पृष्ट हैं ॥ ३२ ॥

समुग्वादेण केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ ३३ ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो अद्धुष्टा वा अट्ट-णवचोहस भागा वा देस्णा ॥ ३४ ॥

समुद्धातकी अपेक्षा उपर्युक्त देवों द्वारा कितना क्षेत्र स्पृष्ट है ! ॥ ३३ ॥ समुद्धातकी अपेक्षा उपर्युक्त देवों द्वारा लोकका असंख्यातवां भाग, अथवा चौदह भागोंमें कुळ कम साढ़े तीन भाग, अथवा आठ व नौ भाग स्पृष्ट हैं ॥ ३४ ॥

उववादेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं? ॥ ३५॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ ३६॥ उपपाद पदकी अपेक्षा उक्त देवों द्वारा कितना क्षेत्र स्पृष्ट है ? ॥ ३५॥ उपपाद पदकी अपेक्षा उनके द्वारा लोकका असंख्यातवां भाग स्पृष्ट है ॥ ३६॥

सोहम्मीसाणकष्पवासियदेवा सत्थाण-सम्रुग्धादं देवगदिभंगो ॥ ३७ ॥

स्वस्थान और समुद्धातकी अपेक्षा सौधर्म व ईशान कल्पवासी देवोंके स्पर्शनकी प्ररूपणा देवगतिके समान है ॥ ३०॥

उववादे हि केविडियं खेत्तं फीसिदं ? लोगस्स असंखेज्जिदिभागो दिवह्ट-चोह्स-भागा वा देसूणा ॥ ३८ ॥ उपपाद पदकी अपेक्षा उक्त देवों द्वारा कितना क्षेत्र स्पृष्ट है ? उपपाद पदकी अपेक्षा उनके द्वारा लोकका असंख्यातवां भाग, अथवा चौदह भागोंमें कुछ कम डेढ़ भाग प्रमाण क्षेत्र स्पृष्ट है ॥ ३८ ॥

सणक्कुमार जाव सदर-सहस्सार-कप्पवासियदेवा सत्थाण-सम्रुग्धादेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं १ ॥ ३९ ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो अट्ठ-चोइसभागा वा देसूणा ॥ ४० ॥

सनत्कुमारसे लेकर शतार-सहस्रार कल्प तकके देवों द्वारा स्वस्थान और समुद्धातकी अपेक्षा कितना क्षेत्र स्पृष्ट है ?॥ ३९॥ उपर्युक्त देवों द्वारा स्वस्थान व समुद्धातकी अपेक्षा लोकका असंख्यातवां भाग अथवा कुछ कम आठ बटे चौदह भाग स्पृष्ट हैं॥ ४०॥

उववादेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ ४१ ॥ लोगस्स असंखेजनिद्भागो, तिण्णि-अद्भुट्ट-चत्तारि-अद्भवंचम-पंच-चोहसभागा वा देखणा ॥ ४२ ॥

उक्त देवों द्वारा उपपादकी अपेक्षा कितना क्षेत्र स्पृष्ट है ! ॥ ४१ ॥ उपपाद पदकी अपेक्षा उनके द्वारा लोकका असंख्यातवां भाग अथवा क्रमसे चौदह भागोंमें कुछ कम तीन, साढ़े तीन, चार, साढ़े चार और पांच भाग स्पृष्ट हैं ॥ ४२ ॥

आणद जाव अच्चुदकप्पवासियदेवा सत्थाण-सम्रुग्धादेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ ४३ ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो छ-चोदसभागा वा देख्णा ॥ ४४ ॥

आनतसे छेकर अच्युत कल्प तकके विमानवासी देवों द्वारा स्वस्थान व समुद्धात पदोंकी अपेक्षा कितना क्षेत्र स्पृष्ट है १॥ ४३॥ उपर्युक्त देवों द्वारा स्वस्थान व समुद्धात पदोंकी अपेक्षा लोकका असंख्यातवां भाग अथवा कुछ कम छह बटे चौदह भाग स्पृष्ट हैं १॥ ४४॥

उववादेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ ४५॥ लोगस्य असंखेजबिकाियां। अद्भुष्ठहु-छचोद्दस भागा वा देखणा॥ ४६॥

उपर्युक्त देवों द्वारा उपपादकी अपेक्षा कितना क्षेत्र स्पृष्ट है ? ॥ ४५ ॥ उपपादकी अपेक्षा उक्त देवों द्वारा लोकका असंख्यातवां भाग अथवा चौदह भागोंमेंसे कुछ कम साढ़े पांच या छह भाग स्पृष्ट हैं ॥ ४६ ॥

णवगेत्रज्ज जाव सन्बद्धसिद्धिविमाणवासियदेवा सत्थाण-सम्रुग्घाद-उववादेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ ४७ ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ ४८ ॥

नौ प्रैनेयकोंसे लेकर सर्वार्थसिद्धि विमान तकके विमानवासी देवीं द्वारा स्वस्थान, समुद्धात और उपपाद पदोंसे कितना क्षेत्र स्पृष्ट है ?॥ ४७॥ उक्त पदोंसे उनके द्वारा लोकका असंख्यातवां भाग स्पृष्ट है ॥ ४८॥

इंदियाणुवादेण एइंदिया सुहुमेइंदिया पञ्जत्ता अपज्जत्ता सत्थाण-सम्रुग्वाद-उववादेहि केवडियं खेत्तं फीसिदं ? ॥ ४९ ॥ सञ्वलोगो ॥ ५० ॥ इन्द्रियमार्गणाके अनुसार एकेन्द्रिय, एकेन्द्रिय पर्याप्त, एकेन्द्रिय अपर्याप्त, सूक्ष्म एकेन्द्रिय, सूक्ष्म एकेन्द्रिय अपर्याप्त जीव स्वस्थान, समुद्वात व उपपाद परोंकी अपेक्षा कितना क्षेत्र स्पर्श करते हैं ! ॥ ४९ ॥ उक्त पदोंसे वे सर्व लोक स्पर्श करते हैं ॥ ५० ॥

बादरेइंदिया पज्जत्ता अपज्जत्ता सत्थाणेहि केत्रडियं खेतं फोसिदं ? ॥ ५१ ॥ स्रोगस्स संखेज्जदिभागो ॥ ५२ ॥

बादर एकेन्द्रिय, बादर एकेन्द्रिय पर्याप्त और बादर एकेन्द्रिय अपर्याप्त जीव स्वस्थान पदोंकी अपेक्षा कितना क्षेत्र स्पर्श करते हैं ! । ५१ ।। उपर्युक्त जीव स्वस्थान पदोंसे लोकका संख्यातवां भाग स्पर्श करते हैं ॥ ५२ ॥

सम्रुग्धाद-उववादेहि केवडियं खेतं फोसिदं ? ॥ ५३ ॥ सन्वलोगो ॥ ५४ ॥

समुद्वात व उपपादकी अपेक्षा उक्त जीवों द्वारा कितना क्षेत्र स्पृष्ट है !। ५३ ॥ समुद्धात व उपपादकी अपेक्षा उनके द्वारा सर्व लोक स्पृष्ट है ॥ ५४ ॥

बीइंदिय-तीइंदिय-चउरिंदियपज्जत्तापज्जत्ताणं सत्थाणेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ ५५ ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ ५६ ॥

द्वीन्द्रिय, द्वीन्द्रिय पर्याप्त, द्वीन्द्रिय अपर्याप्त, त्रीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय पर्याप्त, त्रीन्द्रिय अपर्याप्त, त्रीन्द्रिय अपर्याप्त, जीवोंके द्वारा स्वस्थान पदोंसे कितना क्षेत्र स्पृष्ट है ।। ५५ ॥ उपर्युक्त जीवों द्वारा स्वस्थान पदोंसे लोकका असंख्यातवां भाग स्पृष्ट है ॥

सम्रग्धाद-उववादेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ ५७ ॥ लोगस्स असंखेज्जदि-भागो सब्बलोगो वा ॥ ५८ ॥

समुद्धात व उपपाद पदकी अपेक्षा उक्त जीवों द्वारा कितना क्षेत्र स्पृष्ट है ! ॥ ५७ ॥ समुद्धात व उपपादकी अपेक्षा उनके द्वारा लोकका असंख्यातवां भाग अथवा सर्व लोक स्पृष्ट है ॥

पंचिदिय-पंचिदियपज्जत्ता सत्थाणेहि केबडियं खेत्तं फोसिदं? ॥५९॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो अट्ट-चोदसभागा वा देस्णा ॥ ६०॥

ंपंचेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय पर्याप्त जीव स्वस्थान पदोंसे कितने क्षेत्रका स्पर्श करते हैं ? ॥ ५९॥ उपर्युक्त जीव स्वस्थान पदोंसे लोकका असंख्यातवां भाग अथवा कुळ कम आठ बटे चौदह भाग स्पर्श करते हैं ॥ ६०॥

समुग्धादेहि केबडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ ६१ ॥ लोगस्स असंखेजबिदभागो अहु-चोहसभागा वा देखणा असंखेजबा वा भागा सन्बलोगो वा ॥ ६२ ॥

पंचिन्द्रिय और पंचिन्द्रिय पर्याप्तोंके द्वारा समुद्घातोंकी अपेक्षा कितना क्षेत्र स्पृष्ट है ? ॥ ६१॥ समुद्घातोंकी अपेक्षा उनके द्वारा लोकका असंख्यातत्रां माग, कुछ कम आठ बटे चौदह भाग, अथवा असंख्यात बहुभाग, अथवा सर्व लोक स्पृष्ट है ॥ ६२॥ उववादेहि केविडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ ६३ ॥ होगस्स असंखेज्जदिभागी सन्वरोगो वा ॥ ६४ ॥

उपर्युक्त जीवोंके द्वारा उपपादकी अपेक्षा कितना क्षेत्र स्पृष्ट है ! । ६३ ॥ उपपादकी अपेक्षा उनके द्वारा लोकका असंख्यातवां भाग अथवा सर्व लोक स्पृष्ट है ॥ ६४ ॥

पंचिंदियअपज्जत्ता सत्थाणेण केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ ६५ ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ ६६ ॥

पंचेन्द्रिय अपर्याप्त जीव स्वस्थानकी अपेक्षा कितना क्षेत्र स्पर्श करते हैं ? ॥ ६५ ॥ स्वस्थानकी अपेक्षा वे लोकके असंख्यातवें भाग प्रमाण क्षेत्रका स्पर्श करते हैं ॥ ६६ ॥

सम्रुग्धादेहि उववादेहि केवडियं खेत्तं कोसिदं ? ॥ ६७ ॥ लोगस्स असंखेज्जदि-भागो ॥ ६८ ॥ सब्बलोगो वा ॥ ६९ ॥

पंचेन्द्रिय अपर्याप्त जीवोंके द्वारा समुद्धात और उपपाद पदोंकी अपेक्षा कितना क्षेत्र स्पृष्ट हैं ? ॥ ६७ ॥ पंचेन्द्रिय अपर्याप्त जीवों द्वारा उक्त दो पदोंकी अपेक्षा लोकका असंख्यातवां माम स्पृष्ट हैं ॥ ६८ ॥ अथवा पंचेन्द्रिय अपर्याप्त जीवों द्वारा उन दो पदोंसे सर्व लोक स्पृष्ट हैं ॥

कायाणुवादेण पुढविकाइय-आउकाइय-तेउकाइय-वाउकाइय-सुहुमपुढविकाइय-सुहुमआउकाइय-सुहुमतेउकाइय-सुहुमवाउकाइय तस्सेव पज्जत्ता अपज्जत्ता सत्थाण-सम्रुग्धाद-उववादेहि केवडियं खेत्तं कोसिदं ? ॥ ७० ॥ सन्वलोगो ॥ ७१ ॥

कायमार्गणानुसार पृथिवीकायिक, अष्कायिक, तेजकायिक, वायुकायिक, सूक्ष्म पृथिवी-कायिक, सूक्ष्म अष्कायिक, सूक्ष्म तेजकायिक, सूक्ष्म वायुकायिक और उन्हींके पर्याप्त व अपर्याप्त जीव स्वस्थान, समुद्धात और उपपाद पदोंकी अपेक्षा कितना क्षेत्र स्पर्श करते हैं ॥ ७०॥ उपर्युक्त जीव उक्त पदोंकी अपेक्षा सर्व छोक स्पर्श करते हैं ॥ ७१॥

बादरपुढिविकाइय - बादरआउकाइय - बादरतेउकाइय - बादरवणप्किदिकाइयपत्तेय-सरीरा तस्सेव अपज्जना सत्थाणेहि केबिडियं खेत्तं फोसिदं? ॥७२॥ लोगस्स असंखेडजिद-भागो ॥ ७३॥

बादर पृथिवीकायिक, बादर अप्कायिक, बादर तेजकायिक, बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीर और उन्हींके अपर्याप्त जीव स्वस्थान पदोंसे कितना क्षेत्र स्पर्श करते हैं ?॥ ७२॥ उपर्युक्त जीव स्वरथान पदोंसे लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श करते हैं ॥ ७३॥

समुग्वाद-उववादेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं? ॥७४॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ ७५ ॥ सब्वलोगो वा ॥ ७६ ॥

समुद्यात और उपपाद पदोंसे उक्त जीवों द्वारा कितना क्षेत्र स्पृष्ट है ?॥ ७४॥

समुद्वात व उपपाद पदोंसे उनके द्वारा लोकका असंख्यातवां भाग स्पृष्ट है ॥ ७५ ॥ अथवा उक्त पदोंकी अपेक्षा उनके द्वारा सर्व लोक स्पृष्ट है ॥ ७६ ॥

बादरपुढिवि-बादरआउ-बादरतेउ-बादरवणफिदिकाइयपत्तेयसरीरपज्जत्त। सत्था-णिहि केवडियं खेतं फोसिदं ? ॥ ७७ ॥ लोगस्य असंखेज्जदिभागो ॥ ७८ ॥

बादर पृथितीकायिक, बादर अकायिक, बादर तेजकायिक और बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीर पर्याप्त जीव स्वस्थान पदोंकी अपेक्षा कितना क्षेत्र स्पर्श करते हैं !॥ ७७ ॥ उपर्युक्त जीव स्वस्थान पदोंकी अपेक्षा छोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श करते हैं ॥ ७८ ॥

समुग्वाद-उववादेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ ७९ ॥ लोगस्स असंखेऽजदि-भागो ॥ ८० ॥ सव्वलोगो वा ॥ ८१ ॥

समुद्वात व उपपाद पदोंकी अपेक्षा उक्त जीवोंके द्वारा कितना क्षेत्र स्पृष्ट हैं ? ॥७९॥ समुद्वात व उपपादकी अपेक्षा उनके द्वारा लोकका असंख्यातवां भाग स्पृष्ट है ॥ ८०॥ अथवा समुद्वात व उपपादकी अपेक्षा उनके द्वारा सर्व लोक स्पृष्ट है ॥ ८१॥

बादरवाउकाइया तस्सेव अपज्जना सत्थाणेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥८२॥ लोगस्स संखेज्जदिभागो ॥ ८३॥

बादर त्रायुकाविक और उनके ही अपर्याप्त जीव स्त्रस्थान पदोंसे कितना क्षेत्र स्पर्श करते हैं !॥ ८२ ॥ उपर्युक्त जीव स्वस्थान पदोंसे लोकका संस्थातत्रां माग स्पर्श करते हैं ॥ ८३ ॥

समुग्वाद-उनत्रादेहि केनिहियं खेतं फोसिदं ? ॥ ८४ ॥ सन्त्रलोगो ना ॥ ८५ ॥ उपर्युक्त जीन समुद्वात न उपपाद पदोंसे कितना क्षेत्र स्पर्श करते हैं ।॥ ८४ ॥ ने समुद्वात और उपपाद पदोंसे सर्न लोक स्पर्श करते हैं ॥ ८५ ॥

स्त्रमें जो 'वा' शब्द प्रयुक्त है उससे यह अभिप्राय ग्रहण करना चाहिये कि बादर वायुकायिक और बादर वायुकायिक अपर्याप्त वेदना, कषाय और वैक्रियिक समुद्वालोंकी अपेक्षा तीन लोकोंके संख्यातवें भागको तथा मनुष्य और तिर्थंच लोकसे असंख्यातगुणे क्षेत्रका स्पर्श करते हैं। मारणान्तिक और उपपाद पदोंसे वे सर्व लोकका स्पर्श करते हैं।

बादरवाउपज्जता सत्थाणेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ ८६ ॥ लोगस्स संखेज्जदिभागो ॥ ८७ ॥

बादर वायुकायिक पर्याप्त जीव स्वस्थान पदोंसे कितना क्षेत्र स्पर्श करते हैं ? ॥ ८६ ॥ स्वस्थान पदोंसे वे लोकका संख्यातवां भाग स्पर्श करते हैं ॥ ८७ ॥

समुग्वाद-उववादेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ ८८ ॥ लोगस्स संखेज्जिदिभागो ॥ ८९ ॥ सन्वलोगो वा ॥ ९० ॥ समुद्घात और उपपाद पदोंकी अपेक्षा उक्त जीवों द्वारा कितना क्षेत्र स्पृष्ट है ! ।८८।। उनके द्वारा उक्त पदोंकी अपेक्षा लोकका संख्यातवां भाग रपृष्ट है ।। ८९ ॥ अथवा समुद्घात व उपपादसे उनके द्वारा सर्व लोक स्पृष्ट है ॥ ९०॥

वणप्पदिकाइया णिगोदजीवा सुहुमवणप्पदिकाइया सुहुमणिगोदजीवा तस्सेव पज्जत्ता अपज्जत्ता सत्थाण-समुभ्घाद-उववादेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ ९१॥ सब्बलोगो॥ ९२॥

वनस्पतिकायिक, निगोद जीव, सूक्ष्म वनस्पतिकायिक और सूक्ष्म निगोद जीव तथा उनके ही पर्याप्त व अपर्याप्त जीव स्वस्थान, समुद्धात और उपपाद पदोंसे कितना क्षेत्र स्पर्श करते हैं ?॥ ९१॥ उपर्युक्त जीव उक्त पदोंसे सर्व छोक स्पर्श करते हैं ॥ ९२॥

बादरवणष्फदिकाइया बादरिणगोदजीवा तस्सेव पज्जत्ता अपज्जत्ता सत्थाणेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ ९३ ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ ९४ ॥

बादर वनस्पतिकायिक व बादर निगोद जीव तथा उनके ही पर्याप्त व अपर्याप्त जीव स्वस्थान पदोंसे कितना क्षेत्र स्पर्श करते हैं !। ९३ ।। उपर्युक्त जीव स्वस्थान पदोंसे छोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श करते हैं ॥ ९४ ॥

समुग्वाद उववादेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ ९५ ॥ सम्बलोगो ॥ ९६ ॥

समुद्धात व उपपाद पदोंसे उक्त जीवों द्वारा कितना क्षेत्र स्पृष्ट है ? ॥ ९५ ॥ समुद्धात व उपपाद पदोंसे उनके द्वारा सर्व छोक स्पृष्ट है ॥ ९६ ॥

तसकाइय-तसकाइयपज्जत्ता अपज्जत्ता पंचिदिय-पांचिदियपज्जत्त-अपज्जत्तमंगो ॥ त्रसकायिक, त्रसकायिक पर्याप्त और त्रसकायिक अपर्याप्त जीवोंके स्पर्शनकी प्ररूपणा पंचेन्द्रिय, पंचेन्द्रिय पर्याप्त और पंचेन्द्रिय अपर्याप्त जीवोंके समान है ॥ ९७ ॥

जोगाणुवादेण पंचमणजोगि-पंचविजोगी सत्थाणेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ ९८ ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ ९९ ॥ अट्ट-चोइसभागा वा देसूणा ॥ १०० ॥

योगमार्गणानुसार पांच मनोयोगी और पांच वचनयोगी जीव स्वस्थान पदोंसे कितना क्षेत्र स्पर्श करते हैं !।। ९८ ।। उपर्युक्त जीव स्वस्थान पदोंसे लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श करते हैं ।।९९॥ अथवा वे स्वस्थान पदोंसे कुछ कम आठ बटे चौदह भाग स्पर्श करते हैं ।।१००॥

समुग्घादेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ १०१ ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ १०२ ॥ अट्ट-चोदसभागा देखणा सव्वलोगो वा ॥ १०३ ॥

उपर्युक्त जीवों द्वारा समुद्धातकी अपेक्षा कितना क्षेत्र स्पृष्ट है ! । १०१ ।। उपर्युक्त जीवों द्वारा समुद्धातकी अपेक्षा लोकका असंख्यातवां भाग स्पृष्ट है ।। १०२ ।। अथवा, कुछ कम आठ बटे चौदह भाग या सर्व लोक स्पृष्ट है ॥ १०३ ॥

### उचवादो णत्थि ॥ १०४ ॥

पांचों मनोयोगी और पांचों वचनयोगी जीवोंके उपपाद पद नहीं होता हैं ॥ १०४॥ कायजोगि-ओरालियमिस्सकायजोगी सत्थाण-समुग्धाद-उववादेहि केवडियं खेत्तं

फोसिदं १ ।। १०५ ।। सन्वलोगो ।। १०६ ।। काययोगी और औदारिकमिश्रकाययोगी जीव स्वस्थान, समुद्धात और उपपाद पदोंसे कितना क्षेत्र स्पर्श करते हैं १ ॥ १०५ ॥ उपर्युक्त जीव उक्त पदोंसे सर्व लोक स्पर्श करते हैं ॥

औरालियकायजोगी सत्थाण-समुग्वादेहि केविडयं खेत्तं फोसिदं ?॥ १०७॥ सन्वलोगो॥ १०८॥

औदारिककाययोगी जीव स्वस्थान और समुद्धातकी अपेक्षा कितना क्षेत्र स्पर्श करते हैं ! ॥१०७॥ औदारिककाययोगी जीव स्वस्थान व समुद्धातकी अपेक्षा सर्व छोक स्पर्श करते हैं ॥

उववादं णित्थि ॥ १०९ ॥

औदारिककाययोगियोंके उपपाद पद नहीं होता है ॥ १०९ ॥

वेउव्वियकायजोगी सत्थाणेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ ११० ॥ लोगस्स असंखेजदिभागो ॥ १११ ॥ अट्ट-चोदसभागा वा देखणा ॥ ११२ ॥

वैक्रियिककाययोगी जीव स्वस्थान पदोंसे कितना क्षेत्र स्पर्श करते हैं ! ।११०॥ वैक्रियिक-, काययोगी जीव स्वस्थान पदोंसे लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श करते हैं ॥ १११॥ अतीत कालकी अपेक्षा वे कुछ कम आठ बटे चौदह भाग स्पर्श करते हैं ॥ ११२॥

समुग्घादेण केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ ११३ ॥ लोगस्स असंखेजिदिभागो ॥ ११४ ॥ अहु-तेरहचोइसभागा देसूणा ॥ ११५ ॥

उक्त जीव समुद्धातकी अपेक्षा कितना क्षेत्र स्पर्श करते हैं । । ११३ ॥ समुद्धातकी अपेक्षा वे लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श करते हैं ॥ ११४ ॥ तथा अतीत कालकी अपेक्षा वे कुछ कम आठ बंटे चौदह भाग और तेरह बंटे चौदह भाग स्पर्श करते हैं ॥ ११५ ॥

उववादं णत्थि ॥ ११६ ॥

वैिक्रियिककाययोगी जीवोंके उपपाद पद नहीं होता है ॥ ११६ ॥

वेउन्त्रियमिस्सकायजोगी सत्थाणेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ ११७॥ लोगस्स असंखेजदिभागो ॥ ११८॥

वैक्रियिकमिश्रकाययोगी जीव स्वस्थान पदोंसे कितना क्षेत्र स्पर्श करते हैं ।। ११७॥ वैक्रियिकमिश्रकाययोगी जीव स्वस्थान पदोंसे लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श करते हैं ॥ ११८॥ समुग्घाद-उनवादं णत्थि ॥ ११९ ॥

वैक्रियिकमिश्रकाययोगी जीवोंके समुद्धात और उपपाद पद नहीं होते हैं ॥ ११९ ॥ आहारकायजोगी सत्थाण-समुग्यादेहि केवडियं खेतं फोसिदं ।। १२० ॥ स्टोगस्स असंखेजदिभागो ॥ १२१ ॥

आहारकाययोगी जीव स्वस्थान और समुद्धात पदोंसे कितना क्षेत्र स्पर्श करते हैं ! ॥ १२०॥ आहारकाययोगी जीव उक्त पदोंसे छोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श करते हैं ॥ १२१॥

उववादं णितथ ॥ १२२ ॥

आहारकाययोगी जीवोंके उपपाद पद नहीं होता है ॥ १२२ ॥

आहारमिस्सकायजोगी सत्थाणेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं १॥ १२३ ॥ ठोगस्स असंखेखदिमागो ॥ १२४ ॥

आहारमिश्रकाययोगी जीव स्वस्थान पदोंसे कितना क्षेत्र स्पर्श करते हैं ? ॥ १२३ ॥ स्वस्थान पदोंसे वे ठोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श करते हैं ॥ १२४ ॥

सम्रुग्धाद-उननादं णत्थि ॥ १२५ ॥

आहारिमश्रकाययोगी जीबोंके समुद्धात और उपपाद पद नहीं होते हैं ॥ १२५ ॥ कम्मइयकायजोगीहि केयिडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ १२६ ॥ सन्वलोगी ॥१२७॥ कार्मणकाययोगी जीबों द्वारा कितना क्षेत्र स्पृष्ट हैं ? ॥ १२६ ॥ कार्मणकाययोगियों द्वारा सर्व लोक स्पृष्ट हैं ॥ १२७ ॥

वेदार्णुवादेण इत्थिवेद-पुरिसवेदा सत्थाणेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥१२८॥ लोगस्स असंखेजदिभागो ॥ १२९ ॥ अट्ठ-चोइसभागा देस्णा ॥ १३० ॥

वेदमार्गणाके अनुसार स्तीवेदी और पुरुषवेदी जीव स्वस्थान पदोंकी अपेक्षा कितना क्षेत्र स्पर्श करते हैं !। १२८ ॥ स्त्रीवेदी और पुरुषवेदी जीव स्वस्थान पदोंसे छोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श करते हैं ॥ १२९ ॥ अतीत काछकी अपेक्षा वे स्वस्थान पदोंसे कुछ कम आठ बटे चौदह भाग स्पर्श करते हैं ॥ १३० ॥

सम्रुग्वादेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं १ ॥ १३१ ॥ लोगस्स असंखेजदिभागो ॥ १३२ ॥ अङ्ग-चोदसभागा देसूणा सन्वलोगो वा ॥ १३३ ॥

स्रीवेदी व पुरुषवेदी जीव समुद्घातोंकी अपेक्षा कितना क्षेत्र स्पर्श करते हैं ! ॥ १३१॥ समुद्घातोंकी अपेक्षा वे लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श करते हैं ॥ १३२॥ समुद्घात पदसें अतीत कालकी अपेक्षा वे कुछ कम आठ बटे चौदह भाग अथवा सर्व लोक स्पर्श करते हैं ॥ १३३॥

उत्तवादेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ १३४ ॥ लोगस्स असंखेजिदिभागो ॥ १३५ ॥ सन्त्रलोगो वा ॥ १३६ ॥ उपपादकी अपेक्षा उक्त कीवेदी और पुरुषवेदी जीवों द्वारा कितना क्षेत्र स्पृष्ट है ! ॥ १३४॥ उपपादकी अपेक्षा उक्त जीवों द्वारा लोकका असंख्यातवां भाग स्पृष्ट है ॥ १३५॥ अथवा अतीत कालकी अपेक्षा उनके द्वारा उपपाद पदसे सर्व लोक स्पृष्ट है ॥ १३६॥

णवुंसयवेदा सत्थाण-सम्प्रम्याद-उववादेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं १ ॥ १३७ ॥ सन्बलोगो ॥ १३८ ॥

नपुंसकवेदी जीवोंने स्वस्थान, समुद्धात और उपपाद पदोंसे कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! ॥ १३७ ॥ नपुंसकवेदी जीवोंने उक्त पदोंसे सर्व लोक स्पर्श किया है ॥ १३८ ॥

अवगदवेदा सत्थाणेहि केवडियं खेत्तं फोमिदं ? ॥ १३९ ॥ लोगस्स असंखेजिदि-भागो ॥ १४० ॥

अपगतवेदी जीव स्वस्थान पदोंसे कितना क्षेत्र स्पर्श करते हैं ? ॥ १३९ ॥ स्वस्थान पदोंसे वे लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श करते हैं ॥ १४० ॥

समुग्घादेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं १ ।। १४१ ।। लोगस्स असंखेज्जदिभागो ।। १४२ ।। असंखेज्जा वा भागा ।। १४३ ।। सब्बलोगो वा ।। १४४ ।।

अपगतवेदियोंने समुद्धातकी अपेक्षा कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! ॥ १४१ ॥ समुद्धातकी अपेक्षा उन्होंने लोकका असंख्यातयां भाग स्पर्श किया है ॥ १४२ ॥ अथवा, लोकका असंख्यात बहुभाग स्पर्श किया है ॥ १४३ ॥ अथवा, सर्व लोक स्पर्श किया है ॥ १४४ ॥

उनवादं णत्थि ॥ १४५ ॥

अपगतवेदियोंके उपपाद पद नहीं होता है ॥ १४५ ॥

कसायाणुवादेण कोधकसाई माणकसाई मायकसाई लोभकसाई णवुंसयवेदभंगो ॥ कषायमार्गणाके अनुसार क्रोधकषायी, मानकषायी, मायाकषायी और लोभकषायी जीवोंकी स्पर्शनप्ररूपणा नपुंसकवेदियोंके समान है ॥ १४६ ॥

अकसाई अवगदवेदभंगी ॥ १४७ ॥

अकवायी जीवोंकी स्पर्शनप्ररूपणा अपगतवेदियोंके समान है ॥ १४७ ॥

णाणाणुवादेण मदि-अण्णाणी सुद-अण्णाणी सत्थाण-सम्रुग्धाद-उववादेहि केवडियं स्रेतं फोसिदं १ ॥ १४८ ॥ सन्वलोगो ॥ १४९ ॥

ज्ञानमार्गणाके अनुसार मितअज्ञानी और श्रुतअज्ञानी जीवोंने स्वस्थान, समुद्धात और उपपाद पदोंकी अपेक्षा कितना क्षेत्र स्पर्श किया है !॥ १४८॥ मितअज्ञानी और श्रुतअज्ञानी जीवोंने उक्त पदोंसे सर्व लोक स्पर्श किया है ॥ १४९॥

विभंगणाणी सत्थाणेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥१५०॥ लोगस्स असंखेज्जदि-भागो ॥ १५१ ॥ अट्ट-चोदभागा देखणा ॥ १५२ ॥ विभंगज्ञानी जीवोंने स्वस्थान पदोंसे कितना क्षेत्र स्पर्श किये हैं ? ॥ १५० ॥ स्वस्थान पदोंसे उन्होंने लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ १५१ ॥ तथा अतीत कालकी अपेक्षा उन्होंने कुछ कम आठ वटे चौदह भाग स्पर्श किये हैं ॥ १५२ ॥

समुग्वादेण केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ १५३ ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ १५४ ॥ अड्ड-चोदसभागा देस्रणा फोसिदा ॥ १५५ ॥ सन्त्रलोगो वा ॥ १५६ ॥

समुद्वातकी अपेक्षा विभंगज्ञानी जीवोंने कितना क्षेत्र रुपर्श किया है !॥ १५३ ॥ समुद्वातकी अपेक्षा विभंगज्ञानी जीवोंने लोकका असंख्यातवां भाग रुपर्श किया है ॥ १५४॥ तथा अतीत कालकी अपेक्षा उन्होंने कुछ कम आठ बटे चौदह भाग रुपर्श किये हैं ॥ १५५॥ अथवा मारणान्तिक समुद्वातकी अपेक्षा उन्होंने सर्व लोक रुपर्श किया है ॥ १५६॥

उववादं णितथ ॥ १५७ ॥

विभंगज्ञानी जीवोंके उपपाद पद नहीं होता है ॥ १५७ ॥

आभिणिबोहिय-सुद-ओहिणाणी सत्थाण-सम्रुग्वादेहि केत्रडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ १५८ ॥ लोगस्स असंखेजनदिभागो ॥ १५९ ॥ अट्ठ-चोहसभागा देखमा ॥ १६० ॥

आभिनिबोधिकज्ञानी, श्रुतज्ञानी और अवधिज्ञानी जीवोंने स्वस्थान व समुद्धात पदोंसे कितना क्षेत्र स्पर्श किया है !॥ १५८॥ उपर्युक्त जीवोंने स्वस्थान और समुद्बात पदोंसे लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ १५९॥ तथा अतीत कालकी अपेक्षा उन्होंने कुछ कम आठ बटे चौदह भाग स्पर्श किये हैं ॥ १६०॥

उववादेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ १६१ ॥ लोगस्स असंखेजबिकाियां।। १६२ ॥ छ-चोदसभागा देखणा ॥ १६३ ॥

उक्त जीवोंने उपपाद पदोंसे कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! | १६१ || उक्त जीवोंने उपपाद पदोंसे लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है || १६२ || तथा अतीत कालकी अपेक्षा उन्होंने कुछ कम छह बटे चौदह भाग स्पर्श किये हैं || १६३ ||

मणपज्जवणाणी सत्थाण-सम्रुग्वादेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ १६४ ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ १६५ ॥

मनःपर्ययज्ञानी जीत्रोंने स्वस्थान और समुद्घात पदोंसे कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! ॥ १६४ ॥ स्वस्थान और समुद्घात पदोंसे उन्होंने छोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥

उववादं णितथ ॥ १६६ ॥

मनःपर्ययज्ञानियोंके उपपाद पद नहीं होता है ॥ १६६ ॥ केवलणाणी अवगदवेदभंगो ॥ १६७ ॥ केवळज्ञानी जीवोंकी स्पर्शनप्ररूपणा अपगदवेदियोंके समान है ॥ १६७ ॥

संजमाणुवादेण संजदा जहाक बाद-विहार-सुद्धिसंजदा अकसाइमंगी ॥ १६८ ॥

संयममार्गणाके अनुसार संयत और यथाख्यात-विहार-ग्रुद्धिसंयत जीवोंके स्पर्शनकी प्ररूपणा अकवायी जीवोंके समान है ॥ १६८॥

सामाइयच्छेदोबद्वावणसुद्धिसंजद [परिहारसुद्धिसंजद]सुहुनसांपराइयसंजदाणं मणपज्जवणाणिभंगो ॥ १६९ ॥

सामायिक-छेदोपस्थापनाञ्चाद्धसंयत, परिहारजुद्धिसंयत और सूस्वसाम्परायिकसंयत जीत्रोंके स्पर्शनकी प्ररूपमा मनःपर्ययज्ञानियोंके समान है ॥ १६९ ॥

संजदासंजदा सत्याबेहि केवडियं खेतं कोसिदं १ ॥ १७०॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो॥ १७१॥

संयतासंयत जीवोंने स्वस्थान पदोंसे कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! ॥ १७०॥ स्वस्थान पदोंसे उन्होंने लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ १७१॥

समुग्वादेहि के।डियं खेत्तं फोसिदं १॥ १७२॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ १७३॥ छ-चोइसभागा देस्रणा ॥ १७४॥

समुद्घातोंकी अपेक्षा संयतासंयत जीयोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! ॥ १७२ ॥ समुद्वातोंकी अपेक्षा उन्होंने लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ १७३॥ तथा अतीत कालकी अपेक्षा उक्त जीयोंने कुछ कम छह बटे चौदह भाग स्पर्श किये हैं ॥ १७४ ॥

उनवादं णितथ ॥ १७५ ॥

संयतासंयत जीत्रोंके उपपाद पद नहीं होता है ॥ १७५ ॥

असंजदाणं णवंसयभंगो ॥ १७६ ॥

असंयत जीवोंके स्पर्शनकी प्ररूपणा नपुंसकवेदियोंके समान है ॥ १७६ ॥

दंसणाणुवादेण चक्खुदंसणी सत्थाणेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ १७७ ॥ लोगस्स असंखेजनदिभागो ॥ १७८ ॥ अट्ट-चोइसभागा वा देखणा ॥ १७९ ॥

दर्शनमार्गणाके अनुसार चक्षुदर्शनी जीवोंने स्वस्थान पदोंसे कितना क्षेत्र स्पर्श किया है !॥ १७७ ॥ चक्षुदर्शनी जीवोंने स्वस्थान पदोंसे लोकका असंख्यातवां माग स्पर्श किया है ॥ १७८ ॥ तथा अतीत कालकी अपेक्षा उन्हींने स्वस्थान पदोंसे कुछ कम आठ बढे चौदह भाग स्पर्श किये हैं ॥ १७९ ॥

समुग्घादेहि केनडियं खेत्तं फोसिदं ?॥ १८० ॥ लोगस्स असंखेजनदिभागी

### ॥ १८१ ॥ अट्ट-चोइसभागा देसृणा ॥ १८२ ॥ सन्वलोगो वा ॥ १८३ ॥

चक्षुदर्शनी जीवों द्वारा समुद्धात पदोंसे कितना क्षेत्र रपृष्ट है !॥ १८० ॥ समुद्धात पदोंसे उनके द्वारा लोकका असंख्यातवां भाग रपृष्ट है ॥ १८१ ॥ अतीत कालकी अपेक्षा उन्हींके द्वारा कुछ कम आठ बटे चौदह भाग रपृष्ट हैं ॥ १८२ ॥ अथवा सर्व लोक ही रपृष्ट है ॥ १८३ ॥

उववादं सिया अत्थि सिया णत्थि ॥ १८४ ॥

चक्षुदर्शनी जीवोंके उपपाद पद कदाचित् होता है और कदाचित् नहीं भी होता है ॥ लिद्धं पहुच अत्थि, णिव्यत्तिं पहुच णित्थ ॥ १८५ ॥

उनके लन्धिकी अपेक्षा उपपाद पद होता है, किन्तु निर्वृत्तिकी अपेक्षा वह नहीं होता है॥ १८५॥

जदि लर्डि पडुच्च अत्थि, केवडियं खेत्तं फीसिदं १॥ १८६॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो॥ १८७॥ सब्बलोगो वा॥ १८८॥

यदि छन्धिकी अपेक्षा चक्षुदर्शनी जीवोंके उपपाद पद होता है तो उनके द्वारा उससे कितना क्षेत्र स्पृष्ट है ? ॥ १८६ ॥ उससे उनके द्वारा छोकका असंख्यातवां भाग स्पृष्ट है ॥१८७॥ अववा उनके द्वारा उससे अतीत कालकी अपेक्षा सर्व छोक ही स्पृष्ट है ॥ १८८ ॥

अचक्खुदंसणी असंजदभंगो ॥ १८९ ॥

अचक्षदर्शनी जीवोंकी स्पर्शनप्ररूपणा असंयत जीवोंके समान है ॥ १८९ ॥

ओहिदंसणी ओहिणाणिभंगो ॥ १९० ॥

अवधिद्र्शनी जीवोंकी स्पर्शनप्ररूपेणा अवधिज्ञानियोंके समान है ॥ १९० ॥

केवलढंसणी केवलणाणिभंगो ॥ १९१ ॥

केवलदर्शनी जीवोंकी स्पर्शनप्ररूपणा केवळ्यानियोंके समान है ॥ १९१ ॥

लेस्साणुवादेण किण्हलेस्सिय-णीललेस्सिय-काउलेस्सियाणं असंजदभंगो ॥१९२॥

लेश्यामार्गणाके अनुसार कृष्णलेश्यावाले, नीललेश्यावाले और कापोतलेश्यावाले जीवोंकी स्पर्शनप्ररूपणा असंयत जीवोंके समान है।। १९२॥

तेउलेस्सियाणं सत्थाणेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ १९३ ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ १९४ ॥ अट्ठ-चोहसभागा वा देसृणा ॥ १९५ ॥

तेजोलेश्यावाले जीवों द्वारा स्वस्थान पदोंसे कितना क्षेत्र स्पृष्ट है ! ॥ १९३ ॥ उनके द्वारा स्वस्थान पदोंसे लोकका असंख्यातवां भाग स्पृष्ट है ॥ १९४ ॥ तथा अतीत कालकी अपेक्षा उनके द्वारा कुछ कम आठ बटे चौदह भाग स्पृष्ट हैं ॥ १९५ ॥

सम्रुग्धादेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ १९६ ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो

### ।। १९७ ॥ अट्ट-णवचोद्सभागा वा देखणा ॥ १९८ ॥

समुद्यातकी अपेक्षा तेजोलेश्याबाले जीवों द्वारा कितना क्षेत्र स्पृष्ट हैं !॥ १९६ ॥ उनके द्वारा समुद्घातकी अपेक्षा लोकका असंख्यातवां भाग स्पृष्ट है ॥ १९७ ॥ अथवा, अतीत कालकी अपेक्षा उनके द्वारा कुछ कम आठ बटे चौदह भाग और नौ बटे चौदह भाग स्पृष्ट हैं ॥

उववादेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं १॥ १९९॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ २००॥ दिवड्ढ-चोइसभागा वा देख्णा॥ २०१॥

उपपादकी अपेक्षा तेजोलेश्यावाले जीवों द्वारा कितना क्षेत्र स्पृष्ट हैं !। १९९ ॥ उनके द्वारा उपपाद पदकी अपेक्षा लोकका असंख्यातवां भाग स्पृष्ट हैं ॥ २०० ॥ अथवा, अतीत कालकी अपेक्षा उनके द्वारा कुछ कम डेढ़ बटे चौदह भाग स्पृष्ट हैं ॥ २०१ ॥

पम्मलेस्सिया सत्थाण-समुम्बादेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥२०२॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ २०३ ॥ अट्ट-चोदसभागा वा देसूणा ॥ २०४ ॥

पद्मालेश्यात्राले जीवोंने स्वस्थान और समुद्घात पदोंसे कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! ॥ २०२ ॥ उपर्युक्त जीवोंने उक्त पदोंसे लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ २०३ ॥ अथवा, अतीत काळकी अपेक्षा कुछ कम आठ बटे चौदह भाग स्पर्श किये हैं ॥ २०४ ॥

उववादेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं १॥ २०५॥ लोगस्स असंखेज्जिदिभागो ॥ २०६॥ पंच-चोदसभागा वा देसुणा ॥ २०७॥

उक्त जीवों द्वारा उपपादकी अपेक्षा कितना क्षेत्र स्पृष्ट है ! । २०५ ॥ उक्त जीवों द्वारा उपपादकी अपेक्षा लोकका असंख्यातवां भाग स्पृष्ट है ॥ २०६ ॥ अथवा, अतीत काळकी अपेक्षा उक्त जीवों द्वारा कुछ कम पांच बटे चौदह भाग स्पृष्ट हैं ॥ २०७ ॥

सुक्कलेस्सिया सत्थाण-उववादेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं १॥ २०८॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो॥ २०९॥ छ-चोइसभागा वा देसूणा॥ २१०॥

शुक्रलेश्यावाले जीवोंने स्वस्थान और उपपाद पदोंसे कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! ॥ २०८ ॥ उक्त पदोंसे उनके द्वारा लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया गया है ॥ २०९ ॥ अथवा, अतीत कालकी अपेक्षा उन्होंने कुछ कम छह बटे चौदह भागोंका स्पर्श किया है ॥ २१०॥

सम्रुग्वादेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं १ ॥ २११ ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ २१२ ॥ छ-चोदसभागा वा देसृणा ॥ २१३ ॥

शुक्रलेश्यावाले जीवों द्वारा समुद्धात पदोंसे कितना क्षेत्र स्पृष्ट है ! ॥२११॥ समुद्धात पदोंसे उनके द्वारा लोकका असंख्यातवां भाग स्पृष्ट है ! ॥ २१२ ॥ अथवा, अतीत कालकी अपेक्षा कुछ कम छह बटे चौदह भाग स्पृष्ट हैं ! ॥ २१३ ॥

असंखेज्जा वा भागा ॥ २१४ ॥ सब्बलोगो वा ॥ २१५ ॥

अथवा प्रतर समुद्धातगत उक्त जीबों द्वारा लोकका असंख्यात बहुभाग स्पृष्ट है ॥२१४॥ तथा लोकपूरण समुद्धातगत उनके द्वारा सर्व लोक ही स्पृष्ट है ॥ २१५॥

भवियाणुवादेण भवसिद्धिय अभवसिद्धिय सत्थाण-समुग्घाद-उववादेहि केविडियं खेत्तं फोसिदं १ ॥ २१६ ॥ सन्वलोगो ॥ २१७ ॥

भन्यमार्गणाके अनुसार भन्यसिद्धिक और अभन्यसिद्धिक जीवोंके द्वारा स्वस्थान, समुद्घात एवं उपपाद पदोंसे कितना क्षेत्र स्पृष्ट है ! ॥ २१६ ॥ उक्त पदोंसे उनके द्वारा सर्व स्रोक स्पृष्ट है ॥ २१७ ॥

सम्मत्ताणुवादेण सम्मादिद्वी सत्थाणेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ २१८ ॥ स्रोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ २१९ ॥ अट्ट-चोइसभागा वा देसूणा ॥ २२० ॥

सम्यक्त्वमार्गणानुसार सम्यग्द्यष्ट जीवोंने स्वस्थान पदोंसे कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ? ॥ २१८ ॥ स्वस्थान पदोंसे उन्होंने छोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ २१९ ॥ अथवा, अतीत कालकी अपेक्षा उन्होंने कुछ कम आठ बटे चौदह भाग स्पर्श किये हैं ॥ ॥ २२० ॥

समुग्धादेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ २२१ ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ २२२ ॥ अट्ठ-चोइसभागा वा देसूणा ॥ २२३ ॥ असंखेज्जा वा भागा वा ॥ २२४ ॥ सन्वलोगो वा ॥ २२५ ॥

सम्यग्दृष्टि जीवों द्वारा समुद्घात पदोंसे कितना क्षेत्र स्पृष्ट हैं !॥ २२१ ॥ सम्यग्दृष्टि जीवों द्वारा समुद्घात पदोंसे लोकका असंख्यातवां माग स्पृष्ट है ॥ २२२ ॥ अथवा, अतीत कालकी अपेक्षा उनके द्वारा कुछ कम आठ बढे चौद्ह भाग स्पृष्ट हैं ॥ २२३ ॥ अथवा, प्रतर समुद्घातकी अपेक्षा उनके द्वारा असंख्यात बहुभाग प्रमाण क्षेत्र स्पृष्ट है ॥ २२४ ॥ अथवा, लोकपूरण समुद्घातकी अपेक्षा उनके द्वारा सर्व लोक ही स्पृष्ट है ॥ २२५ ॥

उववादेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं १ ॥ २२६ ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ २२७ ॥ छ-चोइसभागा वा देसूणा ॥ २२८ ॥

उक्त सम्यग्दिष्ट जीवों द्वारा उपपादकी अपेक्षा कितना क्षेत्र स्पृष्ट है ! । २२६ ॥ सम्यग्दिष्टि जीवों द्वारा उपपादकी अपेक्षा लोकका असंख्यातवां भाग स्पृष्ट है ॥ २२७ ॥ अथवा, अतीत कालकी अपेक्षा कुछ कम छह बटे चौदह भाग स्पृष्ट हैं ॥ २२८ ॥

खड्यसम्माइद्वी सत्थाणेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ २२९ ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ २३० ॥ अङ्ग-चोदसभागा वा देसृणा ॥ २३१ ॥

क्षायिकसम्यग्दिष्ट जीवोंने स्वस्थान पदोंसे कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ।। २२९ ॥ क्षायिकसम्यग्दिष्ट जीवोंने स्वस्थान पदोंसे लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ २३० ॥ अथवा, उनके द्वारा अतीत कालकी अपेक्षा कुछ कम आठ बटे चौदह भाग स्पृष्ट किये गये हैं ॥ सम्रुग्धादेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं?॥२३२॥ लोगस्स असंखेज्जिदिभागो ॥२३३॥अट्ट-चोद्दसभागा वा देस्रका॥२३४॥ असंखेज्जा वा भागा वा॥२३५॥ सच्चलोगो वा॥२३६॥

क्षायिकसम्यग्दिष्टियों द्वारा समुद्धात पदोंसे कितना क्षेत्र स्पृष्ट हैं ! । २३२ ।। समुद्धात पदोंसे क्षायिकसम्यग्दिष्टियों द्वारा लोकका असंख्यातवां भाग स्पृष्ट है ॥ २३३ ॥ अथवा, अतीत कालकी अपेक्षा कुछ कम आठ बटे चौदह भाग स्पृष्ट हैं ॥२३४॥ अथवा, उक्त जीवोंके द्वारा प्रतर समुद्धातसे असंख्यात बहुभाग स्पृष्ट है ॥ २३५ ॥ अथवा लोकपूरण समुद्धातसे उनके द्वारा सर्व लोक ही स्पृष्ट है ॥ २३६ ॥

उववादेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ २३७ ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥

उपपादकी अपेक्षा क्षायिकसम्यग्दष्टि जीवों द्वारा कितना क्षेत्र स्पृष्ट है ! ॥ २३७ ॥ उपपादकी अपेक्षा क्षायिकसम्यग्दष्टि जीवों द्वारा लोकका असंख्यातवां माग स्पृष्ट है ॥ २३८ ॥

वेदगसम्मादिद्दी सत्थाण-समुग्धादेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं? ॥२३९॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥२४०॥ अट्ट-चोदसभागा वा देखणा ॥२४१॥

वेदकसम्यग्दृष्टि जीव स्वस्थान और समुद्धात पदोंसे कितना क्षेत्र स्पर्श करते हैं ? ॥ २३९ ॥ वेदकसम्यग्दृष्टि जीव स्वस्थान और समुद्धात पदोंसे छोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श करते हैं ॥ २४० ॥ अथवा, अतीत कालकी अपेक्षा वे कुछ कम आठ बटे चौद्ह भाग स्पर्श करते हैं ॥ २४१ ॥

उवबादेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ २४२ ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ २४३ ॥ छ-चोइसभागा वा देस्रणा ॥ २४४ ॥

उक्त वेदकसम्यग्दृष्टियोंके द्वारा उपपाद पदोंसे कितना क्षेत्र स्पृष्ट है ! । २४२ ॥ वेदकसम्यग्दृष्टियों द्वारा उपपाद पदसे लोकका असंख्यातयां भाग स्पृष्ट है ॥ २४३ ॥ अथवा, अतीत कालकी अपेक्षा उनके द्वारा कुछ कम छह बटे चौदह भाग स्पृष्ट हैं ॥ २४४ ॥

उत्तसमसम्माइद्वी सत्थाणेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं १ ॥ २४५ ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ २४६ ॥ अट्ट-चोदसभागा वा देखणा ॥ २४७ ॥

उपरामसम्यग्दृष्टि जीवों द्वारा स्वस्थान पदोंसे कितना क्षेत्र स्पृष्ट हैं ! । २४५ ॥ उपराम-सम्यग्दृष्टियोंके द्वारा स्वस्थान पदोंसे लोकका असंख्यातयां भाग स्पृष्ट हैं ॥ २४६ ॥ अथवा, अतीत कालकी अपेक्षा उनके द्वारा कुछ कम आठ बटे चौदह भाग स्पृष्ट हैं ॥ २४७ ॥

सम्रुग्धादेहि उववादेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥२४८॥ लोगस्स असंखेज्जदि-भागो ॥२४९ ॥ उपशामसम्यग्दिष्टियों द्वारा समुद्धात व उपपाद पदोंसे कितना क्षेत्र स्पृष्ट है ! ॥२४८॥ समुद्धात व उपपाद पदोंसे उनके द्वारा लोकका असंख्यातवां भाग स्पृष्ट है ॥ २४९॥

सत्ताणसम्माइद्वी सत्थाणेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ २५० ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ २५१ ॥ अद्व-चोदसभागा वा देखणा ॥ २५२ ॥

सासादनसम्यग्दष्टि जीवोंने स्वस्थान पदोंसे कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ! ॥ २५० ॥ सासादनसम्यग्दष्टि जीवोंने स्वस्थान पदोंसे छोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ २५१ ॥ अथवा अतीत काळकी अपेक्षा उन्होंने कुछ कम आठ बटे चौदह भाग स्पर्श किये हैं ॥ २५२ ॥

समुग्घादेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ २५३ ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ २५४ ॥ अट्ट-बारहचोइसभागा वा देखणा ॥ २५५ ॥

सासादनसम्यग्दृष्टि जीवोंके द्वारा समुद्धात पदोंसे कितना क्षेत्र स्पृष्ट है ! ॥ २५३ ॥ उनके द्वारा समुद्धात पदोंसे लोकका असंख्यातवां भाग स्पृष्ट है ॥ २५४॥ अथवा, अतीत कालकी अपेक्षा उनके द्वारा कुछ कम आठ और बारह बटे चौदह भाग स्पृष्ट हैं ॥ २५५ ॥

उनवादेहि केत्रडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ २५६ ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ २५७ ॥ एक्कारह-चोइसभागा देसणा ॥ २५८ ॥

उक्त सासादनसम्यग्दष्टि जीवों द्वारा उपपादकी अवेक्षा कितना क्षेत्र स्पृष्ट है ! ॥२५६॥ उनके द्वारा उपपाद पदसे लोकका असंख्यातवां भाग स्पृष्ट है ॥ २५७॥ तथा अतीत कालकी अपेक्षा उनके द्वारा कुछ कम ग्यारह बटे चौदह भाग स्पृष्ट हैं ॥ २५८॥

सम्मामिच्छाइड्डीहि सत्थाणेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ २५९ ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ २६० ॥ अद्र-चोद्दसभागा वा देखणा ॥ २६१ ॥

सम्यग्निच्यादृष्टियोंके द्वारा स्वस्थान पदोंसे कितना क्षेत्र स्पृष्ट है ! । २५९ ।। उनके द्वारा स्वस्थान पदोंसे लोकका असंख्यातवां भाग स्पृष्ट है ।। २६० ।। अथवा, अतीत कालकी अपेक्षा उनके द्वारा कुछ कम आठ बटे चौदह भाग स्पृष्ट हैं ॥ २६१ ॥

सम्रम्याद-उववादं णितथ ॥ २६२ ॥

सम्यग्मिष्यादृष्टि जीवोंके समुद्धात और उपपाद पद नहीं होते हैं ॥ २६२ ॥

मिच्छाइद्वी असंजदभंगो ॥ २६३ ॥

मिथ्यादृष्टि जीवोंके स्पर्शनकी प्ररूपणा असंयत जीवोंके समान है ॥ २६३ ॥

सण्णियाणुत्रादेण सण्णी सत्थाणेहि केवडियं खेत्रं फोसिदं ? ॥ २६४ ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ २६५ ॥ अट्ट-चोद्दसभागा वा देखणा फोसिदा ॥ २६६ ॥

संज्ञीमागणानुसार संज्ञी जीवोंने स्वस्थान पदोंसे कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ? ॥ २६४॥

संज्ञी जीवोंने स्वस्थान पदोंसे छोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है ॥ २६५ ॥ अथवा, अतीत कालकी अपेक्षा उनके द्वारा कुछ कम आठ बटे चौदह भाग स्पर्श किये गये हैं ॥ २६६ ॥

### समुग्यादेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ २६७ ॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥ २६८ ॥ अट्ठ-चोदसभागा वा देखणा ॥ २६९ ॥ सब्बलोगो वा ॥ २७० ॥

समुद्घातोंकी अपेक्षा संज्ञी जीवों द्वारा कितना क्षेत्र स्पृष्ट है !। २६७ ।। संज्ञी जीवों द्वारा समुद्घात पदोंसे लोकका असंख्यातवां भाग स्पृष्ट है ॥ २६८ ॥ अथवा, अतीत कालकी अपेक्षा उनके द्वारा कुछ कम आठ बटे चौदह भाग स्पृष्ट हैं ॥ २६९ ॥ अथवा, मारणान्तिक समुद्घातकी अपेक्षा उनके द्वारा सर्व लोक ही स्पृष्ट है ॥ २७० ॥

### उववादेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं १॥२७१॥ लोगस्स असंखेज्जदिभागो ॥२७२॥सञ्वलोगो वा॥२७३॥

उक्त संज्ञी जीवों द्वारा उपपादकी अपेक्षा कितना क्षेत्र स्पर्श किया गया है ! ॥२७१॥ उपपादकी अपेक्षा उनके द्वारा लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया गया है ॥ २७२ ॥ अथवा, अतीत कालकी अपेक्षा उनके द्वारा सर्व लोक ही स्पर्श किया गया है ॥ २७३ ॥

### असण्णी मिच्छाइद्विभंगो ॥ २७४ ॥

असंज्ञी जीवोंका स्पर्शनक्षेत्र मिथ्यादृष्टियोंके समान है ॥ २७४ ॥

### आहाराणुवादेण आहारा सत्थाण-समुग्धाद-उववादेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ २७५ ॥ सन्बलोगो ॥ २७६ ॥

आहारमार्गणानुसार आहारक जीवोने स्वस्थान, समुद्धात और उपपाद पदोंसे कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ? ॥ २७५ ॥ आहारक जीवोंने उक्त पदोंसे सर्व लोक स्पर्श किया है ॥२७६॥

### अणाहारा केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ॥ २७७ ॥ सन्वलोगो ॥ २७८ ॥

आहारक जीवोंने कितना क्षेत्र स्पर्श किया है ।। २७७ ।। अनाहारक जीवोंने सर्व छोक स्पर्श किया है ॥ २७८ ॥

॥ स्पर्शनानुगम समाप्त हुआ ॥ ७ ॥

## ८. णाणाजीवेण कालाणुगमो

णाणाजीवेण कालाणुगमेण गदियाणुवादेण णिरयगदीए णेरइया केवचिरं कालादो होंति ? ॥ १ ॥ सन्बद्धा ॥ २ ॥

नाना जीवोंकी अपेक्षा कालानुगमसे गतिमार्गणाके अनुसार नरकगतिमें नारकी जीव कितने काल रहते हैं ! । १ ॥ नाना जीवोंकी अपेक्षा नरकगतिमें नारकी जीव सर्व काल रहते हैं ॥ २ ॥

एवं सत्तसु पुढवीसु जेरइया ॥ ३ ॥

इसी प्रकार सातों पृथिवियोंमें नारकी जीव नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्व काल रहते हैं ॥

तिरिक्खगदीए तिरिक्खा पंचिदियतिरिक्खा पंचिदियतिरिक्खा पंचिदिय-तिरिक्खजोणिणी पंचिदियतिरिक्ख-अपज्जत्ता मणुसगदीए मणुसा मणुसपज्जत्ता मणुसिणी केवचिरं कालादो होति ? ॥ ४ ॥ सञ्बद्धा ॥ ५ ॥

तियचगतिमें तिर्यंच, पंचेन्द्रिय तिर्यंच, पंचेन्द्रिय तिर्यंच पर्याप्त, पंचेन्द्रिय तिर्यंच योनिमती और पंचेन्द्रिय तिर्यंच अपर्याप्त तथा मनुष्यमितमें मनुष्य, मनुष्य पर्याप्त और मनुष्यनी कितने काळ रहते हैं ? ॥ ४ ॥ उपर्युक्त जीव सन्तानकी अपेक्षा वहां सर्व काळ रहते हैं ॥ ५ ॥

मणुसअपज्जत्ता केवचिरं कालादो होंति ? ॥ ६॥ जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं ॥७॥ उक्कस्सेण पलिदोवमस्स असंखेजजदिभागो ॥ ८॥

मनुष्य अपर्याप्त जीव कितने काल रहते हैं ॥ ६ ॥ मनुष्य अपर्याप्त जघन्यसे क्षुद्रभवप्रहण काल तक रहते हैं ॥ ७ ॥ तथा उत्कर्षसे वे पत्योपमके असंख्यातवें भाग मात्र काल तक रहते हैं ॥ ८ ॥

देवगदीए देवा केवचिरं कालादो होंति ? ॥ ९ ॥ सव्बद्धा ॥ १० ॥ देवगतिमें देव कितने काल रहते हैं ? ॥ ९ ॥ देवगतिमें देव सर्व काल रहते हैं ॥

एवं भवणवासियप्पहुडि जाव सन्बद्धसिद्धिविमाणवासियदेवा ॥ ११ ॥

इसी प्रकार भवनवासी देवोंसे छेकर सर्वार्थिसिद्धि विमान तक सब देव सर्व काल ही रहते हैं ॥ ११ ॥

इंदियाणुबादेण एइंदिया बादरा सुहुमा पञ्जत्ता अपञ्जत्ता बीइंदिया तीइंदिया वउरिंदिया पंचिंदिया तस्सेत्र पञ्जत्ता अपञ्जत्ता केत्रचिरं कालादो होंति ? ॥ १२ ॥ सन्त्रद्धा ॥ १३ ॥

् इन्द्रियमार्गणाके अनुसार एकेन्द्रिय, एकेन्द्रिय पर्याप्त, एकेन्द्रिय अपर्याप्त; बादर एकेन्द्रिय,

बादर एकेन्द्रिय पर्याप्त, बादर एकेन्द्रिय अपर्याप्त; सूक्ष्म एकेन्द्रिय, सूक्ष्म एकेन्द्रिय पर्याप्त, सूक्ष्म एकेन्द्रिय अपर्याप्त; द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय और पंचेन्द्रिय तथा उनके पर्याप्त जीव कितने काल रहते हैं ! । १२ ॥ उपर्युक्त जीव सर्व काल रहते हैं ॥ १३ ॥

कायाणुवादेण पुढविकाइया, आउकाइया तेउकाइया वाउकाइया वणप्कदिकाइया णिगोदजीवा बादरा सुहुमा पज्जत्ता अपज्जत्ता बादरवणप्कदिकाइयपत्तेयसरीर-पज्जत्ता-पज्जत्ता तसकाइयपज्जत्ता अपज्जत्ता केवचिरं कालादो होंति? ॥१४॥ सव्बद्धा ॥१५॥

कायमार्गणाके अनुसार पृथिवीकायिक, पृथिवीकायिक पर्याप्त, पृथिवीकायिक अपर्याप्त, बादर पृथिवीकायिक, बादर पृथिवीकायिक पर्याप्त, वादर पृथिवीकायिक अपर्याप्त, सूक्ष्म पृथिवीकायिक, सूक्ष्म पृथिवीकायिक अपर्याप्त, अप्कायिक, अप्कायिक पर्याप्त-अपर्याप्त, बादर अप्कायिक पर्याप्त-अपर्याप्त, सूक्ष्म अप्कायिक, वादर अप्कायिक पर्याप्त-अपर्याप्त, बादर तेजकायिक, बादर तेजकायिक पर्याप्त-अपर्याप्त, तेजकायिक, तेजकायिक पर्याप्त-अपर्याप्त, बादर तेजकायिक, बादर तेजकायिक पर्याप्त-अपर्याप्त, सूक्ष्म तेजकायिक, सूक्ष्म तेजकायिक पर्याप्त-अपर्याप्त, सूक्ष्म वायुकायिक, बादर वायुकायिक, बादर वायुकायिक पर्याप्त-अपर्याप्त, वादर वायुकायिक, बादर वायुकायिक पर्याप्त-अपर्याप्त, बादर वनस्पतिकायिक, बादर वनस्पतिकायिक, बादर वनस्पतिकायिक पर्याप्त-अपर्याप्त, निगोद जीव पर्याप्त-अपर्याप्त, सूक्ष्म वनस्पतिकायिक पर्याप्त-अपर्याप्त, सूक्ष्म वनस्पतिकायिकप्रत्येकशरीर, बादर वनस्पतिकायिकप्रत्येकशरीर, बादर वनस्पतिकायिकप्रत्येकशरीर, पर्याप्त-अपर्याप्त, तथा अस्कायिक और असकायिक पर्याप्त-अपर्याप्त; ये सब जीव कितने काळ रहते हैं ।। १४ ॥ उपर्युक्त सब जीव सर्व काळ रहते हैं ॥ १५ ॥

जोगाणुवादेण पंचमणजोगी पंचविचजोगी कायजोगी ओरालियकायजोगी ओरालियमिस्सकायजोगी वेउन्त्रियकायजोगी कम्मइयकायजोगी केविचरं कालादो होति ? ॥ १६ ॥ सन्बद्धा ॥ १७ ॥

योगमार्गणाके अनुसार पांचों मनोयोगी, पांचों वचनयोगी, काययोगी, औदारिककाययोगी, औदारिकमिश्रकाययोगी, वैकियिककाययोगी और कार्मणकाययोगी जीव कितने काल रहते हैं ! ॥ १६॥ उपर्युक्त जीव सर्व काल रहते हैं ॥ १७॥

वेउन्त्रियमिस्सकायजोगी केत्रचिरं कालादो होति ? ॥ १८ ॥ जहण्णेण अतो-मृहुत्तं ॥ १९ ॥ उक्कस्सेण पलिदोत्रमस्स असंखेज्जदिभागो ॥ २० ॥

वैकियिकमिश्रकाययोगी जीव कितने काल रहते हैं !॥ १८ ॥ वैकियिकमिश्रकाय-योगियोंका जघन्य काल अन्तर्मुहूर्त है ॥ १९ ॥ तथा उनका उत्कृष्ट काल पत्योपमके असंख्यातवें भाग प्रमाण है ॥ २० ॥ आहारकायजोगी केवचिरं कालादो होंति? ॥२१॥ जहण्णेण एगसमयं ॥२२॥ उक्कस्सेण अंतोमुहुत्तं ॥२३॥

आहारककाययोगी जीव कितने काल रहते हैं ! । २१ ॥ आहारककाययोगी जीव जधन्यसे एक समय रहते हैं ॥ २२ ॥ तथा उत्कर्षसे वे अन्तर्मुहूर्त काल रहते हैं ॥ २३ ॥

आहारमिस्सकायजोगी केवचिरं कालादो होंति ? ॥ २४ ॥ जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं ॥ २५ ॥ उक्कस्सेण अंतोम्रहुत्तं ॥ २६ ॥

आहारकमिश्रकाययोगी जीव कितने काल रहते हैं ! । २४ ॥ आहारकमिश्रकाययोगी जीव जघन्यसे अन्तर्मुहूर्त काल रहते हैं ॥२५॥ तथा उत्कर्षसे वे अन्तर्मुहूर्त काल रहते हैं ॥२६॥

वेदाणुवादेण इत्थिवेदा पुरिसवेदा णवुंसयवेदा अवगदवेदा केवचिरं कालादो होंति ? ॥ २७ ॥ सन्बद्धा ॥ २८ ॥

बेदमार्गणाके अनुसार स्रीवेदी, पुरुषवेदी, नपुंसकवेदी और अपगतवेदी जीव कितने काल रहते हैं ! । २७ ।। उपर्युक्त जीव सर्व काल रहते हैं ।। २८ ॥

कसायाणुत्रादेण कीधकसाई माणकसाई मायकसाई लोभकसाई अकसाई केवचिरं कालादो होति ? ॥ २९ ॥ सन्त्रद्धा ॥ ३० ॥

कषायमार्गणाके अनुसार क्रोधकषायी, मानकषायी, मायाकषायी, लोभकषायी और अकषायी जीव कितने काल रहते हैं !।। २९ ॥ उपर्युक्त चारों कषायोंवाले और अकषायी जीव सर्व काल ही रहते हैं ॥ ३०॥

णाणाणुवादेण मदि-अण्णाणी सुद्-अण्णाणी विभंगणाणी आभिणिबोहिय-सुद्-ओहिणाणी मणपज्जवणाणी केवलणाणी केवचिरं कालादो होंति ? ॥३१॥ सव्बद्धा ॥३२॥

ज्ञानमार्गणाके अनुसार मित-अज्ञानी, श्रुत-अज्ञानी, विभंगज्ञानी, आमिनिबोधिकज्ञानी, श्रुतज्ञानी, अविध्ञानी, मनःपर्ययज्ञानी और केवलज्ञानी जीव कितने काल रहते हैं ? ॥ ३१॥ वे सर्व काल रहते हैं ॥ ३२॥

संजमाणुवादेण संजदा सामाइयच्छेदोवट्टावणसुद्धि-संजदा परिहार-सुद्धिसंजदा जहाक्खाद-विहार-सुद्धिसंजदा संजदासंजदा असंजदा केवचिरं कालादो होंति ? ॥ ३३ ॥ सन्बद्धा ॥ ३४ ॥

संयममार्गणाके अनुसार संयत, सामायिक व छेदोपस्थापना-शुद्धिसंयत, परिहार-शुद्धि-संयत, यथाख्यात-विहार-शुद्धिसंयत, संयतासंयत और असंयत जीव कितने काल रहते हैं ! ॥ ३३ ॥ वे सर्व काल रहते हैं ॥ ३४ ॥

सुहुमसांपराइय-सुद्धिसंजदा केवचिरं कालादो होति ? ॥ ३५ ॥ जहण्णेण एगसमयं ॥ ३६ ॥ उक्कस्सेण अंतोम्रहुत्तं ॥ ३७ ॥ सूक्ष्मसाम्परायिक-शुद्धिसंयत जीत्र कितने काळ रहते हैं ? ॥ ३५ ॥ वे जघन्यसे एक समय रहते हैं ॥ ३६ ॥ तथा उत्कर्षसे वे अन्तर्मुहूर्त काळ तक रहते हैं ॥ ३७ ॥

दंसणाणुवादेण चक्खुदंसणी अचक्खुदंसणी ओहिदंसणी केवलदंसणी केविचरं कालादो होंति ? ॥ ३८ ॥ सञ्बद्धा ॥ ३९ ॥

दर्शनमार्गणाके अनुसार चक्षुदर्शनी, अचक्षुदर्शनी, अवधिदर्शनी और केवलदर्शनी जीव कितने काल रहते हैं ? ॥ ३८ ॥ वे सर्व काल रहते हैं ॥ ३९ ॥

लेम्साणुवादेण किण्हलेस्सिय-णीललेस्सिय-काउलेस्सिय-तेउलिस्सिय-पम्मलेस्सिय-सुक्कलेस्सिया केवचिरं कालादो होंति ? ॥ ४० ॥ सव्बद्धा ॥ ४१ ॥

हेश्यामार्गणाके अनुसार कृष्णहेश्यावाहे, नीठहेश्यावाहे, कापोतहेश्यावाहे, तेजोहेश्यावाहे, पद्महेश्यावाहे और शुक्कहेश्यावाहे जीव कितने काल रहते हैं।।४०॥ वे सर्व काल रहते हैं?॥४१॥

भवियाणुवादेण भवसिद्धिया अभवसिद्धिया केवचिरं कालादो होंति ? ॥ ४२ ॥ सव्यद्धा ॥ ४३ ॥

भव्यमार्गणाके अनुसार भव्यसिद्धिक और अभव्यसिद्धिक जीव कितने काल रहते हैं १॥ ४२ ॥ वे सर्व काल रहते हैं ॥ ४३ ॥

सम्मत्ताणुवादेण सम्माइद्वी खद्यसम्माइद्वी वेदगसम्माइद्वी मिच्छाइद्वी केवचिरं कालादो होति ? ॥ ४४ ॥ सम्बद्धा ॥ ४५ ॥

सम्यक्त्मार्गणाके अनुसार सम्यन्द्रष्टि, क्षायिकसम्यन्द्रष्टि, वेदकसम्यन्द्रष्टि और मिथ्यादृष्टि जीव कितने काल रहते हैं ? ॥ ४४ ॥ वे सर्व काल रहते हैं ॥ ४५ ॥

उत्तसमसम्माइड्डी सम्मामिच्छाइड्डी केवचिरं कालादो होति ? ॥ ४६ ॥ जहण्णेण अंतोमुहुत्तं ॥ ४७ ॥ उक्कस्सेण पलिदोवमस्स असंखेज्जदिभागो ॥ ४८ ॥

उपशमसम्यग्दृष्टि और सम्यग्मिथ्यादृष्टि जीव कितने काल रहते हैं ॥ ४६ ॥ वे जघन्यसे अन्तर्मुहूर्त काल तक रहते ॥४७॥ उरक्षसे वे पल्योपमके असंख्यातवें भाग मात्र काल तक रहते हैं ॥

सासणसम्माइद्वी केवचिरं कालादो होति ? ॥ ४९॥ जघण्णेण एगसमयं ॥ ५०॥ उक्कस्सेण पलिदोवमस्स असंखेज्जदिभागोः॥ ५१॥

सासादनसम्यग्दष्टि जीव कितने काल रहते हैं ! । ४९ ॥ सासादनसम्यग्दष्टि जीव जघन्यसे एक समय रहते हैं ॥ ५० ॥ उत्कर्षसे वे पल्योपमके असंख्यातवें भाग मात्र काल तक रहते हैं ॥ ५१ ॥

सिण्णियाणुवादेण सण्णी असण्णी केविचरं कालादो होंति ? ॥ ५२ ॥ सम्बद्धा ॥ संज्ञीमार्गणाके अनुसार संज्ञी और असंज्ञी जीव कितने काल रहते हैं ? ॥ ५२ ॥ संज्ञी और असंज्ञी जीव सर्व काल रहते हैं ॥ ५३ ॥

## आहारा अणाहारा केवचिरं कालादो होति १ ॥ ५४ ॥ सव्बद्धा ॥ ५५ ॥

आहारक व अनाहारक जीव कितने काल रहते हैं ? || ५४ || आहारक व अनाहारक जीव सर्व काल रहते हैं || ५५ ||

॥ नाना जीवोंकी अपेक्षा काळानुगम समाप्त हुआ ॥ ८॥

e 99 • ---

## ९. णाणाजीवेण अंतराणुगमो

षाणाजीवेहि अंतराणुगमेण गदियाणुवादेण णिरगदीए णेरइयाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ ॥ १ ॥ णिरथ अंतरं ॥ २ ॥ णिरंतरं ॥ ३ ॥

नाना जीवोंकी अपेक्षा अन्तरानुगमसे गतिमार्गणाके अनुसार नरकगतिमें नारकी जीवोंका अन्तर कितने काळ होता है ? ॥ १ ॥ उनका अन्तर नहीं होता ॥ २ ॥ नारक राशि निरन्तर है ॥ ३ ॥

एवं सत्तसु पुढवीसु णेरइया ॥ ४ ॥

इस प्रकार सातों पृथिवियोंमें ही नारकी जीव अन्तरसे रहित होते हुए निरन्तर हैं ॥४॥ तिरिक्खगदीए तिरिक्खा पंचिंदियतिरिक्ख-पंचिंदियतिरिक्खपज्जत्ता पंचिंदिय-तिरिक्खजोणिणी पंचिंदियतिरिक्खअपज्जत्ता, मणुसगदीए मणुसा मणुसपज्जत्ता मणुसि-णीणमंतरं केवचिरं कालादों होंति [होदि] १॥ ५॥ णित्थ अंतरं ॥ ६॥ णिरंतरं ॥ ७॥

तिर्यंचगतिमें तिर्यंच, पंचेन्द्रिय तिर्यंच, पंचेन्द्रिय तिर्यंच पर्याप्त, पंचेन्द्रिय तिर्यंच योनिमती और पंचेन्द्रिय तिर्यंच अपर्याप्त तथा मनुष्यगतिमें मनुष्य, मनुष्य पर्याप्त व मनुष्यनियोंका अन्तर कितने काल होता है ? ॥ ५ ॥ उनका अन्तर नहीं होता ॥ ६ ॥ वे जीव निरन्तर हैं ॥ ७ ॥

मणुसअपज्जताणमंतरं केत्रचिरं कालादो होदि ? ॥ ८ ॥ जहण्णेण एगसमओ ॥ ९ ॥ उक्कस्सेण पलिदोवमस्स असंखेज्जदिभागो ॥ १० ॥

मनुष्य अपर्याप्तोंका अन्तर कितने काळ होता है है। ८॥ मनुष्य अपर्याप्तोंका अन्तर जघन्यसे एक समय होता है॥ ९॥ तथा उत्कर्षसे उनका अन्तर प्रयोपमके असंख्यातवें भाग मात्र काळ तक होता है॥ १०॥

देवगदीए देवाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? ॥ ११ ॥ णित्थ अंतरं ॥ १२ ॥ णिरंतरं ॥ १३ ॥

देवगितमें देवोंका अन्तर कितने काल होता है ! ॥ ११ ॥ देवगितमें देवोंका अन्तर नहीं होता ॥ १२ ॥ वे निरन्तर हैं ॥ १३ ॥ पंचिंदियतिरिक्खा पंचिंदियतिरिक्खपज्जत्ता पंचिंदियतिरिक्खजोणिणी पंचिंदियतिरिक्खजोणिणी पंचिंदियतिरिक्खअपज्जत्ता, मणुसगदीए मणुसा मणुसपज्जत्ता मणुसिणी मणुसअपज्जत्ता सव्वजीवाणं केविडिओ भागो ? ॥ ६ ॥ अणंतभागो ॥ ७ ॥

पंचेन्द्रिय तिर्थंच, पंचेन्द्रिय तियच पर्यान्त, पंचेन्द्रिय तियच योनिमती और पंचेन्द्रिय तिर्थंच अपर्यान्त जीव; तथा मनुष्यगतिमें मनुष्य, मनुष्य पर्यान्त, मनुष्यनी और मनुष्य अपर्यान्त जीव सर्व जीवोंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं ! ॥ ६ ॥ वे सर्व जीवोंके अनन्तवें भाग प्रमाण हैं ॥ ७॥

देवगदीए देवा सव्वजीवाणं केवडिओ भागो ? ॥ ८ ॥ अणंतभागो ॥ ९ ॥

देवगतिमें देव सब जीवोंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं ! ।। ८ ।। वे सब जीवोंके अनन्तवें भाग प्रमाण हैं ।। ९ ।।

एवं भवणवासियप्पहुडि जाव सन्बद्धसिद्धिविमाणवासियदेवा ॥ १० ॥

इसी प्रकार भवनवासियोंसे छेकर सर्वार्थिसिद्धि विमानवासी देवों तक भागाभागका ऋम जानना चाहिये ॥ १० ॥

इंदियाणुबादेण एइंदिया सच्चजीवाणं केविडिओ भागो ? ।। ११ ।। अणंता भागा ।। इन्द्रियमार्गणाके अनुसार एकेन्द्रिय जीव सर्व जीवोंके कितनेचें भाग प्रमाण हैं ? ॥ ११ ॥ एकेन्द्रिय जीव सर्व जीवोंके अनन्त बहुभाग प्रमाण हैं ॥ १२ ॥

बादरेइंदिया तस्सेव पञ्जत्ता अपञ्जत्ता सव्वजीवाणं केवडिओ भागो ? ॥ १३ ॥ असंखेज्जदिभागो ॥ १४ ॥

बादर एकेन्द्रिय जीव और उनके ही पर्याप्त व अपर्याप्त जीव सर्व जीवोंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं ?॥ १३॥ वे सर्व जीवोंके असंख्यातवें भाग प्रमाण हैं ॥ १४॥

सुहुमेइंदिया सव्वजीवाणं केविडओ भागो १ ॥ १५ ॥ असंखेज्जिदिभागो ॥ १६ ॥ सूक्ष्म एकेन्द्रिय जीव सर्व जीवोंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं १ ॥ १५ ॥ वे सर्व जीवोंके असंख्यातवें भाग प्रमाण हैं १ ॥ १६ ॥

सुहुमेइंदियपज्जत्ता सव्यजीवाणं केविडिओ भागो ? ॥१७॥ संखेज्जा भागा ॥१८॥ सूक्ष्म एकेन्द्रिय पर्याप्त जीव सर्व जीवोंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं ?॥ १७॥ वे सर्व जीवोंके संख्यात बहुभाग प्रमाण हैं ॥ १८॥

सुहुमे<mark>इंदियअपज्जत्ता सव्वजीवाणं केवडिओ भागो १ ॥ १९ ॥ संखेज्जदिभागो ॥</mark> सूक्ष्म एकेन्द्रिय अपर्याप्त जीव सर्व जीवोंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं १ ॥ १९ ॥ वे सर्व जीवोंके संख्यातवें भाग प्रमाण हैं १ ॥ २० ॥

बीइंदिय-तीइंदिय-चउरिंदिय-पंचिंदिया तस्सेत्र पज्जत्ता अपज्जत्ता सञ्जजीवाणं

#### केवडिओ भागो ? !। २१ !। अणंता भागा ।। २२ ॥

द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय, पंचेन्द्रिय और उनके ही पर्याप्त व अपर्याप्त जीव सर्व जीवोंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं ? ॥ २१ ॥ वे सर्व जीवोंके अनन्त बहुभाग प्रमाण हैं ॥ २२ ॥

कायाणुवादेण पुढविकाइया आउकाइया तेउकाइया [वाउकाइया] बादरा सुहुमा पज्जत्ता अपज्जत्ता बादरवणप्फदिकाइयपत्तेयसरीरा पज्जत्ता अपज्जत्ता तसकाइया तसकाइय-पज्जत्ता अपज्जता सन्वजीवाणं केवडिओ भागो ? ॥ २३ ॥ अणंतभागो ॥ २४ ॥

कायमार्गणाके अनुसार पृथिवीकायिक व पृथिवीकायिक पर्याप्त-अपर्याप्त, बादर पृथिवी-कायिक व बादर पृथिवीकायिक पर्याप्त-अपर्याप्त, तथा सूक्ष्म पृथिवीकायिक व सूक्ष्म पृथिवीकायिक पर्याप्त-अपर्याप्त; इसी प्रकार नौ अप्कायिक, नौ तेजकायिक, [ नौ वायुकायिक, ] बादंर वनस्पति-कायिक प्रत्येकशरीर एवं उनके पर्याप्त व अपर्याप्त; तथा त्रसकायिक व त्रसकायिक पर्याप्त-अपर्याप्त जीव सब जीवोंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं ! ॥ २३ ॥ व सब पृथक् पृथक् सब जीवोंके अनन्तवें भाग प्रमाण हैं ॥ २४ ॥

वणप्फदिकाइया णिगोदजीवा सच्वजीवाणं केविडिओ भागो ? ॥ २५ ॥ अणंता भागा ॥ २६ ॥

वनस्पतिकायिक व निगोद जीव सर्व जीवोंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं ! ॥२५॥ वे सर्व जीवोंके अनन्त बहुभाग प्रमाण हैं ॥ २६॥

बादरवणप्फदिकाइया बादरिणगोदजीवा पञ्जत्ता अपञ्जत्ता सव्वजीवाणं केवडिओ भागो ॥ २७ ॥ असंखेज्जदिभागो ॥ २८ ॥

बादर वनस्पतिकायिक व बादर वनस्पतिकायिक पर्याप्त-अपूर्याप्त, तथा बादर निगोद जीव व बादर निगोद जीव पर्याप्त-अपूर्याप्त सर्व जीवोंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं ? ॥ २७॥ वे सर्व जीवोंके असंख्यातवें भाग प्रमाण हैं ॥ २८॥

सुहुमवणप्कदिकाइया सुहुमणिगोदजीवा सन्वजीवाणं केवडिओ भागो ? ॥२९॥ असंबेज्जा भागा ॥ ३०॥

सूक्ष्म वनस्पतिकायिक व सूक्ष्म निगोद जीव सर्व जीवोंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं ? ॥ २९॥ वे सर्व जीवोंके असंख्यात बहुभाग प्रमाण हैं ॥ ३०॥

सुहुमवणप्फदिकाइय-सुहुमिणगोदजीवपञ्जत्ता सव्वजीवाणं केवडिओ भागो ? ॥ ३१ ॥ संखेज्जा भागा ॥ ३२ ॥

सूक्ष्म वनस्पतिकायिक पर्याप्त व सूक्ष्म निगोद जीव पर्याप्त सर्व जीवोंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं ! ॥ ३ ! ॥ वे सर्व जीवोंके संख्यात बहुभाग प्रमाण हैं ॥ ३२ ॥ सुहुमवणप्फदिकाइय-सुहुमणिगोदजीवअपज्जत्ता सव्वजीवाणं केवडिओ भागो ? ॥ ३३ ॥ संखेज्जदिभागो ॥ ३४ ॥

सूक्ष्म वनस्पतिकायिक अपर्याप्त व सूक्ष्म निगोद जीव अपर्याप्त सर्व जीवोंके कितनेवें भाग प्रमाण है ! ॥ ३३ ॥ वे सर्व जीवोंके संख्यातवें भाग प्रमाण हैं ॥ ३४ ॥

जोगाणुवादेण पंचमणजोगि - पंचविचोगि - वेउव्वियकायजोगि - वेउव्वियमिस्स-कायजोगि-आहारकायजोगि-आहारमिस्सकायजोगी सव्वजीवाणं केवडिओ भागो १ ॥ ३५॥ अणंतो भागो ॥ ३६॥

योगमार्गणाके अनुसार पांचों मनोयोगी, पांचों वचनयोगी, वैक्रियिककाययोगी, वैक्रियिक मिश्रकाययोगी, आहारकाययोगी और आहारमिश्रकाययोगी जीव सब जीवोंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं ? ॥ ३५ ॥ वे सब जीवोंके अनन्तवें भाग प्रमाण हैं ॥ ३६ ॥

कायजोगी सञ्ज्ञजीवाणं केविडिओ भागो ? ॥ ३७ ॥ अणंता भागा ? ॥ ३८ ॥ काययोगी जीव सब जीवोंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं ॥ ३० ॥ वे सब जीवोंके अनन्त बहुभाग प्रमाण हैं ॥ ३८ ॥

ओरालियकायजोगी सञ्जीवाणं केविडिओ भागो ? ॥ ३९ ॥ संखेज्जा भागा ॥ औदारिककाययोगी जीव सर्व जीवोंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं । ३९॥ वे सब जीवोंके संख्यात बहुभाग प्रमाण हैं ॥ ४०॥

ओरालियमिस्सकायजोगी सञ्जजीवाणं केवडिओ भागो ? ॥ ४१ ॥ संखेज्जदि-भागो ॥ ४२ ॥

औदारिकमिश्रकाययोगी जीव सब जीवोंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं ? ॥ ४१ ॥ वे सब जीवोंके संख्यातवें भाग प्रमाण हैं ॥ ४२ ॥

कम्मइयकायजोगी सव्यजीवाणं केविडिओ भागो ? ।। ४३ ।। असंखेज्जिदिभागो ।। कार्मणकाययोगी जीव सब जीवोंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं ? ॥ ४३ ॥ वे सब जीवोंके असंख्यातवें भाग प्रमाण हैं ॥ ४४ ॥

वेदाणुवादेण इत्थिवेदा पुरिसवेदा अवगदवेदा सञ्जजीवाणं केवडिओ भागी ?

वेदमार्गणाके अनुसार स्त्रीवेदी, पुरुषवेदी और अपगतवेदी जीव सब जीवोंके कितनेवें माग प्रमाण हैं ! ॥ ४५ ॥ वे सब जीवोंके अनन्तवें भाग प्रमाण हैं ॥ ४६ ॥

णवुंसयवेदा सन्यजीवाणं केविडिओ भागो ? !! ४७ || अर्णता भागा || ४८ || नपुंसकवेदी जीव सब जीवोंके कितनेवें माग प्रमाण हैं ! । ४७ || वे सब जीवोंके अनन्त बहुभाग प्रमाण हैं || ४८ ||

कसायाणुवादेण कोधकसाई माणकसाई मायकसाई सञ्जजीवाणं केवडिओ भागो ? ॥ ४९ ॥ चढुवभागो देस्रणा [णो] ॥ ५० ॥

क्षायमार्गणाके अनुसार क्रोधकषायी, मानकषायी और मायाकषायी जीव सब जीवोंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं ?॥ ४९॥ वे सब जीवोंके कुछ कम चतुर्थ भाग प्रमाण हैं ॥ ५०॥

लोभकसाई सव्यजीवाणं केवडिओं भागो ? ॥५१॥ चदुब्भागो सादिरेगो ॥५२॥ लोभकपायी जीव सब जीवोंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं ?॥ ५१॥ वे सब जीवोंके साधिक चतुर्थ भाग प्रमाण हैं ॥ ५२॥

अकसाई सञ्जजीवाणं केवडिओ भागो ? ॥ ५३ ॥ अणंतो भागो ॥ ५४ ॥

अकषायी जीव सब जीवोंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं ! ॥ ५३ ॥ वे सब जीवोंके अनन्तवें भाग प्रमाण हैं ॥ ५४ ॥

णाणाणुवादेण मदिअण्णाणि-सुद्अण्णाणी सत्र्वजीवाणं केवडिओ भागी १॥५५॥ अणंता भागा ॥ ५६॥

ज्ञानमार्गणाके अनुसार मित-अज्ञानी और श्रुत-अज्ञानी जीव सब जीवोंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं १॥ ५५॥ वे सब जीवोंके अनन्त बहुमाग प्रमाण हैं ॥ ५६॥

विभंगणाणी आभिणिबोहियणाणी सुदणाणी ओहिणाणी मणपन्जनगणी केन्नलणाणी सन्त्रजीनाणं केन्नडिओ भागो ? ॥ ५७ ॥ अगंतभागो ॥ ५८ ॥

विभंगज्ञानी, आभिनिबोधिकज्ञानी, श्रुतज्ञानी, अवधिज्ञानी, मनःपर्ययज्ञानी और केवलज्ञानी जीव सब जीवोंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं ! ॥ ५७ ॥ वे सब जीवोंके अनन्तवें भाग प्रमाण हैं ॥

संजमाणुवादेण संजदा सामाइयच्छेदोवद्वावण-सुद्धि-संजदा परिहार-सुद्धि-संजदा सुहुमसांपराइय - सुद्धि - संजदा जहाक्खादविहार - सुद्धि - संजदा संजदासंजदा सव्वजीवाणं केवडिओ भागो ? ॥ ५९ ॥ अणंतभागो ॥ ६० ॥

संयममार्गणाके अनुसार संयत, सामायिक-छेदोपस्थापना-छुद्धिसंयत, परिहार-ग्रुद्धिसंयत सूक्ष्मसाम्परायिक-ग्रुद्धिसंयत, यथाख्यात-विहार-ग्रुद्धिसंयत और संयतासंयत जीव सब जीवोंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं ? ॥ ५९ ॥ वे सब जीवोंके अनन्तवें भाग प्रमाण हैं ॥ ६० ॥

असंजदा सन्वजीवाणं केविडिओ भागो ? ॥ ६१ ॥ अणंता भागा ॥ ६२ ॥

असंयत जीव सब जीवोंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं ! ॥ ६१ ॥ वे सब जीवोंके अनन्त बहुभाग प्रमाण हैं ॥ ६२ ॥

दंसकाणुबादेण चम्खुदंसकी ओहिदंसकी केवलदंसकी सव्वजीवाणं केविडओ भागो ॥ ६३ ॥ अर्णटभागो ॥ ६४ ॥

### भवणवासियप्पहुडि जाव सव्बद्धसिद्धिविमाणवासियदेवा देवगदिभंगो ॥ १४ ॥

भवनवासियोंसे लेकर सर्वार्थसिद्धि-विमानवासी देवों तक देवोंके अन्तरकी प्ररूपणा देवगतिके अन्तरके समान है।। १४॥

इंदियाणुवादेण एइंदिय-वादर-सुहुम-पञ्जत्त-अपञ्जत्त बीइंदिय-तीइंदिय-चउरिंदिय-पंचिदिय-पञ्जत्त-अपञ्जत्ताणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? ॥१५॥ णितथ अंतरं ॥१६॥ णिरंतरं ॥१७॥

इन्द्रियमार्गणाके अनुसार एकेन्द्रिय, एकेन्द्रिय पर्याप्त और अपर्याप्त, बादर एकेन्द्रिय, बादर एकेन्द्रिय पर्याप्त और अपर्याप्त, सूक्ष्म एकेन्द्रिय, सूक्ष्म एकेन्द्रिय पर्याप्त-अपर्याप्त, द्वीन्द्रिय पर्याप्त-अपर्याप्त, चतुरिन्द्रिय पर्याप्त-अपर्याप्त तथा पंचेन्द्रिय व पंचेन्द्रिय पर्याप्त-अपर्याप्त जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ! ॥ १५ ॥ उनका अन्तर नहीं होता है ॥ १६ ॥ वे निरन्तर हैं ॥ १७ ॥

कायाणुवादेण पुढविकाइय - आउकाइय - तेउकाइय - वाउकाइय - वणप्पदिकाइय-णिगोदजीव-बादर-सुहुम-पञ्जत्ता अपञ्जत्ता बादरवणप्पदिकाइयपत्तेयसरीर-पञ्जत्ता अपञ्जत्ता तसकाइय-पञ्जत्त-अपञ्जत्ताणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १॥१८॥ णिरिथ अंतरं ॥१९॥ णिरंतरं ॥ २०॥

कायमार्गणाके अनुसार पृथिवीकायिक, पृथिवीकायिक पर्याप्त-अपर्याप्त, बादर पृथिवी-कायिक, बादर पृथिवीकायिक पर्याप्त-अपर्याप्त, सूक्ष्म पृथिवीकायिक, सूक्ष्म पृथिवीकायिक पर्याप्त-अपर्याप्त; ये नौ पृथिवीकायिक जीव, इसी प्रकार नौ अप्कायिक, नौ तेजकायिक, नौ वायुकायिक, नौ वनस्पतिकायिक और नौ निगोद जीव; तथा बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीर, बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीर पर्याप्त-अपर्याप्त; तथा त्रसकायिक व त्रसकायिक पर्याप्त-अपर्याप्त जीवोंका अन्तर वितने काल होता है ? ॥१८॥ उनका अन्तर नहीं होता ॥१९॥ ये सब जीवराशियां निरन्तर हैं ॥२०॥

जोगाणुवादेण पंचमणजोगि-पंचविजोगि-कायजोगि-ओरालियकायजोगि-ओरा-लियमिस्सकायजोगि-वेउव्ययकायजोगि-कम्मइयकायजोगीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि? ॥ २१ ॥ णत्थि अंतरं ॥ २२ ॥ णिरंतरं ॥ २३ ॥

योगमार्गणांके अनुसार पांचों मनोयोगी, पांचों वचनयोगी, काययोगी, औदारिककाययोगी, औदारिककाययोगी, औदारिकिमिश्रकाययोगी, वैक्रियिककाययोगी और कार्मणकाययोगी जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ! । २१ ॥ उनका अन्तर नहीं होता है ॥ २२ ॥ ये जीवराशियां निरन्तर हैं ॥ २३ ॥

वेउन्वियमिस्सकायजोगीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? ॥ २४ ॥ जहण्णेण एगसमयं ॥ २५ ॥ उक्कस्सेण बारहमुहुत्तं ॥ २६ ॥ वैक्रियिकमिश्रकाययोगियोंका अन्तर कितने काल होता है ? ॥ २४ ॥ उनका अन्तर जघन्यसे एक समय मात्र होता है ॥ २५ ॥ तथा उत्कर्षसे वह बारह मुहूर्त मात्र होता है ॥ २६॥

आहारकायजोगि-आहारमिस्सकायजोगीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? ॥२७॥ जहण्णेण एगसमयं ॥ २८ ॥ उक्कस्सेण वासपुधत्तं ॥ २९ ॥

आहारककाययोगी और आहारकिमिश्रकाययोगी जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ! ॥ २७ ॥ उनका अन्तर जघन्यसे एक समय मात्र होता है ॥ २८ ॥ तथा उत्कर्षसे वह वर्षपृथक्त्व प्रमाण होता है ॥ २९ ॥

वेदाणुवादेण इत्थिवेदा पुरिसवेदा णवंसयवेदा अवगदवेदाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १॥ ३०॥ णत्थि अंतरं ॥ ३१॥ णिरंतरं ॥ ३२॥

वेदमार्गणाके अनुसार स्त्रीवेदी, पुरुषवेदी, नपुंसकवेदी और अपगतवेदी जीवोंका अन्तर कितने काळ होता है है ॥३०॥ उनका अन्तर नहीं होता है ॥३१॥ ये जीवराशियां निरन्तर हैं ॥

कसायाणुबादेण कोधकसाइ-माणकसाइ-मायकसाइ-लोभकसाइ-अकसाईणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ ॥ ३३ ॥ णत्थि अंतरं ॥ ३४ ॥ णिरंतरं ॥ ३५ ॥

कषायमार्गणाके अनुसार क्रोधकषायी, मानकषायी, मायाकषायी, लोभकषायी और अकषायी जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ? ॥ ३३ ॥ उनका अन्तर नहीं होता ॥ ३४ ॥ ये जीवराशियां निरन्तर हैं ॥ ३५ ॥

णाणाणुवादेण मदिअण्णाणि-सुदअण्णाणि-विभंगणाणि-आभिणिबोहिय-सुद-ओहि-णाणि-मणपज्जवणाणि-केवलणाणीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? ॥ ३६ ॥ णित्थ अंतरं ॥ ३७ ॥ णिरंतरं ॥ ३८ ॥

ज्ञानमार्गणाके अनुसार मित-अज्ञानी, श्रुत-अज्ञानी, विभंगज्ञानी, आभिनिबोधिकज्ञानी, श्रुतज्ञानी, अविध्ञानी, मनःपर्ययज्ञानी और केवलज्ञानी जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ! ॥ ३६॥ उनका अन्तर नहीं होता है ॥ ३७॥ ये जीवराशियां निरन्तर हैं ॥ ३८॥

संजमाणुवादेण संजदा सामाइय - छेदोवड्डावणसुद्धिसंजदा परिहारसुद्धिसंजदा जहाक्खादविहारसुद्धिसंजदा संजदासंजदा असंजदाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? ॥३९॥ णित्थ अंतरं ॥ ४० ॥ णिरंतरं ॥ ४१ ॥

संयममार्गणाके अनुसार संयत, सामायिक-छेदोपस्थापना-शुद्धिसंयत, परिहार-शुद्धिसंयत, यथाख्यात-विहार-शुद्धिसंयत, संयतासंयत और असंयत जीवोंका अन्तर कितने काळ होता है ! ॥३९॥ उनका अन्तर नहीं होता है ॥ ४० ॥ ये जीवराशियां निरन्तर हैं ॥ ४१ ॥

सुद्धमसांपराइय-सुद्धिसंजदाणं अंतरं केवचिरं कालादो होदि ? ॥ ४२ ॥ जहण्णेण एगसमयं ॥ ४३ ॥ उक्कस्तेण छम्मासाणि ॥ ४४ ॥ सूदमसाम्परायिक-शुद्धिसंयत जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ! ॥ ४२ ॥ उनका अन्तर जधन्यसे एक समय होता है ॥ ४३ ॥ तथा उत्कर्षसे वह छह मास तक होता है ॥

दंसणाणुवादेण चक्खुदंसिण-अचक्खुदंसिण-ओहिदंसिण-केवलदंसणीमंतरं केविचरं कालादो होदि १ ॥ ४५ ॥ णित्थ अंतरं ॥ ४६ ॥ णिरंतरं ॥ ४७ ॥

दर्शनमार्गणाके अनुसार चक्षुदर्शनी, अचक्षुदर्शनी, अत्रिव्दर्शनी और केवलदर्शनी जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ! ॥ ४५ ॥ उनका अन्तर नहीं होता है ॥ ४६ ॥ ये जीवराशिय निरन्तर हैं ॥ ४७ ॥

लेस्साणुवादेण किण्हलेस्सिय-णीललेस्सिय-काउलेस्सिय-तेउलेस्सिय-पम्मलेस्सिय-सुक्कलेस्सियाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? ॥ ४८ ॥ णित्थ अंतरं ॥ ४९ ॥ णिरंतरं ॥

लेश्यामार्गणाके अनुसार कृष्णलेश्यावाले, नीललेश्यावाले, कापोत्तलेश्यावाले, तेजोलेश्यावाले, पद्मलेश्यावाले और शुक्रलेश्यावाले जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ! ॥ ४८ ॥ उनका अन्तर नहीं होता है ॥ ४९ ॥ ये जीवराशियां निरन्तर हैं ॥ ५० ॥

भवियाणुवादेण भवसिद्धिय-अभवसिद्धियाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? ॥५१॥ णित्थि अंतरं ॥ ५२ ॥ णिरंतरं ॥ ५३ ॥

भव्यमार्गणाके अनुसार भव्यसिद्धिक और अभव्यसिद्धिक जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ?॥ ५१॥ उनका अन्तर नहीं होता है ॥ ५२॥ व जीवराशियां निरन्तर हैं ॥ ५३॥

सम्मत्ताणुवादेण सम्माइष्टि - खड्यसम्माइष्टि - वेदगसम्माइष्टि - मिच्छाइ**डीणमंतरं** केवचिरं कालादो होदि ? ॥ ५४ ॥ णत्थि अंतरं ॥ ५५ ॥ णिरंतरं ॥ ५६ ॥

सम्यक्त्रमार्गणाके अनुसार सम्यग्दष्टि, क्षायिकसम्यग्दिष्टि, वेदकसम्यग्दिष्टि और मिथ्यादिष्टि जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ! । ५४ ॥ उनका अन्तर नहीं होता है ॥ ५५ ॥ वे जीवराशियां निरन्तर हैं ॥ ५६ ॥

उत्रसमसम्माइद्वीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? ॥ ५७ ॥ जहण्णेण एगसमयं ॥ ५८ ॥ उक्कस्सेण सत्त रादिंदियाणि ॥ ५९ ॥

उपरामसम्यग्दष्टि जीवोंका अन्तर कितने काल होता है ? ॥ ५७ ॥ उनका अन्तर जघन्यसे एक समय मात्र होता है ॥ ५८ ॥ तथा उत्कर्षसे वह सात रात-दिन प्रमाण होता है ॥

सासणसम्माइड्डि-सम्मामिच्छाइड्डीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? ।। ६०॥ जहण्णेण एगसमयं ॥ ६१॥ उक्कस्सेण पलिदोवमस्स असंखेज्जदिभागो ॥ ६२॥

सासादनसम्यग्दष्टि और सम्यग्मिथ्यादृष्टि जीवोंका अन्तर कितने काळ होता है ! ॥६०॥ उनका अन्तर जबन्यसे एक समय मात्र होता है ॥६१॥ तथा उत्कर्षसे वह पत्योपमके असंख्यातवें भाग प्रमाण होता है ॥६२॥ सण्णियाणुवादेण सण्णि-असण्णीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? ॥६३॥ णत्थि अंतरं ॥ ६४ ॥ णिरंतरं ॥ ६५ ॥

संज्ञीमार्गणाके अनुसार संज्ञी व असंज्ञी जीवोंका अन्तर कितने काल होता है १॥६३॥ उनका अन्तर नहीं होता है ॥ ६४॥ वे जीवराशियां निरन्तर हैं ॥ ६५॥

आहाराणुवादेण आहार-अणाहाराणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? ॥ ६६ ॥ णित्थ अंतरं ॥ ६७ ॥ णिरंतरं ॥ ६८ ॥

आहारमार्गणाके अनुसार आहारक और अनाहारक जीवोंका अन्तर कितने काल होता है है ॥ ६६ ॥ उनका अन्तर नहीं होता है ॥ ६७ ॥ वे जीवराशियां निरन्तर हैं ॥ ६८ ॥

॥ नाना जीवोंकी अपेक्षा अन्तरानुगम समाप्त हुआ ॥ ९ ॥

-->⊃;•;c->--

### १०. भागाभागाणुगमो

भागाभागाणुगमेण गदियाणुबादेण णिरगदीए णेरइया सव्वजीवाणं केवडिओ भागो ? ॥ १ ॥ अणंतभागो ॥ २ ॥

भागाभागानुगमसे गतिमार्गणाके अनुसार नरकगतिमें नारकी जीव सर्व जीवोंकी अपेक्षा कितनेवें भाग प्रमाण हैं ? ॥ १॥ नरकगतिमें नारकी जीव सब जीवोंके अनन्तवें भाग प्रमाण हैं ॥

अनन्तवें भाग, असंख्यातवें भाग और संख्यातवें भाग इन तीनका नाम भाग; तथा अनन्त बहुभाग, असंख्यात बहुभाग और संख्यात बहुभाग इन तीनका नाम अभाग है। जिस अधिकारके द्वारा उक्त भाग और अभाग परिज्ञात किये जाते हैं उस अधिकारका नाम भागाभागा-नुगम है। इस अधिकारमें इनकी प्ररूपणा करते हुए यहां यह कहा गया है कि नारकी जीव सब जीवोंके अनन्तवें भाग तथा अन्य सब जीव अनन्त बहुभाग मात्र हैं।

### एवं सत्तस पुढवीस णेरइया ॥ ३ ॥

इसी प्रकार पृथक् पृथक् सात पृथिवीयोंमें नारिकयोंके भागाभागकी प्ररूपणा करनी चाहिये॥ ३॥

तिरिक्खगदीए तिरिक्खा सव्यजीवाण केविडिओ भागो ? ॥ ४॥ अर्णता भागा ॥ तिर्यंचगतिमें तिर्यंच जीव सर्व जीवोंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं ?॥ ४॥ वे सब जीवोंके अनन्त बहुभाग मात्र हैं ॥ ५॥ दर्शनमार्गणानुसार चक्षुदर्शनी, अवधिदर्शनी और केवलदर्शनी जीव सब जीवोंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं ? ॥ ६३ ॥ वे सब जीवोंके अनन्तवें भाग प्रमाण हैं ॥ ६४ ॥

अचक्खुदंसणी सव्वजीवाणं केबिडिओ भागो १ ॥ ६५ ॥ अणंता भागा ॥ ६६ ॥ अचक्खुदर्शनी जीव सब जीवोंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं १ ॥ ६५ ॥ वे सब जीवोंके अनन्त बहुभाग प्रमाण हैं ॥ ६६ ॥

लेस्साणुवादेण किण्हलेस्सिया सच्चजीवाणं केविडओ भागो १ ॥ ६७॥ तिभागो सादिरेगो ॥ ६८ ॥

लेश्यामार्गणाके अनुसार कृष्णलेश्यात्राले जीत्र सब जीवोंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं ? ॥ ६७॥ वे सब जीवोंके साधिक एक त्रिभाग प्रमाण हैं ॥ ६८॥

णीललेस्सिया काउलेस्सिया सन्यजीवाणं केवडिओ भागी ? ॥ ६९ ॥ तिभागी देख्णो ॥ ७० ॥

नीळ्ळेश्यात्राले और कापोतलेश्यात्राले जीव सब जीवोंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं! ॥६९॥ वे सब जीवोंके कुछ कम एक त्रिभाग प्रमाण हैं॥ ७०॥

तेउलेस्सिया पम्मलेस्सिया सुक्कलेस्सिया सन्यजीवाणं केवडिओ भागो ? ॥७१॥ अणंतभागो ॥ ७२ ॥

तेजोलेश्यावाले, पदालेश्यावाले और शुक्कलेश्यावाले जीव सब जीवोंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं !॥ ७१ ॥ वे सब जीवोंके अनन्तवें भाग प्रमाण हैं ॥ ७२ ॥

भवियाणुवादेण भवसिद्धिया सञ्बजीवाणं केवडिओ भागी ? ॥ ७३ ॥ अणंता भागा ॥ ७४ ॥

भन्यमार्गणाके अनुसार भन्यसिद्धिक जीव सब जीवोंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं ? ॥७३॥ वे सब जीवोंके अनन्त बहुभाग प्रमाण हैं ॥ ७४॥

अभवसिद्धिया सन्वजीवाणं केविडिओ भागो १ ॥ ७५ ॥ अणंतभागो ॥ ७६ ॥ अभव्यसिद्धिक जीव सब जीवोंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं १ ॥ ७५ ॥ वे सब जीवोंके अनन्तवें भाग प्रमाण हैं ॥ ७६ ॥

सम्मत्ताणुवादेण सम्माइद्वी खइयसम्माइद्वी वेदगसम्माइद्वी उवसमसम्माइद्वी सासणसम्माइद्वी सम्मामिच्छाइद्वी सन्वजीवाणं केवडिओ भागो !। ७७॥ अणंतो भागो ॥

सम्यक्त्वमार्गणाके अनुसार सम्यग्दष्टि, क्षायिकसम्यग्दिष्टि, वेदकसम्यग्दिष्टि, उपरामसम्यग्दिष्टि, सासादनसम्यग्दिष्टि और सम्यग्मिथ्यादिष्टि जीव सब जीवोंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं ? ॥ ७७ ॥ वे सब जीवोंके अनन्तवें भाग प्रमाण हैं ॥ ७८ ॥

मिच्छाइद्वी सञ्बजीवाणं केवडिओ भागो ? ॥ ७९ ॥ अणंता भागा ॥ ८० ॥ मिथ्यादृष्टि जीव सब जीवोंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं ? ॥ ७९ ॥ वे सब जीवोंके अनन्त बहुभाग प्रमाण हैं ॥ ८० ॥

सिंग्णियाणुवादेण सण्णी सन्वजीवाणं केविडिओ भागो १ ॥ ८१ ॥ अणंतभागो ॥ संज्ञीमार्गणानुसार संज्ञी जीव सब जीवोंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं १ ॥ ८१ ॥ वे सब जीवोंके अनन्तवें भाग प्रमाण हैं ॥ ८२ ॥

असण्णी सव्वजीवाणं केविडओ भागो १॥ ८३॥ अणंता भागा ॥ ८४॥ असंबी जीव सब जीवोंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं ।॥ ८३॥ वे सब जीवोंके अनन्त बहुभाग प्रमाण हैं ॥ ८४॥

आहाराणुवादेण आहारा सन्त्रजीवाणं केवडिओ भागो १ ॥ ८५ ॥ असंखेज्जा भागा ॥ ८६ ॥

आहारमार्गणाके अनुसार आहारक जीव सब जीवोंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं ! । ८५ ॥ वे सब जीवोंके असंख्यात बहुभाग प्रमाण हैं ।। ८६ ॥

अणाहारा सव्वजीवाणं केविडिओ मागो १ ॥ ८७॥ असंखेज्जिदिभागो ॥ ८८॥ अनाहारक जीव सब जीवोंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं १ ॥ ८७॥ वे सब जीवोंके असंख्यात्वें भाग प्रमाण हैं ॥ ८८॥

॥ भागाभागानुगम समाप्त हुआ ॥ १० ॥

# ११. अप्पाबहुगाणुगमो

अप्पाबहुगाणुगमेण गदियाणुवादेण पंच गदीओ समासेण ॥ १ ॥ अल्पबहुत्वानुगमसे गतिमार्गणाके अनुसार संक्षेपसे गतियां पांच हैं ॥ १ ॥

गति सामान्यसे एक प्रकारकी; सिद्धगति और असिद्धगतिके भेदसे दो प्रकारकी; देवगति, अदेवगति और सिद्धगतिके भेदसे तीन प्रकारकी; नरकगति, तिर्यंचगति, मनुष्यगति और देवगतिके भेदसे चार प्रकारकी; तथा नरकगति, तिर्यंचगति, मनुष्यगति, देवगति और सिद्धगतिके भेदसे पांच प्रकारकी है। इस प्रकारसे गति अनेक प्रकारकी है। प्रकृतमें यहां पांच गतियोंके आश्रयसे अल्पबहुत्वकी प्ररूपणा की गई है, यह अभिप्राय समझना चाहिये।

सञ्बत्थोवा मणुसा ॥ २ ॥ णेरइया असंखेज्जगुणा ॥ ३ ॥ देवा असंखेज्जगुणा ॥ ४ ॥ सिद्धा अणंतगुणा ॥ ५ ॥ तिरिक्खा अणंतगुणा ॥ ६ ॥

मनुष्य सबसे स्तोक हैं ॥ २ ॥ मनुष्योंसे नारकी असंख्यातगुणें हैं ॥ ३ ॥ नारकियोंसे देन असंख्यातगुणें हैं ॥ ४ ॥ देवोंसे सिद्ध अनन्तगुणे हैं ॥ ५ ॥ सिद्धोंसे तिर्यंच अनन्तगुणे हैं ॥ ६ ॥

अह गदीओ समासेण ॥ ७ ॥

संक्षेपसे गतियां आठ हैं ॥ ७ ॥

वे आठ गतियां इस प्रकार हैं— नारकी, तिर्यंच, तिर्यंचनी, मनुष्य, मनुष्यनी, देव, देवी और सिद्ध।

सन्वत्थोवा मणुस्सिणीओ ॥ ८॥ मणुस्सा असंखेज्जगुणा ॥ ९॥ णेरइया असंखेज्जगुणा ॥ १०॥ पंचिंदियतिरिक्खजोणिणीओ असंखेज्जगुणाओ ॥ ११॥ देवा संखेज्जगुणा ॥ १२॥ देवीओ संखेज्जगुणाओ ॥ १३॥ सिद्धा अणंतगुणा ॥ १४॥ तिरिक्खा अणंतगुणा ॥ १५॥

मनुष्यनी सबसे स्तोक हैं ॥ ८ ॥ मनुष्यनियोंसे मनुष्य असंख्यातगुणे हैं ॥ ९ ॥ मनुष्योंसे नारकी असंख्यातगुणे हैं ॥ १० ॥ नारिकयोंसे पंचेन्द्रिय योनिमती तिर्यंच असंख्यातगुणे हैं ॥ ११ ॥ योनिमती तिर्यंचोंसे देव संख्यातगुणे हैं ॥१२॥ देवोंसे देवियां संख्यातगुणी हैं ॥१३॥ देवियोंसे सिद्ध अनन्तगुणे हैं ॥ १४ ॥ सिद्धोंसे तिर्यंच अनन्तगुणे हैं ॥ १५ ॥

इंदियाणुवादेण सन्वत्थोवा पंचिंदिया ॥१६॥ चउरिंदिया विसेसाहिया ॥१७॥ तीइंदिया विसेसाहिया ॥ १८ ॥ बीइंदिया विसेसाहिया ॥ १९ ॥ अणिंदिया अणंतगुणा ॥ २० ॥ एइंदिया अणंतगुणा ॥ २१ ॥

इन्द्रियमार्गणाके अनुसार पंचेन्द्रिय सबसे स्तोक हैं ॥ १६ ॥ पंचेन्द्रियोंसे चतुरिन्द्रिय विशेष अधिक हैं ॥ १७ ॥ चतुरिन्द्रियोंसे त्रीन्द्रिय विशेष अधिक हैं ॥ १८ ॥ त्रीन्द्रियोंसे द्वीन्द्रिय विशेष अधिक हैं ॥ १९ ॥ द्वीन्द्रियोंसे अनिन्द्रिय जीव अनन्तगुणे हैं ॥ २० ॥ अनिन्द्रिय जीवोंसे एकेन्द्रिय जीव अनन्तगुणे हैं ॥ २१ ॥

इसी इन्द्रियमार्गणाके अनुसार अन्य प्रकारसे भी उस अल्पबहुत्वका निर्देश करते हैं-

सन्बत्थोवा चउरिंदियपज्जत्ता ॥ २२ ॥ पंचिंदियपज्जत्ता विसेसाहिया ॥ २३ ॥ बीइंदियपज्जत्ता विसेसाहिया ॥ २४ ॥ तीइंदियपज्जत्ता विसेसाहिया ॥ २५ ॥ पंचिंदिय-अपज्जत्ता असंखेज्जगुणा ॥ २६ ॥ चउरिंदियअपज्जत्ता विसेसाहिया ॥ २७ ॥ तीइंदिय-अपज्जत्ता विसेसाहिया ॥ २९ ॥ अणिंदिया अणंतगुणा ॥ ३० ॥ बादरेइंदियपज्जत्ता अणंतगुणा ॥ ३१ ॥ बादरेइंदियपज्जत्ता अणंतगुणा ॥ ३१ ॥ बादरेइंदियअपज्जत्ता असंखेज्जगुणा ॥ ३२ ॥ बादरेइंदियअपज्जत्ता

असंखेज्जगुणा ॥ ३४॥ सुहुमेइंदियपञ्जत्वा संखेज्जगुणा ॥ ३५॥ सुहुमेइंदिया विसेसाहिया ॥ ३६॥ एइंदिया विसेसाहिया ॥ ३७॥

चतुरिन्द्रिय पर्याप्त सबसे रतोक हैं ॥ २२ ॥ चतुरिन्द्रिय पर्याप्तोंसे पंचेन्द्रिय पर्याप्त विशेष अधिक हैं ॥ २३ ॥ पंचेन्द्रिय पर्याप्तोंसे द्वीन्द्रिय पर्याप्त विशेष अधिक हैं ॥ २४ ॥ द्वीन्द्रिय पर्याप्तोंसे त्रीन्द्रिय पर्याप्त विशेष अधिक हैं ॥ २५ ॥ त्रीन्द्रिय पर्याप्तोंसे पंचेन्द्रिय अपर्याप्त असंख्यातगुणे हैं ॥ २६ ॥ पंचेन्द्रिय अपर्याप्तोंसे चतुरिन्द्रिय अपर्याप्तोंसे त्रीन्द्रिय अपर्याप्तोंसे त्रीन्द्रिय अपर्याप्तोंसे त्रीन्द्रिय अपर्याप्तोंसे अनिन्द्रिय अपर्याप्तोंसे द्वीन्द्रिय अपर्याप्त विशेष अधिक हैं ॥ २० ॥ व्याप्ति विशेष अधिक हैं ॥ २० ॥ व्याप्ति विशेष अधिक हैं ॥ २० ॥ व्याप्ति अनन्द्रिय पर्याप्ति अनन्द्रिय पर्याप्तोंसे बादर एकेन्द्रिय पर्याप्तोंसे बादर एकेन्द्रिय पर्याप्तोंसे वादर एकेन्द्रिय पर्याप्त असंख्यातगुणे हैं ॥ ३२ ॥ बादर एकेन्द्रिय अपर्याप्तोंसे बादर एकेन्द्रिय विशेष अधिक हैं ॥ ३३ ॥ बादर एकेन्द्रिय पर्याप्त जीव असंख्यातगुणे हैं ॥ ३४ ॥ सूक्ष्म एकेन्द्रिय अपर्याप्तोंसे सूक्ष्म एकेन्द्रिय पर्याप्त संख्यातगुणे हैं ॥ ३५ ॥ सूक्ष्म एकेन्द्रिय अपर्याप्तोंसे सूक्ष्म एकेन्द्रिय पर्याप्त संख्यातगुणे हैं ॥ ३५ ॥ सूक्ष्म एकेन्द्रिय अधिक हैं ॥ ३५ ॥ सूक्ष्म एकेन्द्रिय विशेष अधिक हैं ॥ ३० ॥

कायाणुवादेण सन्वत्थोवा तसकाइया ॥३८॥ तेउकाइया असंखेज्जगुणा ॥३९॥ पुढविकाइया विसेसाहिया ॥ ४०॥ आउकाइया विसेसाहिया ॥ ४१॥ वाउकाइया विसेसाहिया ॥ ४२॥ अकाइया अणंतगुणा ॥४३॥ वणप्कदिकाइया अणंतगुणा ॥४४॥

कायमार्गणांके अनुसार त्रसकायिक जीव सबसे स्तोक हैं ॥ ३८ ॥ त्रसकायिकोंसे तेजकायिक जीव असंख्यातगुणे हैं ॥३९॥ तेजकायिकोंसे पृथिवीकायिक जीव विशेष अधिक हैं ॥४०॥ पृथिवीकायियोंसे अप्कायिक जीव विशेष अधिक हैं ॥ ४१ ॥ अप्कायिकोंसे वायुकायिक जीव विशेष अधिक हैं ॥ ४२ ॥ वायुकायिकोंसे अकायिक जीव अनन्तगुणे हैं ॥४३॥ अकायिकोंसे वनस्पति-कायिक जीव अनन्तगुणे हैं ॥ ४४॥

इसी अल्पबहुत्वको अन्य प्रकारसे भी बतलाते हैं-

सन्वत्थोवा तसकाइयपज्जत्ता ॥४५॥ तसकाइय-अपज्जत्ता असंखेजजगुणा ॥४६॥ तेउकाइय-अपज्जत्ता विसेसाहिया ॥ ४७ ॥ पुढिविकाइय-अपज्जत्ता विसेसाहिया ॥ ४८ ॥ आउकाइय-अपज्जत्ता विसेसाहिया ॥ ५० ॥ तेउकाइयपज्जत्ता विसेसाहिया ॥ ५२ ॥ तेउकाइयपज्जत्ता संखेजजगुणा ॥ ५१ ॥ पुढिविकाइयपज्जत्ता विसेसाहिया ॥ ५२ ॥ आउकाइयपज्जत्ता विसेसाहिया ॥ ५२ ॥ आउकाइयपज्जत्ता विसेसाहिया ॥ ५२ ॥ आउकाइयपज्जत्ता विसेसाहिया ॥ ५४ ॥ अकाइया अणंतगुणा ॥ ५५ ॥ वणप्किदिकाइय-अपज्जत्ता अणंतगुणा ॥ ५६ ॥ वणप्किदिकाइय-पज्जत्ता संखेजजगुणा ॥ ५७ ॥ वणप्किदिकाइया विसेसाहिया ॥ ५८ ॥ णिगोदा विसेसाहिया ॥ ५८ ॥

त्रसकायिक पर्याप्त जीव सबसे स्तोक हैं ॥ ४५ ॥ त्रसकायिक पर्याप्तोंसे त्रसकायिक अपर्याप्त असंख्यातगुणे हैं ॥ ४६ ॥ त्रसकायिक अपर्याप्तोंसे तेजकायिक अपर्याप्त असंख्यातगुणे हैं ॥ ४० ॥ तेजकायिक अपर्याप्तोंसे पृथिवीकायिक अपर्याप्त विशेष अधिक हैं ॥ ४८ ॥ पृथिवीकायिक अपर्याप्तोंसे अप्तायिक अपर्याप्तोंसे अपर्याप्तोंसे अपर्याप्तोंसे अपर्याप्तोंसे वायुकायिक अपर्याप्तोंसे तेजकायिक पर्याप्त संख्यातगुणे हैं ॥ ५१ ॥ तेजकायिक पर्याप्तोंसे पृथिवीकायिक पर्याप्त विशेष अधिक हैं ॥ ५२ ॥ पृथिवीकायिक पर्याप्तोंसे अपकायिक पर्याप्तोंसे अधिक हैं ॥ ५२ ॥ अपकायिक पर्याप्तोंसे वायुकायिक पर्याप्तोंसे अपकायिक पर्याप्तोंसे वायुकायिक पर्याप्त विशेष अधिक हैं ॥ ५३ ॥ अपकायिक पर्याप्तोंसे वायुकायिक पर्याप्तोंसे वनस्पतिकायिक अपर्याप्त अनन्तगुणे हैं ॥ ५६ ॥ वनस्पतिकायिक अपर्याप्त संख्यातगुणे हैं ॥ ५७ ॥ वनस्पतिकायिक अधिक हैं ॥ ५८ ॥ वनस्पतिकायिक अधिक हैं ॥ ५९ ॥

प्रकृत मार्गणाके आश्रयसे ही अन्य प्रकारसे भी उस अल्पबहुलको बतलाते हैं-

सन्वत्थोवा तसकाइया ॥ ६० ॥ बादरतेउकाइया असंखेजजगुणा ॥ ६१ ॥ बादरवणप्किदकाइयपत्तेयसरीरा असंखेजजगुणा ॥ ६२ ॥ बादरणिगोदजीवा णिगोद-पिदिद्विदा असंखेजजगुणा ॥ ६३ ॥ बादरपुढिविकाइया असंखेजजगुणा ॥ ६४ ॥ बादर-आउकाइया असंखेजजगुणा ॥ ६५ ॥ बादरवाउकाइया असंखेजजगुणा ॥ ६५ ॥ सहुम-तेउकाइया असंखेजजगुणा ॥ ६० ॥ सहुमपुढिविकाइया विसेसाहिया ॥ ६८ ॥ सहुम-आउकाइया विसेसाहिया ॥ ६८ ॥ सहुम-आउकाइया विसेसाहिया ॥ ६० ॥ अकाइया अणंतगुणा ॥ ७१ ॥ बादरवणप्किदिकाइया अणंतगुणा ॥ ७२ ॥ सहुमनणप्किदिकाइया असंखेजजगुणा ॥ ७१ ॥ बादरवणप्किदिकाइया विसेसाहिया ॥ ७२ ॥ सहुमनणप्किदिकाइया असंखेजजगुणा ॥ ७३ ॥ वणप्किदिकाइया विसेसाहिया ॥ ७४ ॥ णिगोदजीवा विसेसाहिया ॥

त्रसकायिक जीव सबसे स्तोक हैं ॥ ६० ॥ त्रसकायिकोंसे बादर तेजकायिक असंख्यातगुणे हैं ॥ ६१ ॥ बादर तेजकायिकोंसे बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीर असंख्यातगुणे हैं ॥६२॥
बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीरोंसे निगोदप्रतिष्ठित बादर निगोद जीव असंख्यातगुणे हैं ॥६३ ॥
निगोदप्रतिष्ठित बादर निगोद जीवोंसे बादर पृथिवीकायिक असंख्यातगुणे हैं ॥६४ ॥ बादर पृथिवीकायिकोंसे बादर अप्कायिकोंसे बादर वायुकायिक असंख्यातगुणे हैं ॥६५ ॥ बादर अपकायिकोंसे बादर वायुकायिक असंख्यातगुणे हैं ॥६५ ॥ बादर अपकायिकोंसे बादर वायुकायिक असंख्यातगुणे हैं ॥६५ ॥ बादर वायुकायिकोंसे सूक्ष्म तेजकायिक असंख्यातगुणे हैं ॥६७ ॥ सूक्ष्म तेजकायिकोंसे सूक्ष्म पृथिवीकायिक विशेष अधिक हैं ॥६८ ॥ सूक्ष्म पृथिवीकायिकोंसे सूक्ष्म अपकायिकोंसे सूक्ष्म वायुकायिक विशेष अधिक हैं ॥७० ॥ सूक्ष्म वायुकायिक विशेष अधिक हैं ॥७० ॥ सूक्ष्म वायुकायिकोंसे अकायिक अनन्तगुणे हें ॥७१ ॥ अकायिकोंसे बादर वनस्पति-कायिक अनन्तगुणे हैं ॥७२ ॥ बादर वनस्पतिकायिकोंसे सूक्ष्म वनस्पतिकायिक असंख्यातगुणे

हैं ॥ ७३ ॥ सूक्ष्म वनस्पतिकायिकोंसे वनस्पतिकायिक विशेष अधिक हैं ॥ ७४ ॥ वनस्पति-कायिकोंसे निगोद जीव विशेष अधिक हैं ॥ ७५ ॥

आगे चौथे प्रकारसे भी इसी अल्पबहुत्वका कथन करते हैं-

सन्वत्थोवा बादरतेउकाइयपज्जत्ता ॥ ७६ ॥ तसकाइयपज्जत्ता असंखेज्जगुणा ॥ ७७ ॥ तसकाइयभपन्जत्ता असंखेनजगुणा ॥ ७८ ॥ वणप्कदिकाइयपत्तेयसरीरपन्जत्ता असंखेज्जगुणा ॥७९॥ बादरणिगोदजीवा णिगोदपदिद्विदा पज्जत्ता असंखेज्जगुणा ॥८०॥ बादरपुढविकाइयपज्जत्ता असंखेज्जगुणा ॥ ८१ ॥ बादरआउकाइयपज्जत्ता असंखेज्जगुणा ॥ ८२ ॥ बादरवाउकाइययज्जना असंखेजजगुणा ॥ ८३ ॥ बादरतेउ-अपज्जना असंखेजज-गुणा ॥ ८४ ॥ बादरवणप्फदिकाइयपत्तेयसरीर-अपज्जत्ता असंखेज्जगुणा ॥ ८५ ॥ बादर-**णिगोद**जीवा णिगोदपदिद्विदा अवज्जत्ता असंखेज्जगुणा ॥ ८६ ॥ बादरपुढविकाइया अपन्जत्ता असंखेन्जगुणा ॥ ८७ ॥ बादरआउकाइय-अपन्जत्ता असंखेनजगुणा ॥ ८८ ॥ बादरवाउ-अवन्जना असंखेन्जगुणा ॥ ८९ ॥ सुहुमतेउकाइय-अवन्जना असंखेन्जगुणा ॥ ९० ॥ सुहुमपुढविकाइय-अपज्जत्ता विसेसाहिया ॥ ९१ ॥ सुहुमआउकाइय-अपज्जता विसेसाहिया ॥ ९२ ॥ सुहुमवाउकाइय-अपज्जत्ता विसेसाहिया ॥ ९३ ॥ सुहुमतेउकाइय-पज्जत्ता संखेज्जगुणा ॥ ९४ ॥ सुहुमणुढविकाइयपज्जत्ताः विसेसाहिया ॥ ९५ ॥ सुहुम-आउकाइयपज्जत्ता विसेसाहिया ॥ ९६ ॥ सुहुमबाउकाइयपज्जत्ता विसेसाहिया ॥ ९७ ॥ अकाइया अणंतगुणा ॥ ९८ ॥ बाद्रवणप्कदिकाइय-पज्जत्ता अणंतगुणा ॥ ९९ ॥ बाद्र-वणप्प्रदिकाइय-अपज्जत्ता असंखेज्जगुणा ॥ १०० ॥ बादरवणप्प्रदिकाइया विसेसाहिया ॥ १०१ ॥ सुहुमवणप्फदिकाइय-अपज्जत्ता असंखेज्जगुणा ॥ १०२ ॥ सुहुमवणप्फदि-काइयपज्जत्ता संखेज्जगुणा ॥ १०३ ॥ सुद्रुमवणप्कदिकाइया विसेसाहिया ॥ १०४ ॥ वणप्फदिकाइया विसेसाहिया ॥ १०५ ॥ णिगोदजीवा विसेसाहिया ॥ १०६ ॥

बादर तेजकायिक पर्याप्त सबसे स्तोक हैं ॥ ७६ ॥ बादर तेजकायिकोंसे त्रसकायिक पर्याप्त असंख्यातगुणे हैं ॥ ७० ॥ त्रसकायिक पर्याप्तोंसे त्रसकायिक अपर्याप्त जीव असंख्यातगुणे हैं ॥ ७८ ॥ त्रसकायिक अपर्याप्तकोंसे वनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीर पर्याप्त असंख्यातगुणे हैं ॥ ७८ ॥ वनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीर पर्याप्तकोंसे बादर निगोद जीव निगोदप्रतिष्ठित पर्याप्त असंख्यातगुणे हैं ॥ ८० ॥ बादर निगोद जीव निगोदप्रातष्ठित पर्याप्तोंसे बादर पृथिवीकायिक पर्याप्त असंख्यातगुणे हैं ॥ ८१ ॥ बादर पृथिवीकायिक पर्याप्तोंसे बादर अपकायिक पर्याप्त असंख्यातगुणे हैं ॥ ८२ ॥ बादर प्रथिवीकायिक पर्याप्तोंसे बादर अपकायिक पर्याप्तोंसे बादर वायुकायिक पर्याप्तोंसे बादर तेजकायिक अपर्याप्तोंसे बादर तेजकायिक अपर्याप्त असंख्यातगुणे हैं ॥ ८२ ॥ बादर तेजकायिक अपर्याप्तोंसे बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीर अपर्याप्त असंख्यातगुणे हैं ॥ ८५ ॥ बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीर अपर्याप्त असंख्यातगुणे हैं ॥ ८५ ॥ बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीर अपर्याप्त असंख्यातगुणे हैं ॥ ८५ ॥ बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीर अपर्याप्तों असंख्यातगुणे हैं ॥ ८६ ॥

निगोदप्रतिष्ठित बादर निगोद जीव अपर्याप्तोंसे बादर पृथिवीकायिक अपर्याप्त असंख्यातगुणे हैं ॥ ८७ ॥ बादर पृथिवीकायिक अपर्याप्तोंसे बादर अप्कायिक अपर्याप्त असंख्यातगुणे हैं ॥ ८८ ॥ बादर अप्कायिक अपर्याप्तोंसे बादर वायुकायिक अपर्याप्त असंख्यातगुणे हैं॥ ८९॥ बादर वायुकायिक अपर्याप्तोंसे सूक्ष्म तेजकायिक अपर्याप्त असंख्यातगुणे हैं ॥ ९० ॥ सूक्ष्म तेजकायिक अपर्याप्तोंसे सूक्ष्म पृथिवीकायिक अपर्याप्त विशेष अधिक हैं ॥ ९१ ॥ सूक्ष्म पृथिवीकायिक अपर्याप्तोंसे सूक्ष्म अप्कायिक अपर्याप्त विशेष अधिक हैं ॥ ९२ ॥ सूक्ष्म अप्कायिक अपर्याप्तोंसे सूक्ष्म वायुकायिक अपर्याप्त विशेष अधिक हैं॥ ९३॥ सूक्ष्म वायुकायिक अपर्याप्तोंसे सूक्ष्म तेजकायिक पर्याप्त संख्यातगुणे हैं॥ ९४॥ सूक्ष्म तेजकायिक पर्याप्तोंसे सूक्ष्म पृथिवीकायिक पर्याप्त जीव विशेष अधिक हैं ॥ ९५ ॥ सुक्ष पृथिबीकायिक पर्याप्तोंसे सुक्ष्म अप्कायिक पर्याप्त विशेष अधिक हैं ॥ ९६ ॥ सूक्ष्म अप्कायिक पर्याप्तोंसे सूक्ष्म वायुकायिक पर्याप्त विशेष अधिक हैं।। ९७ ॥ सूक्ष्म वायुकायिक पर्याप्तोंसे अकायिक जीव अनन्तगुणे हैं॥ ९८ ॥ अकायिक जीवोंसे बादर वनस्पतिकायिक पर्याप्त अनन्तगुणे हैं ॥ ९९ ॥ बादर वनस्पतिकायिक पर्याप्तोंसे बादर वनस्पतिकायिक अपर्याप्त असंख्यातमुणे हैं ॥ १०० ॥ बादर वनस्पतिकायिक अपर्याप्तोंसे बादर वनस्पतिकायिक विशेष अधिक हैं ॥ १०१॥ बादर वनस्पतिकायिकोंसे सूक्ष्म वनस्पतिकायिक अपर्याप्त असंख्यातगुणे हैं ॥ १०२ ॥ सूक्ष्म वनस्पतिकायिक अपर्याप्तोंसे सूक्ष्म वनस्पतिकायिक पर्याप्त असंख्यातगुणे हैं ॥ १०३ ॥ सूक्ष्म वनस्पतिकायिक पर्याप्तोंसे सूक्ष्म वनस्पतिकायिक विशेष अधिक हैं ॥ १०४ ॥ सूक्ष्म वनस्पतिकायिकोंसे वनस्पतिकायिक विशेष अधिक हैं ॥ १०५ ॥ वनस्पतिकायिकोंसे निगोद जीव विशेष अधिक हैं ॥ १०६ ॥

जोगाणुवादेण सन्वत्थोवा मणजोगी ॥१०७॥ विचजोगी संखेज्जगुणा ॥१०८॥ अजोगी अणंतगुणा ॥ १०९ ॥ कायजोगी अणंतगुणा ॥ ११० ॥

योगमार्गणाके अनुसार मनोयोगी सबसे स्तोक हैं ॥ १०७ ॥ मनोयोगियोंसे वचनयोगी संख्यातगुणे हैं ॥ १०८ ॥ वचनयोगियोंसे अयोगी अनन्तगुणे हैं ॥ १०९ ॥ अयोगियोंसे काययोगी अनन्तगुणे हैं ॥ ११० ॥

इसी योगमार्गणाका आश्रय करके यहां अन्य प्रकारसे भी अल्पबहुत्व कहा जाता है-

सन्बत्थोवा आहारिमस्सकायजोगी ॥ १११ ॥ आहारकायजोगी संखेज्जगुणा ॥ ११२ ॥ वेउन्वियमिस्सकायजोगी असंखेज्जगुणा ॥ ११३ ॥ सचमणजोगी संखेज्जगुणा ॥११४॥ सचमणजोगी संखेज्जगुणा ॥११४॥ सच-मोसमणजोगी संखेज्जगुणा ॥११६॥ असच-मोसमणजोगी संखेज्जगुणा ॥११०॥ मणजोगी विमेसाहिया ॥११८॥ सचवि-जोगी संखेजजगुणा ॥ ११८ ॥ सोसविजोगी संखेजजगुणा ॥ १२० ॥ सच-मोसविजोगी संखेजजगुणा ॥ १२० ॥ अय-च-जोगी संखेजजगुणा ॥ १२२ ॥ अय-च-

मोसविष्यजोगी संखेजजगुणा ॥ १२३ ॥ विच्जोगी विसेसाहिया ॥ १२४ ॥ अजोगी अणंतगुणा ॥ १२५ ॥ कम्मइयकायजोगी अणंतगुणा ॥ १२६ ॥ ओरालियमिस्सकायजोगी असंखेजजगुणा ॥ १२८ ॥ कायजोगी असंखेजजगुणा ॥ १२८ ॥ कायजोगी विसेसाहिया ॥ १२८ ॥

आहारिमश्रकाययोगी सबसे स्तोक हैं ॥ १११ ॥ आहारिमश्रकाययोगियोंसे आहारकाययोगियोंसे वैक्रियिकिमश्रकाययोगियोंसे असंख्यातगुणे हैं ॥ ११३ ॥ वेक्रियिकिमश्रकाययोगियोंसे संख्यमनोयोगी संख्यातगुणे हैं ॥ ११३ ॥ वेक्रियिकिमश्रकाययोगियोंसे संख्यमनोयोगी संख्यातगुणे हैं ॥ ११४ ॥ सत्यमनोयोगियोंसे मृषामनोयोगी संख्यातगुणे हैं ॥ ११८ ॥ मृषामनोयोगियोंसे सत्य-मृषामनोयोगी संख्यातगुणे हैं ॥ ११८ ॥ असत्यमृषामनोयोगियोंसे मनोयोगियोंसे मनोयोगियोंसे असत्य-मृषामनोयोगी संख्यातगुणे हैं ॥ ११० ॥ असत्यमृषामनोयोगियोंसे मनोयोगियोंसे मृषावचनयोगी संख्यातगुणे हैं ॥ ११० ॥ मृषावचनयोगियोंसे सत्यमृषावचनयोगी संख्यातगुणे हैं ॥ १२० ॥ मृषावचनयोगियोंसे सत्यमृषावचनयोगी संख्यातगुणे हैं ॥ १२० ॥ मृषावचनयोगियोंसे सत्यमृषावचनयोगी संख्यातगुणे हैं ॥ १२२ ॥ असत्यमृषावचनयोगी संख्यातगुणे हैं ॥ १२२ ॥ असत्यमृषावचनयोगी संख्यातगुणे हैं ॥ १२२ ॥ असत्यमृषावचनयोगी असत्य-मृषावचनयोगी संख्यातगुणे हैं ॥ १२२ ॥ असत्यमृषावचनयोगियोंसे अयोगि अनन्तगुणे हैं ॥ १२८ ॥ अयोगियोंसे औदारिकिकाययोगियोंसे औदारिकिकाययोगी असंख्यातगुणे हैं ॥ १२८ ॥ औदारिकिकाययोगी असंख्यातगुणे हैं ॥ १२०॥ औदारिकिमश्रकाययोगियोंसे औदारिककाययोगी संख्यातगुणे हैं ॥ १२८ ॥ औदारिकिकाययोगी संख्यातगुणे हैं ॥ १२८ ॥ औदारिकिकाययोगी संख्यातगुणे हैं ॥ १२८ ॥ औदारिकिकाययोगी संख्यातगुणे हैं ॥ १२८ ॥

वेदाणुवादेण सन्वत्थोवा पुरिसवेदा ॥१३०॥ इत्थिवेदा संखेज्जगुणा ॥१३१॥ अवगदवेदा अणंतगुणा ॥ १३२ ॥ णवुंसयवेदा अणंतगुणा ॥ १३३ ॥

वेदमार्गणाको अनुसार पुरुषवेदी सबसे स्तोक हैं ॥ १३०॥ पुरुषवेदियोंसे स्नीवेदी संख्यातगुणे हैं ॥ १३१॥ स्नीवेदियोंसे अपगतवेदी अनन्तगुणे हैं ॥ १३२॥ अपगतवेदियोंसे नपुंसकवेदी अनन्तगुणे हैं ॥ १३३॥

इसी वेदमार्गणामें अन्य प्रकारसे भी अल्पबहुत्व कहा जाता है-

पंचिदियतिरिक्खजोणिएसु पयदं। सञ्बत्थोना सण्णिणवुंसयनेदगब्भोनकंतिया।। यहां पंचेन्द्रिय तिर्यंच योनिमती जीवोंका अधिकार है। संज्ञी नपुंसकवेदी गर्भोपकान्तिक जीव सबसे स्तोक हैं ॥ १३४ ॥

सण्णिपुरिसवेदा गब्भोवकंतिया संखडजगुणा ॥ १३५ ॥

संज्ञी नपुंसक गर्भोपक्रान्तिकोंसे संज्ञी पुरुषवेदी गर्भोपक्रान्तिक संख्यातगुणे हैं ॥ १३५॥ सण्णिइत्थिवेदा गब्भोवकंतिया संखेजजगुणा ॥ १३६॥

संज्ञी पुरुषवेदी गर्भोपकान्तिकोंस संज्ञी स्वीवेदी गर्भोपकान्तिक संख्यातगुणे हैं ॥ १३६॥

सिण-णवुंसयवेदा सम्म्रान्छिमपज्जत्ता संखेज्जगुणा ॥ १३७ ॥ संज्ञी स्रीवेदी गर्भोपक्रान्तिकोंसे संज्ञी नपुंसकवेदी समूर्च्छन पर्याप्त संख्यातगुणे हैं ॥१३०॥ सिण-णवुंसयवेदा सम्म्रान्छिमअपज्जत्ता असंखेज्जगुणा ॥ १३८ ॥

संज्ञी नपुंसकवेदी सम्मूर्च्छन पर्याप्तोंसे संज्ञी नपुंसकवेदी सम्मूर्च्छन अपर्याप्त असंख्यात-गुणे हैं॥ १३८॥

सण्णिइत्थि-पुरिसवेदा गर्ब्भोवकंतिया असंखेज्जवासाउआ दो वि तुल्ला असंखेज्ज-गुणा ॥ १३९ ॥

संज्ञी नपुंसकवेदी सम्मूच्छिन अपर्याप्तोंसे संज्ञी स्त्रीवेदी व पुरुषवेदी गर्मोपक्रान्तिक असंख्यातवर्षायुष्क ये दोनों तुल्य व असंख्यातगुणे हैं ॥ १३९ ॥

असण्णिणंदुंसयंदेदा गर्भोवकंतिया संखेज्जगुणा ॥ १४० ॥
उनसे असंज्ञी नपुंसकवेदी गर्भोपक्रान्तिक संख्यातगुणे हैं ॥ १४० ॥
असण्णिपुरिसवेदा गर्न्भोवकंतिया संखेज्जगुणा ॥ १४१ ॥
उनसे असंज्ञी पुरुषवेदी गर्भोपक्रान्तिक संख्यातगुणित हैं ॥ १४१ ॥
असण्णिहित्थवेदा गर्न्भोवकंतिया संखेज्जगुणा ॥ १४२ ॥
उनसे असंज्ञी स्त्रीवेदी गर्भोपक्रान्तिक संख्यातगुणे हैं ॥ १४२ ॥
असण्णि णवुंसयवेदा सम्मुच्छिमपज्जत्ता संखेज्जगुणा ॥ १४३ ॥
उनसे असंज्ञी नपुंसकवेदी सम्मूच्छिन पर्याप्त संख्यातगुणे हैं ॥ १४२ ॥
असण्णि-णवुंसयवेदा सम्मुच्छिमा अपज्जत्ता असंखेजजगुणा ॥ १४४ ॥
उनसे असंज्ञी नपुंसकवेदी सम्मूच्छिन अपर्याप्त जीव असंख्यातगुणे हैं ॥ १४४ ॥

कसायाणुवादेण सन्वत्थोवा अकसाई ॥१४५॥ माणकसाई अणंतगुणा ॥१४६॥ कोधकसाई विसेसाहिया ॥१४७॥ मायकसाई विसेसाहिया ॥१४८॥ लोभकसाई विसेसाहिया ॥१४९॥

कषायमार्गणाके अनुसार अकषायी जीव सबसे स्तोक हैं ॥ १४५ ॥ उनसे मानकषायी अनन्तगुणे हैं ॥ १४६ ॥ उनसे क्रोधकषायी विशेष अधिक हैं ॥ १४८ ॥ उनसे मायाकषायी विशेष अधिक हैं ॥ १४८ ॥ उनसे लोभकषायी विशेष अधिक हैं ॥ १४८ ॥

णाणाणुवादेण सञ्बत्थोवा मणपञ्जवणाणी ॥१५०॥ ओहिणाणी असंखेज्जगुणा ॥१५१॥ आभिणिबोहिय-सुदणाणी दो वि तुल्ला विसेसाहिया ॥१५२॥ विभंगणाणी असंखेज्जगुणा ॥१५२॥ केवलणाणी अर्णतगुणा ॥१५४॥ मदिअण्णाणी सुदअण्णाणी दी वि तुल्ला अर्णतगुणा ॥१५५॥

ज्ञानमार्गणाके अनुसार मनःपर्ययज्ञानी जीव सबसे स्तोक हैं ॥ १५० ॥ उनसे अवधि-ज्ञानी असंख्यातगुणे हैं ॥ १५१ ॥ उनसे आभिनिबोधिकज्ञानी और श्रुतज्ञानी दोनों ही तुल्य विशेष अधिक हैं ॥ १५२ ॥ उनसे विभंगज्ञानी असंख्यातगुणे हैं ॥ १५३ ॥ उनसे केवलज्ञानी अनन्त-गुणे हैं ॥ १५४ ॥ उनसे मतिअज्ञानी और श्रुतअज्ञानी दोनों ही तुल्य व अनन्तगुणे हैं ॥ १५५॥

संजमाणुवादेण सव्वत्थोवा संजदा ॥१५६॥ संजदासंजदा असंखेज्जगुणा ॥१५७॥ णेव संजदा णेव असंजदा णेव संजदासंजदा अणंतगुणा ॥ १५८ ॥ असंजदा अणंतगुणा ॥

संयममार्गणानुसार संयत जीव सबसे स्तोक हैं ॥ १५६॥ संयतोंसे संयतासंयत असंख्यातगुणे हैं ॥ १५७॥ संयतासंयतोंसे न संयत न असंयत न संयतासंयत ऐसे सिद्ध जीव अनन्तगुणे हैं ॥ १५८॥ उनसे असंयत अनन्तगुणे हैं ॥ १५९॥

इसी मार्गणामें अन्य प्रकारसे भी अल्पबहुल कहते हैं-

सन्तत्थोवा सहुमसांपराइय-सुद्धिसंजदा ॥१६०॥ परिहारसुद्धिसंजदा संखेज्जगुणा ॥१६१॥ जहाक्खाद-विहार-सुद्धिसंजदा संखेज्जगुणा ॥१६२॥ सामाइ-च्छेदोवट्ठावण-सुद्धिसंजदा दो वि तुल्ला संखेज्जगुणा ॥१६३॥ संजदा विसेसाहिया ॥१६४॥ संजदा-संजदा असंखेज्जगुणा ॥१६५॥ लेव संजदा लेव असंजदा लेव संजदासंजदा अणंतगुणा ॥१६५॥ असंजदा अलंतगुणा ॥१६५॥

सूक्ष्मसाम्परायिक-शुद्धिसंयत जीव सबमें स्तोक हैं ॥ १६० ॥ उनसे पिरहार-शुद्धिसंयत संख्यातगुणे हैं ॥ १६१ ॥ उनसे यथाख्यात-विहार-शुद्धिसंयत संख्यातगुणे हैं ॥ १६२ ॥ उनसे सामायिक-शुद्धिसंयत और छेदोपस्थापना-शुद्धिसंयत दोनों ही तुल्य व संख्यातगुणे हैं ॥ १६३ ॥ उनसे संयत विशेष अधिक हैं ॥ १६४ ॥ उनसे संयतासंयत असंख्यातगुणे हैं ॥ १६५ ॥ उनसे न संयत न असंयत न संयतासंयत ऐसे सिद्ध जीव अनन्तगुणे हैं ॥ १६६ ॥ उनसे असंयत अनन्तगुणे हैं ॥ १६७ ॥

अब यहां तीव्र, मन्द और मध्यम स्वरूपसे स्थित संयमका अल्पबहुत्व कहा जाता है—

सन्वत्थोवा सामाइयच्छेदोवद्वावणसुद्धिसंजदस्स जहण्णिया चरित्तलद्धी ॥१६८॥ परिहारसुद्धिसंजदस्स जहण्णिया चरित्तलद्धी अणंतगुणा ॥१६९॥ तस्सेव उक्किस्सिया चरित्तलद्धी अणंतगुणा ॥१६९॥ तस्सेव उक्किस्सिया चरित्तलद्धी अणंतगुणा ॥१७०॥ सामाइयच्छेदोवद्वावणसुद्धिसंजदस्स उक्किस्सिया चरित्तलद्धी अणंतगुणा ॥१७१॥ सुद्धुमसांपराइय-सुद्धिसंजदस्स जहण्णिया चरित्तलद्धी अणंतगुणा ॥१७२॥ जहाक्खाद-गुणा ॥१७२॥ तस्सेव उक्किस्सिया चरित्तलद्धी अणंतगुणा ॥१७४॥

सामायिक छेदोपस्थापना गुद्धिसंयतकी जघन्य चारित्रलब्धि सबसे स्तोक हैं ॥ १६८ ॥ उससे परिहार-गुद्धिसंयतकी जघन्य चारित्रलब्धि अनन्तगुणी है ॥ १६९ ॥ इससे उसीकी उत्कृष्ट चारित्रलिब्ध अनन्तगुणी है।। १७०॥ उससे सामायिक-छेदोपस्थापना-शुद्धिसंयतकी उत्कृष्ट चारित्रलिब्ध अनन्तगुणी है।। १७१॥ उससे सूक्ष्मसाम्परायिक-शुद्धिसंयतकी जघन्य चारित्रलिब्ध अनन्तगुणी है।। १७२॥ उससे उसीकी उत्कृष्ट चारित्रलिब्ध अनन्तगुणी है।। १७२॥ उससे यथाख्यात-विहार-शुद्धिसंयतकी अजधन्यानुत्कृष्ट चारित्रलिब्ध अनन्तगुणी है।। १७४॥

दंसणाणुवादेण सन्वत्थोवा ओहिदंसणी ॥ १७५ ॥ चक्खुदंसणी असंखेज्जगुणा ॥ १७६ ॥ केवलदंसणी अणंतगुणा ॥ १७७ ॥ अचक्खुदंसणी अणंतगुणा ॥ १७८ ॥

दर्शनमार्गणाके अनुसार अवधिदर्शनी सबसे स्तोक हैं ॥ १७५ ॥ उनसे चंक्षुदर्शनी असंख्यातगुणे हैं ॥ १७६ ॥ उनसे अचक्षुदर्शनी अनन्तगुणे हैं ॥ १७८ ॥ उनसे अचक्षुदर्शनी अनन्तगुणे हैं ॥ १७८ ॥

लेस्साणुवादेण सच्चत्थोवा सुक्कलेस्सिया ॥१७९॥ पम्मलेस्सिया असंखेजजगुणा ॥१८०॥ तेउलेस्सिया संखेजजगुणा ॥१८१॥ अलेस्सिया अणंतगुणा ॥१८२॥ काउलेस्सिया अणंतगुणा ॥१८३॥ जीललेस्सिया विसेसाहिया ॥१८४॥ किण्णलेस्सिया विसेसाहिया ॥१८४॥

छेश्यामार्गणाके अनुसार शुक्किरेश्यावाले सबसे स्तोक हैं ॥ १७९ ॥ उनसे पद्मलेश्यावाले असंख्यातगुणे हैं ॥ १८० ॥ उनसे तेजोलेश्यावाले संख्यातगुणे हैं ॥ १८१ ॥ उनसे लेश्यारहित अर्थात् अयोगी व सिद्ध अनन्तगुणे हैं ॥ १८२ ॥ उनसे कापोतलेश्यावाले अनन्तगुणे हैं ॥ १८३ ॥ उनसे नीलेलेश्यावाले विशेष अधिक हैं ॥१८४॥ उनसे कृष्णलेश्यावाले विशेष अधिक हैं ॥१८५॥

भवियाणुवादेण सन्वत्थोवा अभवसिद्धिया ॥ १८६ ॥ णेव भवसिद्धिया णेव अभवसिद्धिया अणंतगुणा ॥ १८७ ॥ भवसिद्धिया अणंतगुणा ॥ १८८ ॥

भन्यमार्गणाके अनुसार अभन्यसिद्धिक जीव सबसे स्तोक हैं ॥ १८६ ॥ उनसे न भन्यसिद्धिक न अभन्यसिद्धिक ऐसे सिद्ध जीव अनन्तगुणे हैं ॥ १८७ ॥ उनसे भन्यसिद्धिक जीव अनन्तगुणे हैं ॥ १८८ ॥

सम्मत्ताणुवादेण सच्वत्थोवा सम्मामिच्छाइद्वी ॥ १८९ ॥ सम्माइद्वी असंखेज्ज-गुणा ॥ १९० ॥ सिद्धा अणंतगुणा ॥ १९१ ॥ मिच्छाइद्वी अणंतगुणा ॥ १९२ ॥

सम्यक्त्वमार्गणाके अनुसार सम्यग्मिथ्यादृष्टि जीव सबसे स्तोक हैं ॥ १८९ ॥ उनसे सम्यग्दृष्टि असंख्यातगुणे हैं ॥ १९० ॥ उनसे सिद्ध अनन्तगुणे हैं ॥ १९१ ॥ उनसे मिथ्यादृष्टि अनन्तगुणे हैं ॥ १९२ ॥

अब प्रकृत मार्गणामें अन्य प्रकारसे भी अल्पबहुत्व कहा जाता है-

सव्वत्थोवा सासणसम्माइही ॥१९३॥ सम्मामिच्छाइही संखेज्जगुणा ॥१९४॥ उत्रसमसम्माइही असंखेज्जगुणा ॥१९५॥ खड्यसम्माइही असंखेज्जगुणा ॥१९६॥ वेदग-

सम्माइट्टी असंखेज्जगुणा ॥ १९७ ॥ सम्माइट्टी विसेसाहिया ॥ १९८ ॥ सिद्धा अणंतगुणा ॥ १९९ ॥ मिच्छाइट्टी अणंतगुणा ॥ २०० ॥

सासादनसम्यग्दिष्ट सबसे स्तोक हैं ॥ १९३ ॥ उनसे सम्यग्मिध्यादिष्ट संख्यातगुणे हैं ॥ १९४ ॥ उनसे क्षायिकसम्यग्दिष्ट असंख्यातगुणे हैं ॥ १९५ ॥ उनसे क्षायिकसम्यग्दिष्ट असंख्यातगुणे हैं ॥ १९५ ॥ उनसे वेदगसम्यग्दिष्ट असंख्यातगुणे हैं ॥ १९७ ॥ उनसे सम्यग्दिष्ट विशेष अधिक हैं ॥१९८॥ उनसे सिद्ध अनन्तगुणे हैं ॥२०० ॥

सण्णियाणुत्रादेण सन्त्रत्थोवा सण्णी ॥ २०१ ॥ णेत्र सण्णी णेत्र असण्णी अणंत-मुणा ॥ २०२ ॥ असण्णी अणंतगुणा ॥ २०३ ॥

संक्षिमार्गणाके अनुसार संज्ञी सबसे स्तोक हैं ॥ २०१ ॥ उनसे न संज्ञी न असंज्ञी ऐसे सिद्ध जीव अनन्तगुणे हैं ॥ २०२ ॥ उनसे असंज्ञी अनन्तगुणे हैं ॥ २०३ ॥

आहारागुवादेण सन्वत्थोवा अणाहारा अवंघा ॥२०४॥ बंघा अणंतगुणा ॥२०५॥ आहारा असंखेज्जगुणा ॥ २०६ ॥

आहारमार्गणाके अनुसार अनाहारक अवन्धक जीव सबसे स्तोक हैं ॥ २०४ ॥ उनसे अनाहारक बन्धक जीव अनन्तगुणे हैं ॥ २०५ ॥ उनसे आहारक असंख्यातगुणे हैं ॥ २०६ ॥

॥ अल्पबहुत्वानुगम समाप्त हुआ ॥ ११ ॥

# महादंडओ

एत्तो सव्वजीवेसु महादंडओ कादव्वी भवदि ॥ १ ॥

आगे सब जीवोंके विषयमें महादण्डक किया जाता है ॥ १॥

यह महादण्डक प्रकृत क्षुद्रकवन्धके ग्यारह अनुयोगद्वारोंमें — विशेषतः अल्पबहुत्व अनु-योगद्वारमें--- सूचित अर्थकी प्ररूपणा करनेके कारण इस क्षुद्रकवन्धकी चूलिकाके समान है, ऐसा समझना चाहिये।

सन्वतथोवा मणुसपज्जत्ता गन्भोवकंतिया ॥ २ ॥
मनुष्य पर्याप्त गर्भोपक्रान्तिक सबसे स्तोक हैं ॥ २ ॥
मणुसिणीओ संखेज्जगुणाओ ॥ ३ ॥
गर्भोपक्रान्तिक पर्याप्त मनुष्योंसे मनुष्यनियां संख्यातगुणी हैं ॥ ३ ॥

सन्बद्धसिद्धिविमाणवासियदेवा संखेज्जगुणा ।। ४ ॥

मनुष्यिनयोंसे सर्वार्थसिद्धिविमानवासी देव संख्यातगुणे हैं ॥ ४ ॥

बादरतेउकाइयपज्जत्ता असंखेज्जगुणा ॥ ५ ॥

उनसे बादर तेजकायिक पर्याप्त जीव असंख्यातगुणित हैं ॥ ५ ॥

अणुत्तरविजय-वेजयंत-जयंत-अवराजितविमाणवासियदेवा असंखेज्जगुणा ॥ ६ ॥

उनसे अनुत्तरोंमें विजय, वैजयन्त, जयन्त और अपराजित विमानवासी देव असंख्यातगुणे हैं ॥ ६ ॥

अणुदिसविमाणवासियदेवा संखेजजगुणा ॥ ७ ॥ उनसे अनुदिशविमानवासी देव संख्यातगुणे हैं ॥ ७ ॥ उत्ररिम-उत्ररिमगेवज्जविमाणवासियदेवा संखेज्जगुणा ॥ ८ ॥ उनसे उपरिम-उपरिमप्रैवेयकविमानवासी देव संख्यातगुणे हैं ॥ ८ ॥ उबरिम-मज्झिमगेवज्जविमाणवासियदेवा संखेज्जगुणा ॥ ९ ॥ उनसे उपरिम-मध्यमप्रैवेयकविमानवासी देव संख्यातगुणित हैं ॥ ९ ॥ उवरिम-हेद्रिममेवज्जविमाणवासियदेवा संखेज्जगुणा ॥ १० ॥ उनसे उपरिम-अधस्तनभैवेयकविमानवासी देव संख्यातगुणित हैं ॥ १० ॥ मज्ज्ञिम-उवरिमगेवज्जविमाणवासियदेवा संखेज्जगुणा ॥ ११ ॥ उनसे मध्यम-उपरिमप्रवेयकविमानवासी देव संख्यातगुणे हैं ॥ ११ ॥ मज्झिम-मज्झिमगेवज्जविमाणवासियदेवा संखेज्जगुणा ॥ १२ ॥ उनसे मध्यम-मध्यमग्रैवेयकविमानवासी देव संख्यातगुणे हैं ॥ १२ ॥ मज्ज्ञिम-हेद्रिमगेवज्जविमाणवासियदेवा संखेज्जगुणा ॥ १३ ॥ उनसे मध्यम-अधस्तनप्रैवेयकविमानवासी देव संख्यातगुणे हैं ॥ १३ ॥ हेद्भिम-उवरिमगेवज्जविमाणवासियदेवा संखेज्जगुणा ॥ १४ ॥ उनसे अधस्तन-उपरिमग्रेवेयकविमानवासी देव संख्यातगुणे हैं ॥ १४ ॥ हेद्रिम-मज्ज्ञिमगेवज्जविमाणवासियदेवा संखेज्जगुणा ॥ १५ ॥ उनसे अधरतन-मध्यमप्रेवेयकविमानवासी देव संख्यातगुणे हैं ॥ १५ ॥ हेद्विम-हेद्विमगेवज्जविमाणवासियदेवा संखेज्जगुणा ॥ १६ ॥ उनसे अधस्तन-अधस्तन प्रेत्रेयकविमानवासी देव संख्यातगुणे हैं ॥ १६ ॥

आरण-अच्चुदकप्पवासियदेवा संखेज्जगुणा ॥ १७॥ आणद-पाणदकप्पवासियदेवा संखेज्जगुणा ॥ १८ ॥ सत्तमाए पुढवीए णेरइया असंखेज्जगुणा ॥ १९ ॥ छट्टीए पुढवीए णरइया असंखेज्जगुणा ॥ २० ॥ सदार-सहस्सारकप्पवासियदेवा असंखेज्जगुणा ॥ २१ ॥ सुक्क-महासुक्ककप्पवासियदेवा असंखेज्जगुणा ॥ २२ ॥ पंचमपुढविणेरह्या असंखेज्जगुणा ॥ २३ ॥ लांतव-काविद्वकप्पवासियदेवा असंखेज्जगुणा ॥ २४ ॥ चउत्थीए पुढवीए णेरइया असंखेज्जगुणा ॥ २५ ॥ बम्ह-बम्हुत्तरकप्पवासियदेवा असंखेज्जगुणा ॥ २६ ॥ तदियाए पुढवीए णेरइया असंखेज्जगुणा ॥ २७ ॥ माहिंदकप्पत्रासियदेवा असंखेज्जगुणा ॥ २८ ॥ सणक्कुमारकप्पवासियदेवा संखेज्जगुणा ॥ २९ ॥ विदियाए पुढवीए मेरइया असंखेजजगुणा ॥ ३० ॥ मणुसा अपज्जत्ता असंखेज्जगुणा ॥ ३१ ॥ ईसाणकप्पवासियदेवा असंखेज्जगुणा ॥ ३२ ॥ देवीओ संखेज्जगुणाओ ॥ ३३ ॥ सोधम्मकप्पवासियदेवा संखेज्जगुणा ॥ ३४ ॥ देवीओ संखेज्जगुणाओ ॥३५॥ पढमाए पुढवीए णेरइया असंखेज्जगुणा ॥३६॥ भवणवासिया देवा असंखेज्जगुणा ॥३७॥ देवीओ संखेज्जगुणाओ ॥३८॥ पंचिंदियतिरिक्खजोणिणीओ अंसेखज्जगुणाओ ॥ ३९ ॥ वाणवेंतरदेवा संखेज्जगुणा ॥ ४० ॥ देवीओ संखेज्जगुणाओ ॥ ४१ ॥ जोदिसियदेवा संखेज्जगुका ॥ ४२ ॥ देवीओ संखेज्जगुकाओ ॥४३ ॥ चउरिंदिय-पज्जत्ता संखेज्जगुणा ॥ ४४ ॥ पंचिंदियपज्जत्ता विसेसाहिया ॥ ४५ ॥ वेइंदियपज्जत्ता विसेसाहिया ॥ ४६ ॥ तीइंदियपञ्जत्ता विसेसाहिया ॥ ४७॥ पंचिंदियअपञ्जत्ता असंखेज्ज-गुणा ॥ ४८ ॥ चउरिंदियअपज्जत्ता विसेसाहिया ॥ ४९ ॥ तेइंदियअपज्जत्ता विसेसाहिया ॥ ५० ॥ वेईदियअपज्जत्ता विसेसाहिया ॥ ५१ ॥ बादरवणप्कदिकाइयपत्तेयसरीरपज्जता असंखेज्जगुणा ॥५२॥ बादरिणगोदजीवा किगोदपदिद्विदा पञ्जत्ता असंखेज्जगुणा ॥५३॥ बादरपुढविपञ्जत्ता असंखेञ्जगुणा ॥ ५४ ॥ बादरआउपञ्जत्ता असंखेञ्जगुणा ॥ ५५ ॥ बादरवाउपज्जत्ता असंखेज्जगुणा ॥ ५६ ॥ बादरतेउअपज्जत्ता असंखेज्जगुणा ॥ ५७ ॥ बादरवणप्फदिकाइयपत्तेयसरीरा अपज्जत्ता असंखेज्जगुणा ॥ ५८ ॥ बादरणिगोदजीवा णिगोदपदिद्विदा अपज्जत्ता असंखेज्जगुणा ॥ ५९ ॥ बादरपुढविकाइयअपज्जत्ता असंखेज्ज-गुणा ॥ ६० ॥ बादरआउकाइयअपज्जत्ता असंखेज्जगुणा ॥६१॥ बादरवाउकाइयअपज्जत्ता असंखेज्जगुणा ॥६२॥ सुहुमतेउकाइयअपज्जत्ता असंखेज्जगुणा ॥६३॥ सुहुमपुढविकाइया अपञ्जत्ता विसेसाहिया ॥ ६४ ॥ सुहुमआउकाइयअपञ्जत्ता विसेसाहिया ॥ ६५ ॥ सुहुम-वाउकाइयअपज्जना विसेसाहिया ॥ ६६ ॥ सुहुमतेउकाइयपज्जना संखेज्जगुणा ॥ ६७ ॥ सुहुमपुढिविकाइयपञ्जत्ता विसेसाहिया ॥ ६८ ॥ सुहुमआउकाइया पञ्जत्ता विसेसाहि ता ॥ ६९ ॥ सुहुमवाउकाइयपज्जत्ता विसेसाहिया ॥ ७० ॥ अकाइया अर्णतगुणा ॥ ७१ ॥

उनसे आरण-अन्युतकल्पवासी देव संख्यातगुणे हैं ॥ १०॥ उनसे आनत-प्राणतकल्पवासी देव संख्यातगुणे हैं ॥ १८॥ उनसे सप्तम पृथिवीक नारकी असंख्यातगुणे हैं ॥ १९॥ उनसे छठी

पृथिवीके नारकी असंख्यातगुणे हैं ॥२०॥ उनसे शतार-सहस्रारकल्पवासी देव असंख्यातगुणे हैं ॥२१॥ उनसे शुक्र-महाशुक्रकल्पवासी देव असंख्यातगुणे हैं ॥ २२ ॥ उनसे पंचम पृथिवीके नारकी असंख्यात-गुंणे हैं ॥ २३ ॥ उनसे ळान्तय-कापिष्टकल्पवासी देव असंख्यातगुणे हैं ॥ २४ ॥ उनसे चतुर्थ पृथित्रीके नारकी असंख्यातगुणे हैं ॥२५॥ उनसे ब्रह्म-ब्रह्मोत्तर कल्पवासी देव असंख्यातगुणे हैं ॥२६॥ उनसे तृतीय पृथिवीके नारकी असंख्यातगुणे हैं ॥ २७ ॥ उनसे माहेन्द्रकल्पवासी देव असंख्यातगुणे हैं ॥ २८ ॥ उनसे सानत्कुमारकत्पवासी देव संख्यातगुणे हैं ॥२९॥ उनसे द्वितीय पृथिवीके नारकी असंख्यातगुणे हैं ॥ ३० ॥ उनसे मनुष्य अपर्याप्त असंख्यातगुणे हैं ॥ ३१ ॥ उनसे ईशानकल्पवासी देव असंख्यातगुणे हैं ॥ ३२ ॥ उनसे ईशानकल्पवासिनी देत्रियां संख्यातगुणी हैं ॥ ३३ ॥ उनसे सौधर्मकत्पवासी देव संख्यातगुणे हैं ॥३४॥ उनसे सौधर्मकत्पशसिनी देवियां संख्यातगुणी हैं ॥३५॥ उनसे प्रथम पृथिवीके नारकी असंख्यातगुणे हैं ॥ ३६ ॥ उनसे भवनवासी देव असंख्यातगुणे हैं ॥ ३७ ॥ उनसे भवनवासिनी देवियां संख्यातगुणी हैं ॥ ३८ ॥ उनसे पंचेन्द्रिय तिर्यंच योनिमती असंख्यातगुणे हैं ॥ ३९ ॥ उनसे वानव्यन्तर देव संख्यातगुणे हैं ॥ ४०॥ उनसे वानव्यन्तर देवियां संख्यातगुणी हैं ॥ ४१ ॥ उनसे ज्योतिषी देव संख्यातगुणे हैं ॥ ४२ ॥ उनसे ज्योतिषी देवियां संख्यातगुणी हैं ॥ ४३ ॥ उनसे चतुरिन्द्रिय पर्याप्त संख्यातगुणे हैं ॥ ४४ ॥ उनसे पंचेन्द्रिय पर्याप्त विशेष अधिक हैं ॥ ४५ ॥ उनसे द्वीन्द्रिय पर्याप्त विशेष अधिक हैं ॥ ४६ ॥ उनसे त्रीन्द्रिय पर्याप्त विशेष अधिक हैं ॥ ४७ ॥ उनसे पंचेन्द्रिय अपर्याप्त असंख्यातगुणे हैं ॥ ४८॥ उनसे चतुरिन्द्रिय अपर्याप्त विशेष अधिक हैं ॥ ४९ ॥ उनसे त्रीन्द्रिय अपर्याप्त विशेष अधिक हैं ॥ ५० ॥ उनसे द्वीन्द्रिय अपर्याप्त विशेष अधिक हैं ॥ ५१ ॥ उनसे बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीर पर्याप्त असंख्यातगुणे हैं ॥ ५२ ॥ उनसे बादर निगोद जीव निगोदप्रतिष्ठित पर्याप्त असंख्यातगुणे हैं ॥५३॥ उनसे बादर पृथिवीकायिक पर्याप्त असंख्यातगुणे हैं ॥ ५४ ॥ उनसे बादर अप्कायिक पर्याप्त असंख्यातगुणे हैं ॥ ५५ ॥ उनसे बादर वायुकायिक पर्याप्त असंख्यातगुणे हैं ॥ ५६ ॥ उनसे बादर तेजकायिक अपर्याप्त असंख्यातगुणे हैं ॥ ५७ ॥ उनसे बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीर अपर्याप्त असंख्यातगुणे हैं ॥५८॥ उनसे निगोद जीव बादर निगोदप्रतिष्ठित अपर्याप्त असंख्यातगुणे हैं ॥५९॥ उनसे बादर पृथिवीकायिक अपर्याप्त असंख्यातगुणे हैं ॥ ६० ॥ उनसे बादर अप्कायिक अपर्याप्त असंख्यातगुणे हैं ॥ ६१ ॥ उनसे बादर वायुकायिक अपर्याप्त असंख्यातगुणे हैं ॥ ६२ ॥ उनसे सूक्ष्म तेजकायिक अपर्याप्त असंख्यातगुणे हैं ॥ ६३ ॥ उनसे सूक्ष्म पृथिवीकायिक अपर्याप्त विशेष अधिक हैं ॥ ६४ ॥ उनसे सूक्ष्म अध्कायिक अपर्याप्त विशेष अधिक हैं ॥ ६५ ॥ उनसे सूक्ष्म नायुकायिक अपर्याप्त विशेष अधिक हैं ॥ ६६ ॥ उनसे सूक्ष्म तेजकायिक पर्याप्त संख्यातगुणे हैं ॥ ६७ ॥ उनसे सूक्ष्म पृथिवीकायिक पर्याप्त विशेष अधिक हैं ॥ ६८ ॥ उनसे सूक्ष्म अप्कायिक पर्याप्त विशेष अधिक हैं ॥ ६९ ॥ उनसे सूर्म वायुकायिक पर्याप्त विशेष अधिक हैं ॥ ७० ॥ उनसे अकायिक अनन्तगृणे हैं ॥ ७१ ॥

बाद्रवणप्किद्काइयपज्जत्ता अणंतगुणा ॥ ७२ ॥ बाद्रवणप्किदिकाइयअपज्जत्ता असंखेज्जगुणा ॥ ७३ ॥ बाद्रवणप्किदिकाइया विसेसाहिया ॥ ७४ ॥ सुहुमवणप्किदिकाइया अपज्जत्ता असंखेज्जगुणा ॥ ७५ ॥ सुहुमवणप्किदिकाइया पज्जत्ता संखेजजगुणा ॥ ७६ ॥ सुहुमवणप्किदिकाइया विसेसाहिया ॥ ७८ ॥ वणप्किदिकाइया विसेसाहिया ॥ ७८ ॥ णिगोदजीवा विसेसाहिया ॥ ७९ ॥

उनसे बादर वनस्पतिकायिक पर्याप्त अनन्तगुणे हैं ॥ ७२ ॥ उनसे वादर वनस्पति-कायिक अपर्याप्त असंख्यातगुणे हैं ॥ ७३ ॥ उनसे बादर वनस्पतिकायिक विशेष अधिक हैं ॥ ७४ ॥ उनसे सूक्ष्म वनस्पतिकायिक अपर्याप्त असंख्यातगुणे हैं ॥ ७५ ॥ उनसे सूक्ष्म वनस्पतिकायिक पर्याप्त संख्यातगुणे हैं ॥ ७६ ॥ उनसे सूक्ष्म वनस्पतिकायिक विशेष अधिक हैं ॥ ७७ ॥ उनसे वनस्पतिकायिक विशेष अधिक हैं ॥ ७८ ॥ निगोद जीव विशेष अधिक हैं ॥ ७९ ॥

॥ क्षुद्रकबान्ध समाप्त हुआ ॥ २ ॥

-----



सिरि-भगवंत-पुष्फदंत-भूदबलि-पणीदो

# छक्खंडागमो

तस्स

## तदियखंडो

## ३. बंध-सामित्त-विचओ

जो सो बंधसामित्तविचओ णाम तस्स इमो दुविहो णिहेसो ओघेण आदेसेण य ॥१॥ जो वह बन्धस्वामित्वविचय है उसका यह निर्देश ओघ और आदेशकी अपेक्षासे दो प्रकारका है ॥ १ ॥

मिथ्यात्व, असंयम, कषाय और योगके निमित्तसे जो जीव एवं कर्मोंका एकत्वपरिणाम होता है उसे बन्ध कहते हैं। विचय, विचारणा, मीमांसा और परीक्षा ये समानार्थक शब्द हैं। चूंकि इस अनुयोगद्वारमें उक्त बन्धके स्वामियोंका विचार या मीमांसा की गई है, अतएव यह अनु-योगद्वार बन्ध-स्वामित्वविचय इस नामसे कहा जाता है। उस बन्ध-स्वामित्वविचयका यह निर्देश ओघ और आदेशकी अपेक्षा दो प्रकारका है।

अब ओघकी अपेक्षा बन्धस्वामित्वका विचार करते हुए सर्वप्रथम चौदह गुणस्थान जाननेके योग्य हैं, यह सूचित करनेके लिये आगेका सूत्र आता है—

अोधम बंधसामित्तविचयस्स चोद्दस जीवसमासाणि णादव्वाणि भंवति ॥ २ ॥ ओधकी अपेक्षा बन्धस्वामित्वविचयके विषयमें चौदह जीवसमास जानने योग्य हैं ॥ २ ॥ आगे उन्हीं चौदह जीवसमासोंका (गुणस्थानोंका) नामनिर्देश किया जाता है—

मिच्छाइद्वी सासणसम्माइद्वी सम्मामिच्छाइद्वी असंजदसम्माइद्वी संजदासंजदा पमत्तसंजदा अप्पमत्तसंजदा अपुव्यकरण-पइट्ट-उवसमा खवा अणियद्वि-वादर-सांपराइयपइट्ट-उवसमा खवा सुद्वम-सांपराइय-पइट्ट उवसमा खवा उवसंत-कसाय-वीयराय-छदुमत्था खीण-कसाय-वीयराय-छदुमत्था सजोगिकेवली अजोगिकेवली ॥ ३॥

मिथ्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि, सम्यग्मिथ्यादृष्टि, असंयतसम्यग्दृष्टि, संयतासंयत, प्रमत्त-

संयत, अप्रमत्तसंयत, अपूर्वकरणप्रविष्ट उपशमक व क्षपक, अनिवृत्ति-बादर-साम्परायिक-प्रविष्ट उपशमक व क्षपक, सूक्ष्म-साम्परायिक-प्रविष्ट उपशमक व क्षपक, उपशान्तकषाय-वीतराग-छद्मस्य, क्षीणकषाय-वीतराग-छद्मस्य, स्योगिकेवली और अयोगिकेवली; ये वे चौदह जीवसमास हैं ॥ ३ ॥

इस प्रकार चौदह जीवसमासोंके स्वरूपका स्मरण कराकर प्रकृत बन्धस्वामित्वके निरू-पणार्थ उत्तर सूत्र कहते हैं—

> एदेसिं चोइसण्हं जीवसमासाणं पयडिबधवोच्छेदो कादव्वो भवदि ॥ ४ ॥ इन चौदह जीवसमासोंसे सम्बन्धित प्रकृतिबन्धव्युच्छेद कहा जाता है ॥ ४ ॥

जिन प्रकृतियोंका जिस गुणस्थानमें बन्धव्युच्छेद होता है उसी गुणस्थान तक उनके बन्धक (बन्धस्त्रामी) हैं, उससे आगेके गुणस्थानोंमें उनका बन्ध नहीं होता है; यह अभिप्राय प्रहण करना चाहिये। तदनुसार यहां उन्हीं चौदह गुणस्थानोंके आश्रयसे कर्मप्रकृतियोंके बन्धका व्युच्छेद (विनाश) कहा जाता है।

पंचण्हं णाणावरणीयाणं चदुण्हं दंसणावरणीयाणं जसकित्ति-उच्चागोद-पंचण्हमंत-राइयाण को बधो को अबंधो ? ॥ ५ ॥

पांच ज्ञानात्ररणीय, चार दर्शनात्ररणीय, यशःकीर्ति, उच्चगोत्र और पांच अन्तराय; इन सोलह प्रकृतियोंका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ? ॥ ५ ॥

'बन्ध' राब्दसे यहां बन्धकका (बन्धस्वामीका) अभिप्राय प्रहण करना चाहिये।

मिच्छादिद्विष्पहुडि जाव सुहुम-सांपराइय-सुद्धिसंजदेसु उवसमा खवा बंधा। सुहुम-सांपराइय-सुद्धिसंजदद्वाए चरिमसमयं गंतूण बंधो वोच्छिज्जदि। एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥

मिध्यादृष्टिसे लेकर सूक्ष्म-साम्परायिक-शुद्धिसंयत उपशमक व क्षपक तक उपर्युक्त जीव ज्ञानावरणीयादि सोलह प्रकृतियोंके बन्धक हैं। सूक्ष्म-साम्परायिक-शुद्धिसंयतके अन्तिम समयमें जाकर उनका बन्ध व्युच्छित्र होता है। ये बन्धक हैं, शेष जीव अबन्धक हैं॥ ६॥

णिद्दाणिद्दा - पयलापयला-थीणगिद्धि-अर्णताणुबंधिकोह-माण-माया-लोभ-इत्थिवेद-तिरिक्खाउ-तिरिक्खगइ-चउसठाण-चउसंघडण-तिरिक्खगइपाओग्गाणुपुव्यि-उज्जोव-अप्पसत्थ-विहायगइ-दुभग-दुस्सर-अणादेज्ज-णीचागोदाणं को बंधो को अबंधो १ ॥ ७ ॥

निद्रानिद्रा, प्रचलाप्रचळा, स्त्यानगृद्धि, अनन्तानुबन्धी ऋोध, मान, माया व लोभ, स्त्रीवेद, तिर्यगायु, तिर्यगाति, न्यप्रोधपरिमण्डलसंस्थान आदि चार संस्थान, वज्रनाराचसंहनन आदि चार संहनन, तिर्यगातिप्रायोग्यानुपूर्वी, उद्योत, अप्रशस्त विहायोगिति, दुर्भग, दुःस्वर, अनादेय और नीचगोत्र; इन पच्चीस प्रकृतियोंका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ।। ७॥

मिच्छाइद्वी सासणसम्माइद्वी बंधा । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ ८ ॥

उपर्युक्त पचीस प्रकृतियोंके मिथ्यादृष्टि और सासादनसम्यग्दृष्टि बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, रोष अबन्धक हैं ॥ ८॥

### णिदा-पयलाणं को बंधो को अबंधो ? ॥ ९ ॥

निद्रा और प्रचला इन दो दर्शनावरणीय प्रकृतियोंका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ? ॥ ९ ॥

मिन्छाइष्ट्रिप्पहुडि जाव अपुन्नकरण-पविद्व-सुद्धिसंजदेसु उवसमा खवा बंधा । अपुन्नकरणद्धाए संखेजजदिमं भागं गंतूण बंधो वोच्छिज्जदि । एदे बंधा, अवसेसा अवंधा ॥

मिथ्याद्दष्टिसे लेकर अपूर्वकरण-प्रविष्ट-शुद्धिसंयत उपशमक और क्षपक तक बन्धक हैं। अपूर्वकरणकालके संख्यात्रें भाग जाकर उनका बन्धब्युच्छेद होता है। ये बन्धक हैं, शेष जीव अबन्धक हैं ॥ १० ॥

#### सादावेणीयस्स को बंधो को अबंधो ? ॥ ११ ॥

सातावेदनीयका कौन बन्धक और कौन अबन्धक है ? ॥ ११ ॥

मिच्छाइद्विष्पहुडि जाव सजोगिकेविल ति बंधा । सजोगिकेविलअद्धाए चरिमसमयं गंतूण बंधो वोच्छिज्जदि । एदे बंधा, अवसेसा अवंधा ॥ १२ ॥

सातात्रेदनीयके मिथ्यादृष्टिसे लेकर सयोगिकेत्रली तक बन्धक हैं । सयोगिकेत्रलिकालके अन्तिम समयमें जाकर उसका बन्धन्युच्छेद होता है । इतने गुणस्थानवाले जीव उसके बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं ॥ १२ ॥

असादावेदणीय - अरदि - सोग - अथिर - असुह - अजसिकित्तिणामाणं को बंधो को अबंधो ? ॥ १३ ॥

असातावेदनीय, अरित, शोक, अस्थिर, अशुभ और अयशःकीर्ति इन छह प्रकृतियोंका कौन बन्धक और कौन अबन्धक है ? ॥ १३ ॥

मिच्छादिद्विष्पहुिं जाव पमत्तसंजदा बंधा । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥१४॥ उक्त छह प्रकृतियोंके मिथ्यादृष्टिसे लेकर प्रमत्तसंयत तक बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं॥ १४॥

मिच्छत्त-णवुंसयवेद-णिरयाउ-णिरयगइ-एइंदिय-वेइंदिय-तीइंदिय - चउरिंदयजादि-हुंडसंठाण-असंपत्तसेवद्वसरीरसंघडण-णिरयगइपाओग्गाणुपुच्चि - आदाव-थावर-सुहुम-अपज्जत्त-साहारणसरीरणामाणं को बंधो को अबंधो ? ॥ १५ ॥

मिथ्यात्व, नपुंसकवेद, नारकायु, नरकगति, एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय व चतुरिन्द्रिय जाति, हुण्डसंस्थान, असंप्राप्ताराृपाटिकासंहनन, नरकगतिप्रायोग्यानुपूर्वी, आताप, स्थावर, सूक्ष्म, अपर्याप्त और साधारणशरीर नामकर्म; इन सोलह प्रकृतियोंका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ? ॥

## मिच्छाइट्टी बंधा । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ १६ ॥

उक्त सोलह प्रकृतियोंके मिथ्यादृष्टि बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, रोष अबन्धक हैं ॥ १६॥

अपचक्खाणावरणीयकोह-माण-माया - लोभ-मणुसगइ-ओरालियसरीर-ओरालिय-सरीरअंगोनंग-वज्जरिसहवइरणारायणसंघडण-मणुसगइपाओग्गाणुपुन्तिणामाणं को बंधो को अवधो १ ॥ १७ ॥

अंप्रत्याख्यानावरणीय क्रोच, मान, माया व लोभ, मनुष्यगति, औदारिकशरीर, औदारिक-शरीरांगोपांग, वज्जर्षभवजनाराचसंहनन और मनुष्यगतिप्रायोग्यानुपूर्वी; इन नौ प्रकृतियोंका कौन बन्धक और कौन अबन्धक है ? ॥ १७ ॥

मिच्छाइड्रिप्पहुिं जाव असंजदसम्माइड्डी बंघा। एदे बंघा, अवसेसा अबंधा।। उक्त प्रकृतियोंके मिथ्यादृष्टिसे लेकर असंयतसम्यग्दृष्टि तक बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं॥ १८॥

पचक्खाणावरणीयकोध-माण-माया-लोभाणं को बधो को अबंधो ? ॥ १९ ॥

प्रत्याख्यानावरणीय क्रोध, मान, माया व लोभ; इन चार प्रकतियोंका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ? ॥ १९ ॥

मिच्छाइद्विप्पहुडि जाव संजदासंजदा बंधा। एदे बंधा, अवसेसा अबंधा।। २०॥ मिच्यादिष्टिसे लेकर संयतासंयत तक बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, रोध अबन्धक हैं ॥२०॥ पुरिसवेद-कोधसंजलणाणं को बंधो को अबंधो ?॥ २१॥

पुरुषवेद और संज्वलन क्रोधका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ? ॥ २१ ॥

मिच्छाइद्विष्पहुढि जाव अणियद्वि-बादर-सांपराइय-पइट्ठउवसमा खवा बंधा । अणियद्वि-बादरद्वाए सेसे संखेजजामागं गंतूण बंधो वोच्छिज्जदि । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ २२ ॥

मिथ्यादृष्टिसे लेकर अनिवृत्तिकरण-बादर-साम्परायिक-प्रविष्ट उपशमक एवं क्षपक तक बन्धक हैं। अनिवृत्ति-बादरकालके शेषमें संख्यात बहुभाग जाकर उनका बन्धव्युच्छेद होता है। ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं॥ २२॥

अभिप्राय यह है कि अन्तरकरणके करनेपर जो अनिवृत्तिकरणका काल रोष रहता है उसमें संख्यातका भाग देनेपर जो लब्ध हो उतने मात्र उक्त अनिवृत्तिकरणकालके रोष रह जानेपर पुरुषवेद और संज्यलनकोधका बन्ध न्युच्छित्र होता है।

> माण-मायसंजलणाणं को बंधो को अबंधो ? ॥ २३ ॥ संज्वलन मान और मायाका कौन बन्धक और कौन अबन्धक है ? ॥ २३ ॥

मिच्छाइड्डिप्पहुडि जाव अणियड्टि-बादरसांपराइयपविद्व-उवसमा खवा बंधा। अणियड्टिबादरद्वाए सेसे सेसे संखेज्जाभागं गंतूण बधी वोच्छिज्जदि। एदे बंधा, अवसेसा अबंधा॥ २४॥

मिथ्यादृष्टिसे लेकर अनिवृत्तिकरण-बादर-सांपरायिक-प्रविष्ट उपरामक और क्षपक तक बन्धक हैं। अनिवृत्ति-बादरकालके रोषके रोषमें संख्यात बहुभाग जाकर बन्ध व्युच्छित होता है। ये बन्धक हैं, रोष जीव अबन्धक हैं॥ २४॥

अभिप्राय यह है कि संज्यलन क्रोधकी बन्धव्युन्छित्ति हो जानेपर जो अनिवृत्तिकरणका काल संख्यातें भाग मात्र रोष रहता है उसमेंसे संख्यात बहुभाग मात्र काल जाकर एक भाग मात्र कालके रोष रह जानेपर संज्यलन मानका बन्ध व्युन्छित्र होता है। तत्पश्चात् उसमेंसे भी संख्यात बहुभाग मात्र कालके बीत जानेपर संज्यलन मायाका बन्ध व्युन्छित्र होता है।

लोमसंजलणस्स को बंधो को अबंधो १॥ २५॥

संज्वलन लोभका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ? ॥ २५ ॥

मिच्छाइद्वि-प्यहुडि जाव अणियद्वि-वादरसांपराइय-पविद्व-उवसमा खना वंधा। अणियद्विवादरद्वाए चरिमसमयं गंतूण वंधो वोच्छिज्जदि। एदे वंधा, अवसेसा अवंधा।।

मिय्यादृष्टिसे लेकर अनिवृत्ति-बादर-साम्परायिक-प्रविष्ट उपशमक और क्षपक तक बन्धक हैं। अनिवृत्तिवादरकालके अन्तिम समयमें जाकर बन्ध व्युन्छिन्न होता है। ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं॥ २६॥

हस्स-रदि-भय-दुर्गुछाणं को बंधो को अबंधो १।। २७।।

हास्य, रति, भय और जुगुप्ता इन प्रकृतियोंका कौन बन्धक है और कौन अवस्थक है १॥२७॥

मिथ्याइट्टिप्पहुडि जाव अपुव्यकरण-पविट्ट-उवसमा खवा बंधा । अपुव्यकरणद्वाए चरिमसमयं गंतूण बंधो वोच्छिज्जदि । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ २८ ॥

मिध्यादृष्टिसे लेकर अपूर्वकरण-प्रविष्ट-उपशमक और क्षपक तक बन्धक हैं। अपूर्वकरण-कालके अन्तिम समयमें जाकर उक्त प्रकृतियोंका बन्ध ब्युच्छित्र होता है। ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं ॥ २८॥

मणुस्साउअस्स को बंधो को अबंधो १॥ २९॥

मनुष्यायुका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ? ॥ २९ ॥

मिच्छाइट्टी सासगसम्बाइट्टी असंजदसम्माइट्टी बंधा । एदे बंधा, अवसेसा अवंधा ॥ ३० ॥ मनुष्यायुके मिथ्यादष्टि, सासादनसम्यग्दष्टि और असंयतसम्यग्दष्टि बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, रोष अबन्धक हैं ॥ ३० ॥

देवाउअस्स को बंधो को अवधो ? ॥ ३१ ॥

देवायुका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ? ॥ ३१ ॥

मिच्छाइद्वी सासणसम्माइद्वी असंजदसम्माइद्वी संजदासंजदा पमत्तसंजदा अपमत्त-संजदा बंधा । अप्पमत्तसंजदद्धाए संखेज्जदिभागं गंत्ण बंधो वोच्छिज्जदि । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ ३२ ॥

मिथ्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि, असंयतसम्यग्दृष्टि, संयतासंयत, प्रमत्तसंयत और अप्रमत्त-संयत; ये उसे देवायुके बन्धक हैं। अप्रमत्तसंयतकाटके संख्यातवें भाग जाकर उसका बन्ध व्युच्छिन्न होता है। ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं॥ ३२॥

देवगइ-पंचिदियजादि-वेउव्विय-तेजा-कम्मइयसरीर-समचउरससंठाण-वेउव्वियसरीर-अंगोवंग-वण्ण-गंध-रस-फास-देवगइपाओग्गाणुपुव्वि - अगुरुवलहुव - उवघाद -परघाद - उस्सास-पसत्थविहायगइ-तस-बादर-पज्जत्त-पत्तेयसरीर-थिर-सुभ-सुभग-सुस्सर-आदेज्ज-णिमिणणामाणं को बंधो को अवंधो ? ॥ ३३ ॥

देवगति, पंचेन्द्रिय जाति, बैिक्नियिक, तैजस व कार्मण शरीर, समचतुरस्रसंस्थान, बैिक्नियिक-शरीरांगोपांग, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, देवगतिप्रायोग्यानुपूर्वी, अगुरुअछघु, उपघात, परघात, उच्छ्वास, प्रशस्त बिहायोगति, त्रस, बादर, पर्याप्त, प्रत्येकशरीर, स्थिर, शुभ, सुभग, सुस्वर, आदेय और निर्माण; इन नामकर्म प्रकृतियोंका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ! ॥ ३३ ॥

मिच्छाइट्टिप्पहुडि जाव अपुव्यकरण-पश्टट-उवसमा खवा वंधा । अपुव्यकरणद्वाए संखेज्जे भागे गंत्रण वंधो वोच्छिज्जदि । एदे वंधा, अवसंसा अवंधा ॥ ३४ ॥

मिथ्यादृष्टिसे छेकर अपूर्वकरण-प्रविष्ट उपशमक व क्षपक तक बन्धक हैं। अपूर्वकरण-कालके संख्यात बहुभागोंको विताकर इनका बन्ध व्युच्छिल होता है। ये बन्धक हैं, रोष अबन्धक हैं॥

आहारसरीर-आहारसरीरअंगोवंगणामाणं को बंधो को अबंधो ? ॥ ३५ ॥

आहारशरीर और आहारशरीरअंगोपांग नामकर्मीका कौन बन्धक और कौन अबन्धक है १॥ ३५॥

अप्पमत्तसंजदा अपुव्यकरणपद्दहुउवसमा खवा बंघा। अपुव्यकरणद्वाए संखेज्जे भागे गंतूण बंधो वोच्छिज्जदि। एदे बंघा, अवसेसा अबंधा॥ ३६॥

अप्रमत्तसंयत और अपूर्वकरण-प्रविष्ट उपशमक व क्षपक बन्धक हैं । अपूर्वकरणकालके संख्यात बहुभागोंको बिताकर उनका बन्ध ब्युच्छिन्न होता है । ये बन्धक हैं, रोष अबन्धक हैं ॥३६॥

#### तित्थयरणामस्स की बधी की अबंधी ? ॥ ३७ ॥

तीर्थंकर नामकर्मका कौन बन्धक और कौन अबन्धक है ? ॥ ३७ ॥

असंजदसम्माइद्विष्पहुडि जाव अपुव्वकरणं-परद्व-उवसमा खवा बंधा। अपुव्वकरण-द्वाए संखेज्जे भागे गंतूण बधी वीच्छिज्जदि । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ ३८ ॥

असंयतसम्यग्दृष्टिसे लेकर अपूर्वकरण-प्रविष्ट उपरामक और क्षपक तक बन्धक हैं। अपूर्वकरणकालके संख्यात बहुभागोंको बिताकर उसका बन्ध व्युच्छिन होता है। ये बन्धक हैं, रोष अबन्धक हैं।। ३८॥

अब यहां तीर्थंकर प्रकृतिके कारणोंके निरूपणाय उत्तर सूत्र कहते हैं— कदिहि कारणेहि जीवा तित्थयरणाम-गोदं कम्मं बंधंति ? ॥ ३९ ॥

कितने कारणोंसे जीव तीर्थंकर नाम-गोत्र कर्मको बांधते हैं ! ॥ ३९ ॥

तीर्थंकर प्रकृतिका चूंकि उच्चगोत्रके साथ अविनाभाव पाया जाता है, इसीलिये उसे यहां 'गोत्र' नामसे भी कहा गया है।

तत्थ इमेहि सोलसेहि कारणेहि जीवा तित्थयरणाम-गोदं कम्मं बंधंति ॥ ४० ॥ जीव वहां (मनुष्यगतिमें) इन सोल्ड कारणोंसे तीर्थंकर नाम-गोत्र कर्मको बांधते हैं ॥

दंसणविसुज्झदाए विणयसंपण्णदाए सीलव्वदेसु निरिदचारदाए आवासएसु अपिरिशणदाए खण-लव-पिडबुज्झणदाए लिद्धसंवेगसंपण्णदाए यथाथामे तथातवे साहूणं पासुअपिरचागदाए साहूणं समाहिसंघारणाए साहूणं वेज्जावचजोगजुत्तदाए अरहंतभत्तीए बहुसुदभत्तीए पवयणभत्तीए पवयणवच्छलदाए पवयणप्पभावणदाए अभिक्खणं अभिक्खणं णाणोवजोगजुत्तदाए, इचेदेहि सोलसेहि कारणेहि जीवा तित्थयरणाम-गोदं कम्मं बंधंति॥४१॥

दर्शनविशुद्धता, विनयसंपन्नता, शील-व्रतोमें निरितचारिता, छह आवश्यकोंमें अपरिद्यानता, क्षण-लवप्रतिबोधनता, लिव्धसंवेगसंपन्नता, यथाशक्ति-तथा-तप, साधुओंकी प्रासुकपरित्यागता, साधु-ओंकी समाधिसंधारणा, साधुओंकी वैयावृत्ययोगयुक्तता, अरहंतभक्ति, बहुश्रुतभक्ति, प्रवचनभक्ति, प्रवचनयत्सलता, प्रवचनप्रभावना और अभीक्षण-अभीक्षणज्ञानोपयोगयुक्तता; इन सोलंह कारणोंसे जीव तीर्थंकर नाम-गोत्रकर्मको बांधते हैं ॥ ४१ ॥

- १. दर्शनसे अभिप्राय यहां सम्यग्दर्शनका है। तीन मूदता, आठ शंकादि दोष, छह अनायतन और आठ मद; इन पचीस दोषोंसे रहित निर्मल सम्यग्दर्शनका नाम दर्शनविशुद्धता है।
- २. विनय तीन प्रकारका है— ज्ञानिवनय, दर्शनिवनय और चारित्रविनय, इनमें बार बार ज्ञानके विषयमें उपयोगयुक्त रहना तथा बहुत श्रुतके ज्ञाता उपाध्यायादिकी व श्रुतकी भक्ति करना, इसका नाम ज्ञानिवनय है। सर्वज्ञप्रतिपादित जीवादि तत्त्रोंका मूढतादि समस्त दोषोंसे

रहित निर्मल श्रद्धान करना, यह दर्शनिवनय है। निर्दोष शील-व्रतोंका परिपालन करते हुए आवश्यकोंकी हानि न होने देनेका नाम चारित्रविनय है। इस तीन प्रकारके विनयकी परिपूर्णता ही विनयसम्पन्नतां कही जाती है।

- ३. हिंसा, असत्य, चोरी, अब्रह्म और परिग्रह इन पापोंके परित्यागको व्रत तथा उन व्रतोंके रक्षणको शील कहा जाता है। मद्यपान करने, मांसमक्षण करने, एवं कषायादिका परित्याग न करनेको अतिचार कहते हैं। इन अतिचारोंसे रहित शील-व्रतोंका परिपालन करना, यह शीलव्रतेष्व-निचारता (शील-व्रतोंमें अनितचारता) कही जाती है।
- ४. समता, स्तव, वंदना, प्रतिक्रमण, प्रत्याख्यान और व्युत्सर्ग ये; छह आवश्यक हैं।
  मित्र व रातु आदि रूप इष्टानिष्ट पदार्थों विषयमें राग-देशके परित्यागका नाम समता है। अतीत, अनागत और वर्तमान काल सम्बन्धी पांच परमेष्ठियों में भेद न करके 'णमो अरिहंताणं णमो जिणाणं ' इत्यादि वाक्यों के उच्चारणपूर्वक नमस्कार करने को स्तव कहते हैं। ऋषभादि तीर्थंकर, भरतादि केवली तथा आचार्य एवं चैत्याख्यादिका भेद करके उनका पृथक् पृथक् गुणानुस्मरण करते हुए राब्दों चारणपूर्वक जो नमस्कार किया जाता है उसे वंदना कहा जाता है। चौरासी लाख गुणों से सिहत महाव्रतों के विषयमें उत्पन्न हुए मलके दूर करने को प्रतिक्रमण कहते हैं। महाव्रतों का विनाश अथवा उन्हें दूषित करने वाले कारण न उत्पन्न हो सकें, ऐसा मैं करूंगां; इस प्रकार मनसे आलोचना करके चौरासी लाख व्रतों की खुदिको प्रहण करना, यह प्रत्याख्यान कहलाता है। शरीर व आहारकी ओरसे मन एवं वचनकी प्रवृत्तिको हटाकर चित्तको एकाप्रतापूर्वक ध्येय वस्तुकी ओर लगाना, इसे व्युत्सर्ग कहा जाता है। इस प्रकारके इन छह आवश्यकों परिपूर्णताका नाम आवश्यकापरिहीनता है।
- ५. सम्पादर्शन, सम्पाद्धान एवं व्रत-शीलादिविषयकं मलको दूर करके उन्हें सदा निर्मल रखनेका नाम क्षण-लवप्रतिबोधनता है।
- ६. सम्यग्दर्शन, सम्यज्ञान और सम्यक्चारित्रकी प्राप्तिका नाम लब्धि और इससे होनेवाले हर्षका नाम संवेग है। इस लब्धिरूप सम्पत्तिकी पूर्णताका नाम लब्धिसम्पन्नता है।
- ७. धामका अर्थ बल-वीर्य होता है। अत एव अपने बल-वीर्यके अनुसार बाह्य एवं अभ्यन्तर दोनों प्रकारके तपके आचरणको यथाथाम-तथातप (शक्तितस्तप) कहा जाता है।
- ८. अनन्तज्ञान-दर्शनादिके साधनेमें तत्पर रहनेवाले महात्मा साधु कहलाते हैं; जिन सम्यग्दर्शनादिके निमित्तसे आस्रव नष्ट होते हैं उनका साधुओंके लिये परित्याग (दान) करना, यह साधुओंकी प्रासुकपरित्यागता कहलाती है। अभिप्राय यह कि दयाभावसे साधुओंके लिये रत्नत्रयका प्रदान करना, यह साधुओंके लिये प्रासुकपरित्याग कहा जाता है। यह महर्षियोंके ही सम्भव है, गृहस्थोंके सम्भव नहीं है।

- ९. सम्यग्दर्शन, सम्यग्नान और सम्यक्चारित्रमें अवस्थित होनेका नाम समाधि है। उसको समीचीन रीतिसे धारण करना या सिद्ध करना, यह साधुओंकी समाधिसंधारणता है।
- १०. आपद्ग्रस्त साधुके विषयमें जो परिचर्या आदि की जाती है उसका नाम वैयादृत्य है। जीव जो सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, अईद्भक्ति एवं प्रवचनवत्सळता आदिसे संयुक्त होता हुआ वैयादृत्यमें प्रवृत्त होता है, यह साधुओंकी वैयादृत्ययोगयुक्तता कहलाती है।
- ११. जो घातिचतुष्टयको अथवा आठों ही कर्मोंको नष्ट करके समस्त पदार्थोंके ज्ञाता दृष्टा हो चुके हैं वे (सकछ व निकल परमात्मा) अरहंत कहलाते हैं। उनमें भक्ति रखना तदुपदिष्ट अनुष्टानमें प्रवृत्त होना, इसे अरहंतभक्ति कहते हैं।
- १२. बारह अंगोंके पारगामी बहुश्रुत कहलाते हैं। उनमें भक्ति रखना—उनके द्वारा कथित आगमार्थका चिन्तन करना, यह बहुश्रुतभक्ति कहलाती है।
- १३. 'प्र' का अर्थ प्रकृष्ट या श्रेष्ठ (सर्वज्ञ) होता है, उस प्रकृष्ट अर्थात् सर्वज्ञका जो वचन (वाणी) है वह प्रवचन कहा जाता है। इस निरुक्तिके अनुसार सिद्धान्त या बारह अंगोंको प्रवचन समझना चाहिये। इस प्रवचनमें भक्ति रखना— उसमें प्रकृषित क्रियाओंका अनुष्ठान करना, इसे प्रवचनभक्ति कहा जाता है।
- १४. बारह अंगस्वरूप प्रवचनमें होनेवाले देशवती, महाव्रती एवं असंयतसम्यग्दृष्टि जीवोंको भी प्रवचन कहा जाता है। उनमें अनुराग रखनेका नाम प्रवचनवत्सळता है।
- १५. आगमार्थका नाम प्रवचन है। उसकी कीर्तिको विस्तृत करना या बढ़ाना यह प्रवचनप्रभावनता कहळाती है।
- १६. अभीक्ष्ण-अभीक्ष्णका अर्थ 'बार बार 'तथा ज्ञानोपयोगका अर्थ भावश्रुत और द्रव्यश्रुत होता है। इस दोनों प्रकारके श्रुतमें निरन्तर उद्युक्त रहमा, इसे अभीक्ष्ण-अभीक्ष्णज्ञानोप-योगयुक्तता समझनी चाहिये।

इन सीलह कारणोंसे तीर्थंकर प्रकृतिका बन्ध होता है। द्रव्यार्थिक नयकी अपेक्षा पृथक् पृथक् एक एक एक कारणमें भी चूंकि अन्य सब कारणोंका अन्तर्भाव होता है, अत एव एक एक कारणसे भी उक्त तीर्थंकर प्रकृतिका बन्ध माना गया है। अथवा, सम्यग्दर्शनके होनेपर शेष पन्द्रह कारणोंमें एक दो आदि अन्य कारणोंका भी संयोग होनेपर उस तीर्थंकर प्रकृतिका बन्ध होता है, ऐसा समझना चाहिये।

जस्स इणं तित्थयरणाम-गोदकम्मस्स उदएण सदेवासुर-माणुसस्स लोगस्स अचिणिज्जा पूजणिज्जा बंदणिज्जा णमंसणिज्जा णेदारा धम्म-तित्थयरा जिणा केवलिणो हवंति ॥ ४२ ॥ जिन जीवोंके इस तीर्थंकर नाम-गोत्रकर्मका उदय होता है वे उसके उदयसे देव, अधुर और मनुष्य लोकके अर्चनीय, पूजनीय, वंदनीय, नमस्करणीय, नेता, धर्म-तीर्थके कर्ता, जिन व केवली होते हैं ॥ ४२ ॥

जल, चन्दन, पुष्प, नैवेध एवं फल आदिके द्वारा अपनी भक्तिको प्रकाशित करना; इसका नाम अर्चा है। उक्त द्रव्योंके साथ इन्द्रध्वज, कल्पवृक्ष व महामह आदि विशेष यज्ञोंके अनुष्टानको पूजा कहा जाता है। हे भगवन्! आप आठ कर्मोंसे रहित व केवल्ज्ञानसे सगस्त चराचर लोकके ज्ञाता द्रष्टा हैं, इस प्रकारकी प्रशंसाका नाम बंदना है। पांच अंगोंसे जिनेन्द्रके चरणोंमें गिरना, यह नमस्कार कहलाता है। रतनत्रयस्वरूप धर्मसे चूंकि संसाररूप समुद्रको तरा जाता है, अतएव वह तीर्थ कहा जाता है। इस धर्म-तीर्थके कर्ता जिन, केवली व नेता हुआ करते हैं; यह सूत्रका अभिप्राय समझना चाहिये।

आदेसेन गदियाणुवादेन णिरयगदीए णेरइएस पंचणाणावरण-छदंसणावरण-सादा-साद-बारसकसाय-पुरिसवेद-हस्स-रदि-अरदि-सोग-भय-दुगुंछा-मणुसगदि-पंचिदियजादि-ओरा-लिय-तेजा कम्मइयसरीर-समचउरससंठाण-ओरालियसरीरअंगोवंग-वज्जरिसहसंघडण-वण्ण-गंध-रस-फास-मणुसगइपाओग्गाणुपुन्त्रि-अगुरुलहुग-उवघाद-परघाद-उस्प्तास-पसत्थविहायगदि-तस-बादर-पज्जत्त-पत्तेयसरीर-थिराथिर - सुहासुह-सुभग - सुस्सर-आदेज्ज - जसकित्ति- अजसिकत्ति-णिमिणुच्चागोद-पंचंतराइयाणं को बंधो को अबंधो १।। ४३।।

आदेशकी अपेक्षा गतिमार्गणानुसार नरकगितमें नारिकयों में पांच झानावरण, छह दर्शना-वरण, सातावेदनीय, असातावेदनीय, बारह कषाय, पुरुषवेद, हास्य, रित, अरित, शोक, भय, जुगुप्सा, मनुष्यगित, पंचेन्द्रिय जाति, औदारिक, तैजस व कार्मण शरीर, समचतुरस्रसंस्थान, औदा-रिकशरीरांगोपांग, वर्ष्रभसंहनन, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, मनुष्यगितप्रायोग्यानुपूर्वी, अगुरुलघु, उपघात, परघात, उच्छ्वास, प्रशस्त बिह्ययोगिति, त्रस, बादर, पर्याप्त, प्रत्येकशरीर, स्थिर, अस्थिर, छुम, अशुम, सुभग, सुस्वर, आदेय, यशःकीर्ति, अयशःकीर्ति, निर्माण, उच्चगोत्र और पांच अंतराय; इन कर्मीका कौन बन्धक और कौन अबन्धक है ? ॥ ४३ ॥

मिच्छाइद्विप्पहुद्धि जाव असंजदसम्मादिद्वी वंघा। एदे वंघा, अवंघा णित्थ ॥४४॥ मिध्यादृष्टिको आदि लेकर असंयतसम्यग्दृष्टि तक बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, अबन्धक नहीं हैं ॥ ४४॥

णिद्दाणिद्दा-पयलापयला-थीणगिद्धि-अणंताणुवंधिकोध-माण - माया-लोभ-इत्थिवेद-तिरिक्खाउ-तिरिक्खगइ-चउसंठाण-चउसंबद्दण-तिरिक्खगइपाओग्गाणुपुव्वि-उज्जोब-अप्पसत्थ-विहायगइ-दुभग-दुस्सर-अणादेज्ज-णीचागोदाणं को बंधो को अबंधो ? ॥ ४५ ॥

निद्रा-निद्रा, प्रचला-प्रचला, स्त्यानगृद्धि, अनन्तानुबन्धी ऋोध, मान, माया व लोभ, स्नीवेद,

तिर्यगायु, तिर्यगाति, न्यग्रोधपरिमण्डल आदि चार संस्थान, वज्रनाराच आदि चार संहनन, तिर्यगाति-प्रायोग्यानुपूर्वी, उद्योत, अप्रशस्त विहायोगित, दुर्भग, दुःस्वर, अनादेय और नीचगोत्र; इन प्रकृतियोंका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ? ॥ ४५ ॥

मिम्छाइद्वी सासणसम्माइद्वी बंधा। एदे बंधा, अत्रसेसा अबंधा ॥ ४६ ॥

मिध्यादृष्टि और सासादनसम्यग्दृष्टि बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, शेष नारकी अबन्धक हैं॥

मिच्छत्त - णबुंसयवेद - हुंडसंठाण - असंपत्तसेत्रद्वसरीरसंघडणणामाणं को बंधो को
अबंधो ? ॥ ४७ ॥

मिथ्यात्व, नपुंसक्त्येद, हुण्डसंस्थान और असंप्राप्तासृपाटिकासंहनन इनका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ?॥ ४७॥

मिच्छाइडी बंधा । एदे बंधा, अबसेसा अबंधा ॥ ४८ ॥

मिथ्यादृष्टि बन्धक हैं । ये बन्धक हैं, शेष नारकी अबन्धक हैं ॥ ४८ ॥

मणुस्साउअस्स को बंधो को अबंधो १ ॥ ४९ ॥

मनुष्यायुका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है १ ॥ ४९ ॥

मिच्छाइडी सासणसम्माइडी असंजदसम्माइडी बंधा । एदे बंधा, अबसेसा अबंधा ॥

निष्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, शेष नारकी अबन्धक हैं ॥ ५० ॥

तित्थयरणामकम्मस्स को बंधो को अबंधो १ ॥ ५१ ॥
तीर्थंकर नामकर्मका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है १ ॥ ५१ ॥
असंजदसम्माइद्वी बंधा । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ ५२ ॥
असंयतसम्यन्द्रष्टि बन्धक हैं । ये बन्धक हैं, रोष नारकी अबन्धक हैं ॥ ५२ ॥
एवं तिसु उविस्मासु पुढवीसु णेयच्वं ॥ ५३ ॥

इस प्रकार बन्धकी यह व्यवस्था उपरिम तीन पृथिवियोंमें भी जानना चाहिये ॥ ५३ ॥ चउत्थीए पंचमीए छट्टीए पुढवीए एवं चेव णेदव्वं । णवरि विसेसी तित्थयरं णित्थि ॥ ५४ ॥

चौथी, पांचवीं और छठी पृथिवी तक इसी प्रकार जानना चाहिये । विशेषता केवल यह है कि इन पृथिवियोंमें तीर्थंकर प्रकृतिका बन्ध सम्भव नहीं है ॥ ५४ ॥

सत्तमाए पुढवीए णेरइया पंचणाणावरणीय-छदंसणावरणीय-सादासाद-बारसकसाय-पुरिसवेद-हस्स-रदि-अरदि-सोग - मय - दुगुंछा-पंचिदियजादि - ओरालिय-तेजा - कम्मइयसरीर-समचडरससंठाण-ओरालियसरीरअंगोवंग - बज्जरिसहसघडण-वण्ण-गंध-रस-फास - अगुरुवलहुव- उत्रघाद-परघाद-उस्सास-पसत्थविहायगइ-तस-बादर-पञ्जत्त-पत्तेयसरीर-थिराथिर [-सुहा] सुह-सुभग-सुस्सर-आदञ्ज-जसिकत्ति-अजसिकत्ति-णिमिण-पंचंतराइयाणं को बंधो को अबंधो ?॥

सातवी पृथिवीके नारिकयोंमें पांच ज्ञानावरणीय, छह दर्शनावरणीय, साता व असाता वेदनीय, अप्रत्याख्यानावरण कोध आदि वारह कषाय, पुरुषवेद, हास्य, रित, अरित, शोक, भय, जुगुप्सा, पंचेन्द्रिय जाति, औदारिक, तैजस व कार्मण शरीर, समचतुरस्रसंस्थान, औदारिकशरीरांगोपांग, वज्रधेभ-संहनन, वर्ण, गन्व, रस, स्पर्श, अगुरुछचु, उपधात, परघात, उच्छ्वास, प्रशस्त विहायोगिति, त्रस, बादर, पर्याप्त, प्रत्येकशरीर, स्थिर, अस्थिर, ग्रुम, अशुभ, सुभग, सुस्वर, आदेय, यशःकीर्ति, अयशःकीर्ति, निर्माण और पांच अन्तराय; इनका कौन बन्धक और कौन अवन्धक है ? ॥ ५५ ॥

मिच्छादिद्विप्पहुडि जात्र असंजदसम्मादिद्वी बंघा । एदे बंघा, अबंधा णित्थ ॥

मिध्यादृष्टिसे लेकर असंयतसम्यग्दृष्टि तक बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, अबन्धक नहीं हैं॥

णिद्दाणिद्दा-पयलापयला-श्रीणिगिद्धि-अणंताणुबंधिकोह-माण-माया - लोभ-इत्थिवेद-तिरिक्खगइ-चउसंठाण-चउसंघडण -तिरिक्खगइपाओग्गाणुपुट्वी - उज्जोव - अप्पसत्थिवहायगइ-दुभग-दुस्सर-अणादेज्ज-णीचागोदाणं को बंधो को अबंधो १ ॥ ५७ ॥

निद्रानिद्रा, प्रचलाप्रचला, स्यानगृद्धि, अनन्तानुबन्धी क्रोध, मान, माया व लोभ, स्रीयेद, तिर्यगाति, न्यग्रोधपरिमण्डल आदि चार संस्थान, बज्जनाराच आदि चार संहनन, तिर्यगातिप्रायोग्यानु-पूर्वी, उद्योत, अप्रशस्त विहायोगित, दुर्भग, दुःस्त्रर, अनादेय और नीचगोत्र; इन प्रकृतियोंका कौन बन्धक और कौन अबन्धक है ? ॥ ५७ ॥

मिच्छाइद्वी सासगसम्माइद्वी बंधा । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ ५८ ॥

मिच्यादृष्टि और सासादनसम्यग्दृष्टि बन्धक हैं । ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं ॥ ५८॥

मिच्छत्त-णवंसयवेद-तिरिक्खाउ - हुंडसंठाण - असंपत्तसेवद्वसरीरसंघडणणामाणं की

बंधो को अबंधो ? ॥ ५९ ॥

मिथ्यात्र, नपुंसक्षेद, तिर्यगायु, हुण्डसंस्थान और असंप्राप्तासृपाटिकाशरीरसंहननः; इन प्रकृतियोंका कौन बन्धक और कौन अबन्धक है है ॥ ५९ ॥

> मिच्छाइट्टी बंधा । एदे बंधा, अबसेसा अबंधा ॥ ६० ॥ मिथ्यादृष्टि बन्धक हैं । ये बन्धक हैं, रोष अबन्धक हैं ॥ ६० ॥

मणुसगइ-मणुसगइपाओग्गाणुपुच्ची-उच्चागोदाणं को बंघो को अबंघो ? ॥ ६१ ॥ मनुष्यगति, मनुष्यगतिप्रायोग्यानुपूर्वी और उच्चगोत्र प्रकृतियोंका कौन बन्धक और कौन अबन्धक है ! ॥ ६१ ॥

सम्मामिच्छाइद्वी असंजदसम्माइद्वी बंधा । ' एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ ६२ ॥

सन्यमिथ्यादृष्टि और असयतसम्यग्दृष्टि बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, रोष अबन्धक हैं ॥६२॥
तिरिक्खगदीए तिरिक्खा पंचिदियतिरिक्खा पंचिदिय-तिरिक्खपज्जत्ता पंचिदियतिरिक्खजोणिणीसु पंचणाणावरणीय-छदंसणावरणीय - सादासाद-अड्ठकसाय - पुरिसवेद-हस्सरिद-अरिद-सोग-भय-दुर्गुच्छा-देवगइ-पंचिदियजादि-वेउव्विय-तेजा - कम्मइयसरीर-समचउरससंठाण-वेउव्वियसरीरअंगोवंग-वण्ण-गंध-रस-फास-देवगदिपाओग्गाणुपुच्वी-अगुरुलहुव-उवघादपरघाद-उस्सास-पसत्थविहायगइ-तस - बादर-पज्जत्त - पत्तेयसरीर-[धिरा] धिर-सुहासुह-सुभगसुस्सर-आदेज्ज-जसिकत्ति-अजसिकत्ति - णिमिण - उच्चागोद - पंचंतराइयाणं को बंधो को
अबंधो ? ॥ ६३ ॥

तिर्यंचगतिमें तिर्यंच, पंचेन्द्रिय तिर्यंच, पंचेन्द्रिय तिर्यंच पर्याप्त और पंचेन्द्रिय तिर्यंच योनिमितयोंमें पांच ज्ञानावरणीय, छह दर्शनावरणीय, साता व असातावेदनीय, आठ कसाय, पुरुषवेद, हास्य, रित, अरित, शोक, भय, जुगुप्सा, देवगित, पंचेन्द्रिय जाति, वैक्रियिक, तेजस व कार्मण शरीर, समचतुरस्रसंस्थान, वैक्रियिकशरीरांगोपांग, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, देवगितप्रायोग्यानुपूर्वी, अगुरुअल्घु, उपघात, परघाद, उच्ल्वास, प्रशस्त विहायोगित, त्रस, बादर, पर्याप्त, प्रत्येकशरीर, स्थिर, अस्थिर, शुभ, अशुभ, सुभग, सुस्वर, आदेय, यशःक्रीतिं, अयशःक्रीतिं, निर्माण, उच्चगीत्र, और पांच अन्तराय; इनका कौन बन्धक और कौन अवन्धक है ? ॥ ६३ ॥

मिच्छाइड्डिप्पहुडि जान संजदासंजदा बंधा । एदे बंधा, अबंधा णत्थि ॥ ६४ ॥ मिथ्यादृष्टिसे लेकर संयतासंगत तक बन्धक हैं । ये बन्धक हैं, अबन्धक नहीं है ॥६४॥

णिद्दाणिद्दा - पयलापयला - थीणिगिद्धि - अणंताणुवंधि - कोध - माण - माया - लोभ-इत्थिवेद-तिरिक्खाउ-मणुसाउ - तिरिक्खगइ - मणुसगइ - ओरालियसरीर-चउसंठाण - ओरालिय-सरीरअंगोवंग-पंचसंघडण-तिरिक्खगइ-मणुसगइपाओग्गाणुपुच्चि - उज्जोव-अप्पस्त्थविहायगद्द-दुभग-दुस्सर-अणादेज्ज-णीचागोदाणं को वंधो को अवंधो १॥ ६५॥

निद्रानिद्रा, प्रचलाप्रचला, स्यानगृद्धि, अनन्तानुबन्धी क्रोध, मान, माया व लोभ, स्रीवेद, तिर्यगायु, मनुष्यायु, तिर्यगाति, मनुष्यगति, औदारिकशरीर, चार संस्थान, औदारिकशरीरांगोपांग, पांच संहनन, तिर्यगतिप्रायोग्यानुपूर्वी, मनुष्यगतिप्रायोग्यानुपूर्वी, उद्योत, अप्रशस्त विहायोगित, दुर्भग, दु:स्वर, अनादेय और नीचगोत्र; इनका कौन बन्धक और कौन अबन्धक है ? ॥ ६५ ॥

मिच्छाइड्डी सासणसम्माइड्डी बंधा । एदे बंधा, अवसेसा अवंधा ॥ ६६ ॥

मिथ्यादृष्टि और सासादनसम्यग्दृष्टि बन्धक हैं । ये बन्धक हैं, रोष अबन्धक हैं ॥६६॥
मिन्छत्त-णवंसयवेद-णिरयाउ-णिरयगइ-एइंदिय-बीइंदिय-तीइंदिय-चउरिंदियजादि-हुंडसंठाण - असंपत्तसेवद्वसंघडण - णिरयगइपाओग्गाणुपुन्ति - आदाव -थावर-सुहुम - अपज्जत्त-साहारणसरीरणामाणं को बंधो को अबंधो १॥६७॥ मिष्यात्व, नपुंसक्षेद, नारकायु, नरकगति, एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय व चतुरिन्द्रिय जाति, हुण्डसंस्थान, असंप्राप्तासृपाटिकाशरीरसंहनन, नरकगतिप्रायोग्यानुपूर्वी, आताप, स्थावर, सूक्ष्म, अपूर्याप्त और साधारणशरीर नामकर्मीका कौन बन्धक और कौन अबन्धक है ? ॥ ६७ ॥

मिच्छाइही बंधा । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ ६८ ॥

मिच्यादृष्टि बन्धक हैं । ये बन्धक हैं, रोष तिर्यंच अबन्धक हैं ॥ ६८ ॥

अपच्चक्खाणकोध-माण-माया-लोभाणं को बंधो को अबंधो १ ॥ ६९ ॥

अप्रत्याख्यानावरण क्रोध, मान, माया और लोभका कौन बन्धक और कौन अबन्धक हैं ॥

मिच्छाइहिष्पहुडि जाव असंजदसम्मादिही बंधा । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥

मिच्यादृष्टिसे लेकर असंयतसम्यग्दृष्टि तक बन्धक हैं । ये बन्धक हैं, रोष अबन्धक हैं ॥

देवाउअस्स को बंधो को अबंधो १ ॥ ७१ ॥

देवाउअस्स को बंधो को अबंधो ९ ॥ ७१ ॥

मिन्छाइट्टी सासणसम्माइट्टी असंजदसम्माइट्टी संजदासंजदा बंधा। एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ ७२ ॥

मिथ्यादृष्टि, सासादनसन्यग्दृष्टि, असंयतसम्यग्दृष्टि और संयतासंयत बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं। ७२॥

पंचिदियतिरिष्म्खअप्पज्जत्ता पंचणाणावरणीय-णवदंसणावरणीय-सादासाद-मिच्छत्त-सोलसकषाय - णवणोकसाय-तिरिष्मखाउ-मणुस्साउ - तिरिष्मखगइ-मणुस्सगइ-एइंदिय - बीइंदिय-तीइंदिय-चउरिंदिय-पंचिंदियजादि-ओरालिय-तेजा-कम्मइयसरीर - छसंठाण - छसंघडण - ओरा-लियसरीरअंगोवंग-चण्ण-गंध-रस-फास-तिरिष्मखगइ-मणुस्सगइप्पाओग्गाणुपुच्ची - अगुरुवलहुव-उवषाद-परघाद-उस्सास - आदावुज्जोव-दोविहायगइ-तस-थावर-बादर-सुहुम-पज्जत्त-अपज्जत्त-पत्तेय-साहारणसरीर-थिराथिर-सुहासुह - सुमग-[ दुभग- ] सुस्सर-दुस्सर - आदेज्ज - अणादेज्ज-जसिकित्त-अजसिकित्त-णिमिण-णीचुच्चागोद-पंचंतराइयाणं को बंधो को अवंधो ? ॥ ७३ ॥

पंचेन्द्रिय तिर्यंच अपर्याप्तोंमें पांच ज्ञानावरणीय, नौ दर्शनावरणीय, साता व असता वेदनीय, मिथ्यात्व, सोलह कषाय, नौ नोकषाय, तिर्यगायु, मनुष्यायु, तिर्यगाति, मनुष्यगति, एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय व पंचेन्द्रिय जाति, औदारिक, तैजस व कार्मण शरीर, छह संस्थान, औदारिकशरीरांगोपांग, छह संहनन, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, तिर्यगाति व मनुष्यगतिप्रायोग्यानुपूर्यी, अगुरुलघु, उपघात, परधात, उन्ल्वास, आताप, उद्योत, दो तिहायोगतियां, जस, स्थावर, बादर, सूक्म, पर्याप्त, अपर्याप्त, प्रत्येकशरीर, साधारणशरीर, स्थिर, अरिथर, श्रुम, अश्रुम, सुभग, [दुर्भग,] सुस्वर, दुरुवर, आदेय, अनादेय, यशःकीर्ति, अयशःकीर्ति, निर्माण, नीचगोत्र, उच्चगोत्र और पांच अन्तराय; इनका कौन बन्धक और कौन अबन्धक है ? ॥ ७३ ॥

सच्चे एदे बंधा, अबंधा मतिथ ॥ ७४ ॥

वे सब ही उनके बन्धक हैं, अबन्धक नहीं हैं॥ ७४ ॥

मणुसगदीए मणुस-मणुसपज्जत्त-मणुसिणीसु ओघं णेयच्वं जाव तित्थयरे ति । णवरि विसेसो, बेट्टाणी अपच्चक्खाणावरणीयं जधा पंचिदियतिरिक्खभंगो ॥ ७५ ॥

मनुष्यगितमें मनुष्य, मनुष्य पर्याप्त एवं मनुष्यनियोंमें तीर्थंकर प्रकृति तक ओघके समान जानना चाहिये । विशेषता इतनी है कि निदानिदा आदि द्विस्थानिक प्रकृतियों और अप्रत्याख्याना- वरणीयचतुष्ककी प्ररूपणा पंचेन्द्रिय तिर्थंचोंके समान है ॥ ७५ ॥

मणुसअपज्जत्ताणं पंचिदियतिरिक्खअपज्जत्तमंगी ॥ ७६ ॥

मनुष्य अपर्याप्तोंकी प्ररूपणा पंचेन्द्रिय तिर्यंच अपर्याप्तोंके समान है ॥ ७६ ॥

देवगदीए देवेस पंचणाणावरणीय-छदंसणावरणीय-सादासाद-बारसकसाय-पुरिसवेद-हस्स-रिद-अरिद-सोग-भय-दुगुंछा-मणुसगइ-पंचिदियजादि-ओरालिय-तेजा-कम्मइयसरीर-सम-चउरससंठाण - ओरालियसरीरअंगोवंग - वज्जिरसहसंघडण-वण्ण-गंध-रस-फास - मणुसाणुपुव्वि-अगुरुअलहुव-उवघाद-परघाद-उस्तास-पसत्थविद्यायगिद-तस - बादर-पज्जत्त - पत्तेयसरीर-थिरा-थिर-सुहासुह-सुभग-सुस्सर-आदेज्ज-जसिकत्ति-अजसिकत्ति-णिमिण - उच्चागोद - पंचंतराइयाणं को बंधो को अवंधो ? ॥ ७७ ॥

देवगतिमें देवोंमें पांच ज्ञानावरणीय, छह दर्शनावरणीय, साता व असाता वेदनीय, बारह क्षाय, पुरुषवेद, हास्य, रित, अरित, शोक, भय, जुगुप्सा, मनुष्यगित, पंचेन्द्रिय जाति, औदारिक, तैजस व कार्मण शरीर, समचतुरस्रसंस्थान, औदारिकशरीरांगोपांग, वर्ज्ञधभसंहनन, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, मनुष्यगितप्रायोग्यानुपूर्वी, अगुरुलघु, उपघात, परघात, उच्छ्वास, प्रशस्त विहायोगित, त्रस, बादर, पर्याप्त, प्रत्येकशरीर, स्थिर, अस्थिर, शुभ, अशुभ, सुभग, सुस्वर, आदेय, यशःकीर्ति, अयशःकीर्ति, निर्माण, उच्चगोत्र और पांच अन्तराय; इनका कौन बन्धक और कौन अवन्धक है ? ॥७७॥

मिच्छाइद्विष्पहुडि जाव असंजदसम्माइद्वी बंधा। एदे बंधा, अबंधा णित्थ ॥७८॥ मिथ्यादृष्टिसे लेकर असंग्रतसम्यग्दृष्टि तक बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, अबन्धक नहीं हैं॥

णिद्दाणिद्दा-पयलापयला-थीणगिद्धि-अणंताणुवंधिकोध-माण - माया-लोभ-इत्थिवेद-तिरिक्खाउ-तिरिक्खगइ-चउसंठाण-चउसंघडण-तिरिक्खगइपाओग्गाणुपुच्चि-उज्जोव-अप्पसत्थ-विहायगइ-दुभग-दुस्सर-अणादेज्ज-णीचागोदाणं को बंधो को अवंधो ? ॥ ७९ ॥

निद्रानिद्रा, प्रचलाप्रचला, स्त्यानगृद्धि, अनन्तानुबन्धी क्रोध, मान, माया व लोभ, स्त्रीवेद, तिर्यगायु, तिर्यगाति, चार संस्थान, चार संहनन, तिर्यगातिप्रायोग्यानुपूर्वी, उद्योत, अप्रशस्त विह्यायोगति, दुर्भग, दुःस्वर, अनादेय और नीचगोत्र; इनका क्रौन बन्धक और क्रौन अबन्धक है ? ॥ मिच्छाइट्टी सासणसम्माइट्टी बंधा । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ।। ८० ।।

मिथ्यादृष्टि और सासादनसम्यग्दृष्टि बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, शेष देव अबन्धक हैं ॥८०॥

मिच्छत्त-णवुंसयवेद-एइंदियजादि-हुंदुसंठाण - असंपत्तसेवद्वसंघढण - आदाव-थावर-णामाणं को बंधो को अबंधो ? ॥ ८१ ॥

मिथ्यात्व, नपुंसक्तवेद, एकेन्द्रिय जाति, हुण्डसंस्थान, असंप्राप्तासृपाटिकासंहनन, आताप और स्थावर; इनका कौन बन्धक और कौन अबन्धक है ? ॥ ८१ ॥

मिच्छाइद्वी बंधा। एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ ८२ ॥ मिथ्यादृष्टि बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, शेप अबन्धक हैं ॥ ८२ ॥ मणुस्साउअस्स को बंधो को अबंधो १॥ ८३॥ मनुष्यायुका कौन बन्धक और कौन अबन्धक है १॥ ८३॥

मिच्छाइडी सासणसम्माइडी असंजदसम्माइडी बधा। एदे बंधा, अवसेसा अबंधा॥ मिथ्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, शेष देव अबन्धक हैं॥ ८४॥

तित्थयरणामकम्मस्स को बंधो को अबंधो १ ।। ८५ ॥
तीर्थंकर नामकर्मका कौन बन्धक और कौन अबन्धक है १ ॥ ८५ ॥
असंजदसम्माइद्वी बंधा । एदे बंधा, अबसेसा अबंधा ।। ८६ ॥
असंयतसम्यग्दछ देव बन्धक हैं । ये बन्धक हैं, शेष देव अबन्धक हैं ॥ ८६ ॥
भवणवासिय-वाणवेंतर-जोदिसियदेवाणं देवभंगो । णवरि विससो, तित्थयरं णित्थ ॥
भवनवासी, वानव्यन्तर और ज्योतिषी देवोंकी प्ररूपणा सामान्य देवोंके समान है ।
विशेषता केवल यह है कि इन देवोंके तीर्थंकर प्रकृतिका बन्ध नहीं होता है ॥ ८७ ॥

सोहम्मीसाणकप्पवासियदेवाणं देवभंगी ॥ ८८ ॥

सौधर्म व ईशान कल्पवासी देवोंकी प्ररूपणा सामान्य देवोंके समान है ॥ ८८॥

सणक्कुमारप्पहुडि जाव सद्र-सहस्सारकप्पवासियदेवाणं पढमाए पुढवीए णेरइयाणं भंगो ॥ ८९ ॥

सानत्कुमार कल्पसे लेकर शतार-सहस्रारकल्पवासी देवों तककी प्ररूपणा प्रथम पृथिवीके नारकियोंके समान है ॥ ८९॥

आणद जाव णवगेवज्जविमाणवासियदेवेसु पंचंणाणावरणीय - छदंसणावरणीय-सादासाद-बारसकसाय-पुरिसवेद-हस्स-रदि- [अरदि-] सोग-भय-दुर्गुछा-मणुसगइ - पंचिदिय-जादि-ओरालिय - तेजा - कम्मइयसरीर - समचउरससंठाण - ओरालियसरीरअंगोवंग-वज्जरिसह- संघडण-वण्ण-गंध-रस-फास-मणुसगइपाओग्गाणुपुव्वी-अगुरुवलहुव - उवघाद-परघाद - उस्सास-पसत्थविहायगइ-तस-बादर-पज्जत्त-पत्तेयसरीर-थिराथिर-सुहासुह-सुभग -सुस्सर - आदेज्ज-जस-कित्ति-अजसिकत्ति-णिमिण-उच्चागोद-पंचंतराइयाणं को बंधो को अबंधो १ ॥ ९० ॥

आनत कल्पसे छेकर नौ प्रैवेयक तक विमानवासी देवों में पांच ज्ञानावरणीय, छह दर्शनावरणीय, साता व असाता वेदनीय, बारह कषाय, पुरुषवेद, हास्य, रित, [अरित,] शोक, भय, खुगुप्सा, मनुष्यगित, पंचेन्द्रिय जाति, औदारिक, तैजस व कार्मण शरीर, समचतुरस्रसंस्थान, औदारिकशरीरांगोपांग, वज्जर्थभसंहनन, वर्ण, गन्थ, रस, स्पर्श, मनुष्यगितप्रायोग्यानुपूर्वी, अगुरुछ्यु, उपघात, परघात, उच्छ्वास, प्रशस्त विहायोगित, त्रस, बादर, पर्याप्त, प्रत्येकशरीर, स्थिर, अस्थिर, शुम, अशुम, सुमग, सुस्वर, आदेय, यशःकीर्ति, अयशःकीर्ति, निर्माण, उच्चगोत्र और पांच अन्तराय; इनका कौन बन्धक और कौन अबन्धक है ? ॥ ९०॥

मिच्छाइद्विष्पहुिं जाव असंजदसम्मादिद्वी बंधा । एदे बंधा, अबंधा णिह्य ।।

मिध्यादृष्टिसे छेकर असंयतसम्यग्दृष्टि तक बन्धक हैं । ये बन्धक हैं, अबन्धक नहीं
हैं ॥ ९१ ॥

णिद्दाणिद्दा-पयलापयला-थीणगिद्धि-अणंताणुर्वधिकोध-माण-माया-लोभ - इत्थिवेद-चउसंठाण-चउसंघडण-अप्पसत्थिवहायगई-दुभग-दुस्सर-अणादेज्ज-णीचागोदाणं को बंधो को अबंधो १ ॥ ९२ ॥

निद्रानिद्रा, प्रचलाप्रचला, स्त्यानगृद्धि, अनन्तानुबन्धी क्रोध, मान, माया व लोभ, स्रीवेद, चार संस्थान, चार संहनन, अप्रशस्त विहायोगित, दुर्भग, दुःस्वर, अनादेय और नीचगोत्र; इनका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है १॥ ९२॥

मिच्छाइद्वी सासगसम्माइद्वी बंधा । एदे बंधा, अवसेसा अवंधा ॥ ९३ ॥

मिथ्याद्य और सासादनसम्यग्दछ बन्धक हैं । ये बन्धक हैं, रोष देव अबन्धक हैं ॥

मिच्छत्त - णवुंसयवेद - हुंडसंठाण - असंपत्तसेवद्वसंघडणणामाणं की बंधो की
अबंधो ? ॥ ९४ ॥

मिथ्यात्व, नपुंसक्तेद, हुण्डसंस्थान और असंप्राप्तासृपाटिकासंहनन; इनका कौन बन्धक और कौन अबन्धक है ? ॥ ९४ ॥

मिच्छाइट्टी बंधा । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ ९५ ॥ मिथ्यादृष्टि बन्धक हैं । ये बन्धक हैं, रोष देव अबन्धक हैं ॥ ९५ ॥ मणुस्साउस्स को बंधो को अबंधो १ ॥ ९६ ॥ मनुष्यायुका कौन बन्धक और कौन अबन्धक है १ ॥ ९६ ॥

मिच्छाइद्वी सासणसम्माइद्वी असंजदसम्माइद्वी बंघा। एदे बंघा, अवसेसा अबंधा।।

मिथ्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, रोष-अबन्धक हैं॥ ९७॥

> तित्थयरणामक्रम्मस्स को बंधो को अबंधो १ ॥ ९८ ॥ तीर्थंकर नामकर्मका कौन बन्धक और कौन अबन्धक है १ ॥ ९८ ॥ असंजदसम्मादिद्वी बंधा । एदे बंधा, अबसेसा अबंधा ॥ ९९ ॥ असंयतसम्यग्दृष्टि बन्धक हैं । ये बन्धक हैं, रोष अबन्धक हैं ॥ ९९ ॥

अणुदिस जाव सव्यद्वसिद्धिविमाणवासियदेवेसु पंचणाणावरणीय-छदंसणावरणीय-सादासाद-बारसकषाय-पुरिसवेद-हस्स-रदि-अरदि-सोग-भय - दुगुंछा-मणुस्साउ-मणुसगइ-पंचि-दियजादि-ओरालिय-तेजा-कम्मइयसरीर-समचउरससंठाण-ओरालियसरीरअंगोवंग-वज्जिरिसह-संघडण-वण्ण-गंध-रस-फास-मणुसगइपाओग्गाणुपुच्वी-अगुरुअलहुअ -उवघाद-परघाद - उस्सास-पस्थिविहायगइ-तस-बादर-पज्जत्त-पत्तेयसरीर-थिराथिर-सुहासुह-सुभग-सुस्सर - आदेज्ज-जस-कित्ति-अजसिकित्ति-णिमिण-तित्थयर-उच्चागोद-पंचंतराइयाणं को वंधो को अवंधो ? ॥१००॥

अनुदिशोंसे लेकर सर्वार्थिसिद्धि तक विमानवासी देवोंमें पांच ज्ञानावरणीय, छह दर्शनावर, णीय, साता व असाता वेदनीय, बारह कवाय, पुरुषवेद, हास्य, रित, अरित, शोक, मय, जुगुप्सा-मनुष्यायु, मनुष्यगित, पंचेन्द्रिय जाति, औदारिक, तैजस व कार्मण शरीर, समचतुरस्रसंस्थान, औदारिकशरीरांगोपांग, वज्रविभसंहनन, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, मनुष्यगितप्रायोग्यानुपूर्वी, अगुरुलघु, उपघात, परघात, उच्छ्वास, प्रशस्त विहायोगिति, त्रस, बादर, पर्याप्त, प्रत्येकशरीर, स्थिर, अस्थिर, श्रुम, अश्रुम, सुभग, सुस्वर, आदेय, यशःकीर्ति, अयशःकीर्ति, निर्माण, तीर्थेकर, उच्चगोत्र और पांच अन्तराय; इनका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ।। १००॥

असंजदसम्मादिद्वी बंधा, अबंधा णितथ ॥ १०१ ॥ असंयतसम्यग्दिष्ट बन्धक हैं, अबन्धक नहीं हैं । ॥ १०१ ॥

इंदियाणुवादेण एइंदिया बादरा सुहुमा पज्जत्ता अपज्जत्ता बीइंदिय-तीइंदिय-चउरिंदिय-पज्जत्ता अपज्जत्ता पंचिंदियअपज्जत्ताणं पंचिंदियतिरिक्खअपज्जत्तभंगो ॥१०२॥

इन्द्रियमार्गणाके अनुसार एकेन्द्रिय, बादर एकेन्द्रिय, सूक्ष्म एकेन्द्रिय तथा इनके पर्याप्त व अपर्याप्त; द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय तथा इनके पर्याप्त व अपर्याप्त, और पंचेन्द्रिय अपर्याप्त; इनकी प्ररूपणा पंचेन्द्रिय तिर्यंच अपर्याप्तोंके समान है ॥ १०२ ॥

पंचिंदिय - पंचिंदियपज्जत्तएसु पंचणाणावरणीय - चउदंसणावरणीय - जसिकत्ति-उच्चागोद-पंचंतराइयाणं को बंधो को अबंधो ? ॥ १०३ ॥ पंचेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय पर्याप्तक जीत्रोंमें पांच ज्ञानावरणीय, चार दर्शनावरणीय, यश:-कीर्ति, उच्चगोत्र और पांच अन्तराय; इनका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ? ॥ १०३ ॥

मिच्छाइड्डिप्पहुडि जाव सुहुमसांपराइय-सुद्धि-संजदेसु उवसमा खवा बंघा। सुहुमसांपराइय-सुद्धि-संजदद्धाए चरिमसमयं गंतृण बंधो बोन्छिज्जदि । एदे बंघा, अवसेसा अबंघा ॥ १०४॥

मिथ्यादृष्टिसे लेकर सूक्ष्मसाम्परायिक-सुद्धिसंयतोंमें उपशमक व क्षपक तक बन्धक हैं। सूक्ष्मसाम्परायिक-शुद्धिसंयतकालके अन्तिम समयमें जाकर बन्ध व्युन्छिन होता है। ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं॥ १०४॥

णिद्दाणिद्दा-पयलापयला-थीणिगद्धि-अणंताणुबंधिकोध-माण - माया-लोभ-इत्थिवेद-तिरिक्खाउ-तिरिक्खगइ-चउसंठाण-चउसंघडण-तिरिक्खगइपाओग्गाणुपुब्वी-उज्जोव-अप्यस्थ-विहायगइ-दुभग-दुस्सर-अणादेज्ज-णीचागोदाणं को बंधो को अबंधो १ ॥ १०५ ॥

निद्रानिद्रा, प्रचलाप्रचला, स्त्यानगृद्धि, अनन्तानुबन्धी ऋोध, मान, माया व लोम, स्नीवेद, तिर्यगायु, तिर्यगाति, चार संस्थान, चार सहनन, तिर्यगातिप्रायोग्यानुपूर्वी, उद्योत, अप्रशस्त विहायोगति, दुर्भग, दुःस्वर, अनादेय और नीचगोत्र; इनका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ? ॥

मिच्छाइही सासणसम्माइही बंधा। एदे बंधा, अवसेसा अबंधा।। १०६।। मिथ्यादृष्टि और सासादनसम्यग्दृष्टि बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं।।१०६॥ णिहा-पयलाणं को बंधो को अबंधो ?।। १०७॥

निदा और प्रचलाका कौन बन्धक और कौन अबन्धक है ? ॥ १०७ ॥

मिच्छाइट्टिप्पहुडि जान अपुन्नकरण-पविद्व-सुद्धि-संजदेसु उनसमा स्वना बंधा। अपुन्नकरणसंजदद्धाए संखेज्जदिमं भागं गंतूण बंधो वोच्छिज्जदि। एदे बंधा, अनसेसा अबंधा॥ १०८॥

मिथ्यादृष्टिसे लेकर अपूर्वकरण-प्रविष्ट-शुद्धि-संयतोंमें उपशमक व क्षपक तक बन्धक हैं। अपूर्वकरण-संयतकालके संख्यातें भाग जाकर बन्ध ब्युन्छिन्न होता है। ये बन्धक हैं, शेष अवन्धक हैं॥ १०८॥

सादावेदणीयस्स को बंधो को अबंधो ? ॥ १०९ ॥

साताबेदनीयका कौन बन्धक और कौन अबन्धक है ? ॥ १०९ ॥

मिच्छाइद्विष्पहुडि जान सजोगिकेवली बंधा । सजोगिकेवलिअद्धाए चरिमसमयं गंतुण बंधो वोच्छिज्जदि । एदे बंधा, अनसेसा अबंधा ॥ ११० ॥

मिथ्यादृष्टिसे लेकर सयोगिकेवली तक बन्धक हैं। सयोगिकेवलिकालके अन्तिम समयमें

जाकर बन्धन्युच्छेद होता है। ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं ॥ ११० ॥

असादावेदणीय - अरदि - सोग - अधिर - असुह - अजसिकत्तिणामाणं को बंधो को अबंधो ? ॥ १११ ॥

असातावेदनीय, अरति, शोक, अस्थिर, अशुभ और अयशःकीर्ति; इनका कौन बन्धक है और कौन अवन्धक है ?॥ १११॥

मिन्छाइद्विष्पहुढि जान पमत्तसंजदो ति बंघा । एदे बंघा, अन्तसंसा अबंघा ॥

मिन्यादृष्टिसे लेकर प्रमत्तसंयत तक बन्धक हैं । ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं ॥११२॥

मिन्छत्त-णनुंसयनेद-णिरयाउ-णिरयगइ-एइंदिय-बीइंदिय-तीइंदिय-चउरिंदियजादिहुंडसंठाण-असंपत्तसेनद्वसंघडण-णिरयाणुपुन्ती-आदान-थानर - सुहुम - अपज्जत्त - साहारणसरीरणामाणं को बंधो को अबंधो ? ॥ ११३ ॥

मिथ्यात्व, नपुंसकवेद, नारकायु, नरकगति, एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय व चतुरिन्द्रिय जाति, हुण्डसंस्थान, असंप्राप्तासृपाटिकासंहनन, नरकगतिप्रायोग्यानुपूर्वी, आताप, स्थावर, सूक्ष्म, अपर्याप्त और साधारणशरीर; इनका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ? ॥ ११३ ॥

मिच्छाइड्डी बंधा । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ ११४ ॥ मिच्यादृष्टि बन्धक हैं । ये बन्धक हैं, रोष अबन्धक हैं ॥ ११४ ॥

अपच्चक्खाणावरणीयकोध - माण-माया - लोभ - मणुसगइ - ओरालियसरीर - ओरा-लियसरीरअंगोवंग-वज्जरिसहवहरणारायणसरीरसंघडण - मणुसगइपाओग्गाणुपुव्यिणामाणं को वैधो को अवंधो १॥ ११५॥

अप्रत्याख्यानावरणीय क्रोध, मान, माया व लोभ, मनुष्यगति, औदारिकशरीर, औदारिक-शरीरांगोपांग, वक्रपेभवजनाराचशरीरसंहनन और मनुष्यगतिप्रायोग्यानुपूर्वी; इनका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ? ॥ ११५ ॥

मिच्छाइष्ट्रिपहुडि जाव असंजदसम्मादिष्टी बंधा । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ।।

मिथ्यादृष्टिसे लेकर असंयतसम्यग्दृष्टि तक बन्धक हैं । ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं ॥

पच्चक्खाणावरणकोध-माण-माया-लोभाणं को बंधो को अबंधो ? ।। ११७ ॥

प्रत्याख्यानावरण कोध, मान, माया और लोभका कौन बन्धक और कौन अबन्धक हैं ।।

मिच्छादिष्टिपहुडि जाव संजदासंजदा बंधा । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥११८॥

मिथ्यादृष्टिसे लेकर संयतासंयत तक बन्धक हैं । ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं ॥११८॥

पुरिसवेद-कोधसंजलणाणं को बंधो को अबंधो ? ॥ ११९ ॥

पुरुषवेद और संज्वलन कोधका कौन बन्धक और कौन अबन्धक हैं !॥ ११९॥

मिच्छादिद्विष्पहुढि जाव अणियद्वि-बादर-सांपराइय-पविद्वउवसमा खवा बंधा। अणियद्विबादरद्वाए सेसे संखेज्जामागे-गंतृण बंधो वोच्छिज्जदि। एदे बंधा, अवसेसा अबंधा। १२०।।

मिथ्यादृष्टिसे लेकर अनिवृत्तिकरण-बादर-साम्परायिक-प्रविष्ट उपशमक व क्षपक तक बन्धक हैं ? अनिवृत्तिकरण-बादर-कालके शेषमें संख्यात बहुभागोंके बीत जानेपर बन्ध ब्युच्छिन होता है। ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं ॥ १२०॥

माण-मायासंजलणाणं को बंधो को अबंधो ? ॥ १२१ ॥

संज्वलन मान और मायाका कौन बन्धक और कौन अबन्धक है ? ॥ १२१ ॥

मिन्छादिद्विष्पहुडि जाव अणियद्वी उवसमा खवा बंधा। अणियद्वि-बादरद्वाए सेसे सेसे संखेज्जे भागे गंतूण बंधो वोच्छिज्जदि। एदे बंधा, अवसेसा अबंधा।। १२२॥

मिथ्यादृष्टिसे लेकर अनिवृत्तिकरण उपशमक व क्षपक तक बन्धक हैं। अनिवृत्ति-बादर-कालके शेषके शेषमें संख्यात बहुभाग जाकर बन्ध व्युच्छित्र होता है। ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं॥

लोभसंजलणस्य को बंधो को अबंधो ? ॥ १२३ ॥

संज्वलन लोमका कौन बन्धक और कौन अबन्धक है ? ॥ १२३ ॥

मिन्छादिद्विष्पहुडि जाव अणियट्टी उवसमा खवा बंधा। अणियट्टि-बादरद्वाए चरिमसमयं गंतूण बंधो बोच्छिज्जदि। एदे बंधा, अवसेसा अबंधा।। १२४॥

मिथ्यादृष्टिसे लेकर अनिवृत्तिकरण उपरामक व क्षपक तक बन्धक हैं । अनिवृत्तिकरण-बादरकालके अन्तिम समयमें जाकर बन्ध ब्युच्छिन्न होता है । ये बन्धक हैं, रोष अबन्धक हैं ॥१२४॥

हस्स-रदि-भय-दुगुंच्छाणं को बंधो को अबंधो ? ।। १२५ ।।

हास्य, रित, भय और जुगुप्साका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ? ॥१२५॥
मिच्छाइद्विप्पहुडि जान अपुष्यकरण-पविद्व-उनसमा खना बंधा । अपुष्यकरणद्वाए
चरिमसमयं गंतूण बंधो बोच्छिज्जिदि । एदे बंधा, अनुसेसा अबंधा ॥१२६॥

मिथ्यादृष्टिसे लेकर अपूर्वकरण-प्रविष्ट उपरामक व क्षपक तक बन्धक हैं । अपूर्वकरण-कालके अन्तिम समयमें जाकर बन्ध व्युच्छित्र होता है । ये बन्धक हैं, रोष अबन्धक हैं ॥ १२६॥

मणुस्ताउअस्त को बंधो को अबंधो ? ॥ १२७ ॥

मनुष्यायुका कौन बन्धक और कौन अबन्धक है ? ॥ १२७ ॥

मिच्छाइड्डी सासणसम्माइड्डी असंजदसम्माइड्डी बंधा । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ मिथ्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि और असयतसम्यग्दृष्टि बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं ॥ १२८॥ देवाउअस्स को बंधो को अबंधो १ ॥ १२९ ॥

देवायुका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ॥ १२९ ॥

मिच्छाइद्वी सासणसम्माइद्वी असंजदसम्माइद्वी संजदासंजदा पमत्तसंजदा अप्पमत्त-संजदा वंधा । अप्पमत्तद्धाए संखेज्जदिमं भागं गंतूण वंधो वीच्छिज्जदि । एदे वंधा, अवसेसा अवंधा ॥ १३० ॥

मिथ्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि, असंयतसम्यग्दृष्टि, संयतासंयत, प्रमत्तसंयत्त और अप्रमत्त-संयत बन्धक हैं । अप्रमत्तकालके संख्यातवें भाग जाकर बन्ध ब्युच्छित्र होता है । ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं ॥ १३० ॥

देवगइ-पंचिदियजादि-वेउव्विय - तेजा - कम्मइयसरीर-समचउरसंसठाण - वेउव्विय-सरीरअंगोवंग - वण्ण - गंध - रस - फास - देवगइप्याओग्गाणुपुव्वी-अगुरुवलहुव-उवधाद-परघाद-उस्सास - पसत्थविहायगइ - तस - बादर - पज्जत्त - पत्तेयसरीर- थिर-सुभ सुभग-सुस्सर-आदेज्ज-णिमिणणामाणं को बंधो को अबंधो ? ॥ १३१ ॥

देशगति, पंचेन्द्रिय जाति, वैक्रियिक, तैजस व कार्मण शरीर, समचतुरस्रसंस्थान, वैक्रियिकशरीरांगोपांग, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, देशगतिप्रायोग्यानुपूर्वी, अगुरुलघु, उपधात, परघात, उच्छ्त्रास, प्रशस्त विहायोगति, त्रस, बादर, पर्याप्त, प्रत्येकशरीर, स्थिर, शुभ, सुभग, सुस्थर, आदेय और निर्माण नामकर्म; इनका कौन बन्धक है और कौन अश्वन्धक है ?॥ १३१॥

मिच्छाइडिप्पहुंडि जाव अपुव्यकरण-पश्टु-उवसमा खना बंघा । अपुव्यकरणद्वाए संखेज्जे भागे गंतूण बंधो वोच्छिज्जदि । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ १३२ ॥

मिथ्यादृष्टिसे लेकर अपूर्वकरणप्रविष्ट उपरामक व क्षपक तक बन्धक हैं। अपूर्वकरण-कालके संख्यात बहुभाग जाकर बन्ध न्युष्टिल होता है। ये बन्धक हैं, रोष अबन्धक हैं ॥१३२॥

आहारसरीर-आहारअंगीवंगणामाणं को बंधी को अबंधी ? ॥ १३३ ॥

आहारकशरीर और आहारकशरीरांगोपांग नामकर्मोंका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ! ॥ १३३ ॥

अप्पमत्तसंजदा अपुष्यकरण-परद्व-उवसमा खवा बंधा । अपुष्यकरणद्वाए संखेज्जे भागे गंतूण बंधो वोच्छिज्जदि । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ १३४ ॥

अप्रमत्तसंयत और अपूर्वकरणप्रविष्ट उपशमक व क्षपक बन्धक हैं। अपूर्वकरणकालके संख्यात बहुभाग जाकर बन्ध ब्युन्छिन होता है। ये बन्धक हैं, रोष अबन्धक हैं॥ १३४॥

> तित्थयरणामाए को बंधो को अबंधो ? ॥ १३५ ॥ तीर्थंकर नामकर्मका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ?॥ १३५ ॥

असंजदसम्मादिद्विप्पहुडि जाव अपुच्वकरण-पर्द्यु-उवसमा खवा बंधा। अपुच्व-करणद्वाए संखेज्जे भागे गंतूण बंधो वोच्छिज्जदि । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ १३६ ॥

असंयतसम्यग्दृष्टिसे लेकर अपूर्वकरण-प्रविष्ठ उपशमक और क्षपक तक बन्धक हैं। अपूर्वकरणकालके संख्यात बहुभाग जाकर बन्ध ब्युच्छिन होता है। ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं॥

कायाणुवादेण पुढविकाइय-आउकाइय - वणप्कदिकाइय-णिगोदजीव - बादर-सुहुम-पञ्जत्तापञ्जत्ताणं बाद्रवणप्कदिकाइयपत्तेयसरीरपञ्जत्तापञ्जत्ताणं च पंचिदियतिरिश्व-अपञ्जत्तमंगो ॥ १३७॥

कायमार्गणानुसार पृथिवीकायिक, अप्कायिक, वनस्पतिकायिक और निगोद जीव; ये बादर, सूक्ष्म और इनके पर्याप्त व अपर्याप्त तथा बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीर पर्याप्त व अपर्याप्त जीवोंकी प्ररूपणा पंचेन्द्रिय तिर्थंच अपर्याप्तोंके समान है ॥ १३७ ॥

तेउकाइय-वाउकाइय-बादर-सुहुम-पञ्जत्तापञ्जत्ताणं सो चेव भंगी । णवरि विसेसी, मणुस्साउ-मणुसगइ-मणुसगइपाओग्गाणुपुट्यी-उच्चागोदं णत्थि ॥ १३८ ॥

तेजकायिक और वायुकायिक एवं इनके बादर, सूक्ष्म, पर्याप्त व अपर्याप्तोंकी प्ररूपणा भी पंचेन्द्रिय तिर्यंच अपर्याप्तोंके ही समान है। विशेषता केवल यह है कि मनुष्यायु, मनुष्यगति, मनुष्यगतिप्रायोग्यानुपूर्वी और उच्चगोत्र ये प्रकृतियां इनके सम्भव नहीं हैं॥ १३८॥

तसकाइय-तसकाइयपज्जनाणमोघं णेदव्वं जाव तित्थयरे ति ॥ १३९ ॥

त्रसकायिक और त्रसकायिक पर्याप्तोंकी तीर्थंकर प्रकृति तक प्रकृत प्ररूपणा ओघके समान जानना चाहिये ॥ १३९॥

जोगाणुवादेण पंचमणजोगि-पंचविचजोगि-कायजोगीसु ओधं णेयच्वं जाव तित्थयरे ति ॥ १४० ॥

योगमार्गणानुसार पांच मनोयोगी, पांच वचनयोगी और काययोगियोंमें तीर्थंकर प्रकृति तक ओवके समान जानना चाहिये ॥ १४०॥

सादावेदणीयस्स को बंधो को अबंधो ? मिच्छाइट्टिप्पहुडि जाव सजोगिकेवली बंधा। एदे बंधा, अबंधा णित्थ।। १४१॥

सातावेदनीयका कौन बन्धक और कौन अबन्धक है ? मिथ्यादृष्टिसे लेकर सयोगिकेवली तक बन्धक हैं । ये बन्धक हैं, अबन्धक नहीं है ॥ १४१॥

> ओरालियकायजोगीणं मणुसगइमंगो ॥ १४२ ॥ औदारिककाययोगियोंकी प्ररूपणा मनुष्यगतिके समान है ॥ १४२ ॥ णवरि विसेसो, सादावेदणीयस्स मणजोगिभंगो ॥ १४३ ॥

विशेषता यह है कि सातावेदनीयकी प्ररूपणा मनोयोगियोंके समान है ॥ १४३ ॥

ओरालियमिस्सकायजोगीसु पंचणाणावरणीय - छदंसणावरणीय - असादावेदनीय-बारसकसाय-पुरिसवेद-हस्स-रिद-अरिद-सोग-भय - दुगुंछा-पंचिदियजादि-तेजा - कम्मइयसरीर-समच्डरससंठाण-वण्ण-गंध-रस-फास-अगुरुअलहुअ-उवघाद - परघाद-उस्सास - पसत्थविहायगइ-तस-बादर-पञ्जत्त-पत्तेयसरीर-थिराथिर-सुहासुह-सुभग - सुस्सर - आदेज्ज - जसकित्ति - णिमिण-उच्चागोद-पंचेतराइयाणं को बंधो को अबंधो ? ॥ १४४ ॥

औदारिकमिश्रकाययोगियोंमें पांच ज्ञानावरणीय, छह दर्शनावरणीय, असातावेदनीय, बारह कषाय, पुरुषवेद, हास्य, रित, अरित, शोक, भय, जुगुप्सा, पंचेन्द्रिय जाति, तैजस व कार्मण शरीर, समचतुरस्रसंस्थान, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, अगुरुलघु, उपघात, परधात, उच्छ्वास, प्रशस्त विहायोगिति, त्रस, बादर, पर्याप्त, प्रत्येकशरीर, स्थिर, अस्थिर, श्रुभ, अश्रुभ, सुभग, सुरवर, आदेय, यशःकीर्ति, निर्माण, उच्चगोत्र और पांच अन्तराय; इनका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ?।।

मिच्छाइद्वी सासणसम्माइद्वी असंजदसम्माइद्वी बंधा । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ १४५ ॥

मिथ्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, रोष अबन्धक हैं॥ १४५॥

णिदाणिदा-पयलापयला-थीणिगिद्धि-अणंताणुबंधिकोध-माण-माया-लोभ-इत्थिवेद-तिरिक्खगइ-मणुसगइ-ओरालियसरीर-चउसंठाण-ओरालियसरीरअंगोवंग-पंचसंघडण -तिरिक्ख-गइ-मणुसगइपाओग्गाणुपुच्वी -उज्जोव - अप्यसत्थिवहायगइ - दुभग-दुस्सर - अणादेज्ज - णीचा-गोदाणं को बंधो को अबंधो १॥ १४६॥

निद्रानिद्रा, प्रचळाप्रचळा, स्त्यानगृद्धि, अनन्तानुबन्धी क्रोध, मान, माया व लोभ, स्नीवेद, तिर्थग्गति, मनुष्यगति, औदारिकशरीर, चार संस्थान, औदारिकशरीरांगोपांग, पांच संहनन, तिर्थग्गतिप्रायोग्यानुपूर्वी, मनुष्यगतिप्रायोग्यानुपूर्वी, उद्योत, अप्रशस्त विहायोगति, दुर्भग, दुःस्वर, अनादेय और नीचगोत्रका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है १॥ १४६॥

मिच्छाइड्डी सासणसम्माइड्डी बंधा । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ १४७ ॥
मिथ्यादृष्टि और सासादनसम्यग्दृष्टि बन्धक हैं । ये बन्धक हैं, रोष अबन्धक हैं ॥१४७॥
सादावेदणीयस्स को बंधो को अबंधो १ ॥ १४८ ॥
सातावेदनीयका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है । ॥१४८ ॥

मिच्छाइद्वी सासणसम्माइद्वी असंजदसम्माइद्वी सजोगिकेवली बंधा। एदे बंधा, अवंधा णिथ्य ॥ १४९ ॥ मिध्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि, असंयतसम्यग्दृष्टि और सयोगिकेवली बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, अबन्धक नहीं हैं ॥ १४९॥

मिच्छत्त-णउंसयवेद-तिरिक्खाउ-मणुसाउ-चदुजादि-हुंडसंठाण-असंपत्तसेवद्धसंघडण-आदाव-थावर-सुहुम-अपज्जत्त-साहारणसरीरणामाणं को बंधो को अबंधो ? ॥ १५० ॥

मिथ्यात्व, नपुंसक्तवेद, तिर्यगायु, मनुष्यायु, चार जातियां, हुण्डसंस्थान, असंप्राप्तासृपा-टिकासंहनन, आताप, स्थावर, सूक्ष्म, अपर्याप्त और साधारणशरीर नामकर्मका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ? ॥ १५० ॥

> मिच्छाइही बंधा । एदं बंधा, अबसेसा अबंधा ॥ १५१ ॥ मिथ्यादृष्टि बन्धक हैं । ये बन्धक हैं, रोष अबन्धक हैं ॥ १५१ ॥

देवगइ - वेउव्वियसरीर - वेउव्वियसरीरअंगोवंग - देवगइपाओग्गाणुपुत्र्वी - तित्थयर-णामाणं को बंधो को अवंधो ? ॥ १५२ ॥

देवगति, वैक्रियिकशरीर, वैक्रियिकशरीरांगोपांग, देवगतिप्रायोग्यानुपूर्वी और तीर्थंकर नामकर्मका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ? ॥ १५२॥

> असंजदसम्मादिद्वी बंधा । एदे बंधा, अवसेसा अवंधा ॥ १५३ ॥ असंवतसम्यदिष्ट बन्धक हैं । ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं ॥ १५३ ॥

वेडिव्यकायजोगीणं देवगईए मंगो ॥ १५४ ॥

वैक्रियिककाययोगियोंकी प्ररूपणा देवगतिके समान है ॥ १५४ ॥

बेउब्बियमिस्सकायजोगीणं देवगइभंगो ॥ १५५ ॥

वैक्रियिकमिश्रकाययोगियोंकी प्ररूपणा देवगतिके समान है ॥ १५५॥

णवरि विसेसो, बेह्राणियासु तिरिक्खाउअं णितथ मणुस्साउअं णितथ ॥ १५६ ॥ विशेषता केवल इतनी है कि द्विस्थानिक प्रकृतियोंमें तिर्यगायु नहीं है और मनुष्यायु भी नहीं है ॥ १५६ ॥

आहारकायजोगि - आहारमिस्सकायजोगीसु पंचणाणावरणीय - छदंसणावरणीय-सादासाद-चदुसंजलण-पुरिसवेद-हस्स-रिद-अरिद -सोग-भय-दुगुंछा - देवाउ - देवगइ - पंचिंदिय-जादि-वेउव्विय-तेजा-कम्मइयसरीर-समचउरससंठाण-वेउव्वियसरीरअंगोवंग-वण्ण-गंध-रस-फास-देवगइपाओग्गाणुपुच्वी-अगुरुवलहुव-उवघाद - परघाद - उस्सास - पसत्थविहायगइ - तस - बादर-पज्जत्त-पत्तेयसरीर-थिराथिर-सुहासुह-सुभग-सुस्सर-आदेज्ज - जसिकत्ति-अजसिकित्ति - णिमिण-तित्थयर-उच्चागोद-पंचंतराइयाणं को बंधो को अवंधो ? ॥ १५७ ॥ आहारकाययोगी और आहारमिश्रकाययोगियोंमें पांच ज्ञानावरणीय, छह दर्शनावरणीय, साता व असाता वेदनीय, चार संज्वलन, पुरुषवेद, हास्य, रित, अरित, शोक, भय, जुगुप्सा, देवायु, देवगित, पंचेन्द्रिय जाति, वैक्रियिक, तैजस व कार्मण शरीर, समचतुरक्षसंस्थान, वैक्रियिकशरीरांगोपांग, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, देवगितप्रायोग्यानुपूर्वी, अगुरुलघु, उपघात, परघात, उच्छ्वास, प्रशस्त विहायोगित, त्रस, बादर, पर्याप्त, प्रत्येकशरीर, स्थिर, अस्थिर, शुम, अशुम, सुभग, सुस्वर, आदेय, यशःकीर्ति, अयशःकीर्ति, निर्माण, तीर्थंकर, उच्चगोत्र और पांच अन्तराय; इनका कौन बन्धक है शा १५०॥

पमत्तसंजदा बंधा । एदे बंधा, अबंधा णितथ ॥ १५८ ॥ प्रमत्तसंयत बन्धक हैं । ये बन्धक हैं, अबन्धक नहीं हैं ॥ १५८ ॥

कम्मइयकायजोगीसु पंचणाणावरणीय-छदंसणावरणीय-असादावेदनीय-बारसकसाय-पुरिसवेद-हस्स-रिद-अरिद-सोग-भय-दुगुंछा-मणुसगइ-पंचिदियजादि-ओरालिय-तेजा-कम्मइय-सरीर-समच्छरसंसठाण-ओरालियसरीरअंगोवंग-वज्जिरसहसंघडण-वण्ण-गंध-रस-फास-मणुसगइ-पाओग्गाणुपुच्वी - अगुरुअलहुव-उवघाद - परघादुस्सास - पसत्थविहायगइ - तस-बादर - पज्जित्त-पत्तेयसरीर-थिराथिर-सुहासुह-सुभग-सुस्सर-आदेज्ज - जसिकत्ति-अजसिकत्ति - णिमिणुचागोद-पंचेतराइयाणं को वंधो को अवंधो ? ॥ १५९ ॥

कार्मणकाययोगियोंमें पांच ज्ञानावरणीय, छह दर्शनावरणीय, असातावेदनीय, बारह कन्नाय, पुरुषवेद, हास्य, रित, अरित, शोक, भय, ज्ञगुप्सा, मनुष्यमित, पंचेन्द्रिय-जाति, औदारिक, तैजस व कार्मण शरीर, समचतुरस्रसंस्थान, औदारिकशरीरांगोपांग, वर्ज्यभसंहनन, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, मनुष्यमितप्रायोग्यानुपूर्वी, अगुरुलघु, उपघात, परधात, उच्छ्वास, प्रशस्त-विहायोगित, त्रस, बादर, पर्याप्त, प्रत्येकशरीर, स्थिर, अस्थिर, शुम, अशुम, सुभग, सुस्वर, आदेय, यशःकीर्ति, अयशः-कीर्ति, निर्माण, उच्चगोत्र और पांच अन्तराय; इनका कीन बन्धक है और कीन अबन्धक है ! ॥

मिच्छाइद्वी सासणसम्माइद्वी असंजदसम्माइद्वी बंघा। एदे बंधा, अवसेसा अवंधा ॥ मिथ्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, रोष अबन्धक हैं॥ १६०॥

णिद्दाणिद्दा-पयलापयला-थीणिगिद्धि-अणंताणुवंधिकोध-माण-माया - लोभ-इत्थिवेद-तिरिष्मखगइ-चउसंठाण-चउसंघडण-तिरिक्खगइपाओग्गाणुपुच्वी - उज्जोव - अप्पसत्थिवहायगइ-दुभग-दुस्सर-अणादेज्ज-णीचागोदाणं को बंधो को अबंधो ? ॥ १६१ ॥

निद्रानिद्रा, प्रचलाप्रचला, स्त्यानगृद्धि, अनन्तानुबन्धी त्रोध, मान, माया व लोभ, स्त्रीवेद, तिर्यगाति, चार संस्थान, चार सहनन, तिर्यगातिप्रायोग्यानुपूर्वी, उद्योत, अप्रशस्त विहायोगित, दुर्भग, दु:स्वर, अनादेय और नीच गोत्रका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ।। १६१॥

मिच्छाइड्डी सासणसम्माइड्डी बंधा । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ १६२ ॥ मिथ्यादृष्टि और सासादनसम्यग्दृष्टि बन्धक हैं । ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं ॥१६२॥ सादावेदणीयस्स की बंधो की अबंधो ? ॥ १६३ ॥

सातावेदनीयका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ? ॥ १६३ ॥

मिच्छाइद्वी सासणसम्माइद्वी असंजदसम्माइद्वी सजोगिकेवली बंधा। एदे बंधा, अबंधा णत्थि ॥ १६४॥

मिथ्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि, असंयतसम्यग्दृष्टि और सयोगिकेवळी बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, अवन्धक नहीं हैं ॥ १६४॥

मिच्छत्त-णवुंसयवेद-चउजादि-हुंडसंठाण-असंपत्तसेवद्दसंघडण-आदाव-थावर-सुहुम-अवज्जत्त-साहारणसरीरणामाणं को वंधो को अवंधो ? ॥ १६५ ॥

मिथ्यात्व, नपुंसकवेद, चार जातियां, हुण्डसंस्थान, असंप्राप्तास्र्पाटिकासंहनन, आताप, स्थावर, सूक्ष्म, अपर्याप्त और साधारणशरीर नामकर्मका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है?॥

मिन्छाइही बंधा । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ १६६ ॥ मिथ्यादृष्टि बन्धक हैं । ये बन्धक हैं, रोष अबन्धक है ॥ १६६ ॥

देवगह-वेउव्वियसरीर-वेउव्वियसरीरंगीवंग-देवगइवाओग्गाणुपुव्वि -तित्थयरणामाणं को बंघो को अवंधो ? ॥ १६७ ॥

देवमति, वैक्रियिकशारीर, वैक्रियिकशारीरांगोपांग, देवमतिप्रायोग्यानुपूर्वी और तीर्धिकर नाम-क्रमंका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक हैं ? ॥ १६७ ॥

असंजदसम्मादिद्वी बंधा । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ १६८ ॥ असंयतसम्यग्दिष्ट बन्धक हैं । ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं ॥ १६८ ॥

वेदाणुवादेण इत्थिवेद-पुरिसवेद-णवंसयवेदेसु पंचणाणावरणीय-चउदंसणावरणीय-सादावेदणीय-चदुसंजलण-पुरिसवेद-जसिकत्ति-उच्चागोद-पंचंतराइयाणं को बंधो को अबंधो ?।।

वेदमार्गणानुसार स्त्रिवेदी, पुरुषवेदी और नपुंसकवेदियोंमें पांच ज्ञानावरणीय, चार दर्शना-बरणीय, सातावेदनीय, चार संज्वलन, पुरुषवेद, यशःकीर्ति, उच्चगोत्र और पांच अन्तराय; इनका कौन बन्धक और कौन अबन्धक है ! ॥ १६९ ॥

मिन्छाइष्टिपहुडि जाव अणियद्विउवसमा खवा बंधा। एदे बंधा, अबंधा णित्थ ॥ मिय्यादृष्टिसे लेकर अनिवृत्तिकरण उपशमक और क्षपक तक बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, अबन्धक नहीं हैं ॥ १७०॥

बेट्टाणी ओघं ॥ १७१ ॥

द्विस्थानिक प्रकृतियोंकी प्ररूपणा ओवके समान है ॥ १७१॥

द्विस्थानिक पदसे यहां मिथ्यादृष्टि और सासादनसम्यग्दृष्टि गुणस्थानों में बन्धकी योग्यतासे अवस्थित प्रकृतियोंको प्रहृण किया गया है।

#### णिद्दा य पयला य ओघं ॥ १७२ ॥

निद्रा और प्रचला प्रकृतियोंकी प्ररूपणा ओधके समान है ॥ १७२ ॥

असादावेदणीयमोघं ॥ १७३ ॥

आसातावेदनीयकी प्ररूपणा ओघके समान है।। १७३॥

## एक्कद्वाणी ओघं ॥ १७४ ॥

एकस्थानिक प्रकृतियोंकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ १७४ ॥

एक मात्र मिथ्यादृष्टि गुणस्थानमें जो प्रकृतियां बन्धयोग्य होकर स्थित हैं उनकी एक-स्थानिक संज्ञा है। उन एकस्थानिकोंकी प्ररूपणा ओवके समान जानना चाहिये।

#### अपच्चक्खाणावरणीयमोघं ॥ १७५ ॥

अप्रत्याख्यानायरणीयकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ १७५ ॥

#### पञ्चक्खाणावरणीयमोघं ॥ १७६ ॥

प्रत्याख्यानात्ररणीयकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ १७६ ॥

#### हस्स-रदि जाव तित्थयरे ति ओघं ॥ १७७ ॥

हास्य व रतिसे लेकर तीर्थंकर प्रकृति तक जो प्रकृतियां हैं इनकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ १७७॥

अवगदवेदएसु पंचणाणात्ररणीय-चउदंसणावरणीय-जसिकत्ति - उच्चागोद-पंचंतरा-इयाणं को बंधो को अबंधो ? ।। १७८ ॥

अपगतवेदियोंमें पांच ज्ञानावरणीय, चार दर्शनावरणीय, यशःकीर्ति, उच्चगोत्र और पांच अन्तरायका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है है।। १७८॥

अणियद्विष्पहुढि जाव सुहुमसांपराइयज्वसमा खवा बंधा। सुहुम-सांपराइय-सुद्धिसंजदद्धाए चरिमसमयं गंतूण बंधो वोन्छिज्जदि। एदे बंधा, अवसेसा अवंधा ॥१७९॥

अनिवृत्तिकरणसे ठेकर सूक्ष्म-साम्परायिक उपशमक व क्षपक तक बन्धक हैं। सूक्ष्म-साम्परायिक-शुद्धिसंयतकालके अन्तिम समयमें जाकर बन्ध ब्युन्छिन्न होता है। ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं॥ १७९॥

सादावेदणीयस्स को अवंधो ? ॥ १८० ॥

साताब्रेदनीयका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है 🗐 १८० ॥

अणियट्टिप्पहुडि जाव सजोगिकेवली बंधा। सजोगिकेवलिअद्धाए चरिमसमयं गंतूण बंधो बोच्छिज्जदि। एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ १८१॥

अनिवृत्तिकरणसे त्रेकर सयोगिकेवली तक बन्धक हैं। सयोगकेवलिकालके अन्तिम समयमें जाकर बन्ध ब्युच्छित्र होता है। ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं॥ १८१॥

कोधसंजलणस्स को बंधो को अबंधो ? ॥ १८२ ॥

संज्यलन क्रोधका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ? ॥ १८२ ॥

अणियद्दी उवसमा खवा बंधा । अणियद्दिवादरद्वाए संखेज्जे भागे गंतूण बंधो बोच्छिज्जदि । एदे बंधा, अवसेसा अवंधा ।। १८३ ॥

अनिवृत्तिकरणगुणस्थानवर्ती उपशमक व क्षपक बन्धक हैं । बादर अनिवृत्तिकरणकालके संख्यात बहुभाग जाकर बन्ध व्युच्छिन्न होता है । ये बन्धक हैं, रोष अबन्धक हैं ॥ १८२ ॥

माण-मायासंजलणाणं को बंधो को अवंधो ? ॥ १८४ ॥

संज्वलन मान और मायाका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ? ॥ १८४ ॥

अणियट्टी उवसमा खवा बंधा । अणियट्टिबादरद्धाए सेसे सेसे संखेज्जे भागे गंतूण बंधो वोच्छिज्जदि । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ।। १८५ ।।

अनिवृत्तिकरण उपरामक व क्षपक बन्धक हैं। अनिवृत्तिकरण-बादर-कालके रोष रहे कालके रोषमें भी संख्यात बहुभाग जाकर बन्ध व्युच्छिल होता है। ये बन्धक हैं, रोष अबन्धक हैं॥

लोभसंजलणस्म को बंधो को अबंधो ? ॥ १८६ ॥

संज्वलन लोभका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ।। १८६ ॥

अणियद्दी उवसमा खवा बंधा । अणियद्दि-बादरद्वाए चरिमसमयं गंतूण बंधो वोच्छिज्जदि । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ १८७ ॥

अनिवृत्तिकरण उपरामक व क्षपक बन्धक हैं। बादर-अनिवृत्तिकरणकालके अन्तिम समयको जाकर बन्ध व्युच्छित्र होता है। ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं॥ १८७॥

कसायाणुवादेण कोधकसाईसु पंचणाणावरणीय-[चउदंसणावरणीय-सादावेदणीय-] चदुसंजलण-जसिकत्ति-उच्चागोद-पंचंतराइयाणं को बंधो को अबंधो १॥१८८॥

कषायमार्गणानुसार क्रोधकपायी जीवोंमें पांच ज्ञानावरणीय, [चार दर्शनावरणीय, साता-वेदनीय,] चार संज्वलन, यशःकीर्ति, उच्चगोत्र और पांच अन्तराय; इनका कौन बन्धक है और कौन अवन्यक है ! ॥ १८८ ॥ मिच्छाइद्विष्पहुं जिल्ला अणियद्वि ति उनसमा खना वंधा । एदे वंधा, अवंधा गतिथ ॥ १८९ ॥

मिथ्यादृष्टिसे लेकर अनिवृत्तिकरण गुणस्थानके उपशमक और क्षपक तक बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, अबन्धक नहीं हैं॥ १८९॥

बेहाणी ओघं ॥ १९० ॥

स्त्यानगृद्धि आदि द्विस्थानिक प्रकृतियोंकी प्ररूपणा ओधके समान है ॥ १९० ॥

जाव पञ्चक्खाणावरणीयमोघं ॥ १९१ ॥

प्रत्याख्यानावरणीय तक सब प्रकृतियोंकी प्ररूपणा ओधके समान है ॥ १९१ ॥

पुरिसवेदे ओघं ॥ १९२ ॥

पुरुषवेदकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ १९२ ॥

हस्स-रदि जाव तित्थयरे ति ओघं ॥ १९३ ॥

हास्य व रतिसे ठेकर तीर्थंकर प्रकृति तक ओघके समान प्ररूपणा है ॥ १९३ ॥

माणकसाईसु पंचणाणावरणीय - चउदंसणावरणीय - सादावेदणीय - तिण्णिसंजलण-जसिकत्ति-उच्चागोद-पंचंतराइयाणं को बंधो को अबंधो ? ॥ १९४ ॥

मानकषायी जीवोंमें पांच ज्ञानावरणीय, चार दर्शनावरणीय, सातावेदनीय, मान आदि तीन संज्वलन, यशःकीर्ति, उच्चगोत्र और पांच अन्तरायका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है है।।

मिच्छाइद्विष्पहुडि जाव अणियद्वी उवसमा खवा बंधा। एदे बंधा, अबंधा णरिथ।। १९५ ॥

मिथ्यादृष्टिसे लेकर अनिवृत्तिकरण गुणस्थानवर्ती उपशमक व क्षपक तक बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, अबन्धक नहीं हैं॥ १९५॥

बेह्नाणि जाव पुरिसवेद-कोधसंजलणाणमोघं ॥ १९६ ॥

द्विस्थानिक प्रकृतियोंको आदि लेकर पुरुषयेद और संज्यलन ऋोध तक ओघके समान प्ररूपणा है ॥ १९६॥

हस्स-रदि जाव तित्थयरे त्ति ओघं ॥ १९७ ॥

हास्य व रतिसे लेकर तीर्थंकर प्रकृति तक ओवके समान प्ररूपणा है ॥ १९७ ॥

मायकसाईसु पंचणाणावरणीय-चउदंसणावरणीय-सादावेदणीय-दोण्णिसंजलण-जस-कित्ति-उच्चागोद-पंचंतराइयाणं को बंधो को अबंधो ? ॥ १९८ ॥

मायाकषायी जीत्रोंमें पांच ज्ञानावरणीय, चार दर्शनावरणीय, सातावेदनीय, माया व लोभ संव्यलन, यशकीर्ति, उच्चगोत्र और पांच अन्तराय; इनका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ? ॥ मिच्छाइद्विप्पहुडि जाद अणियद्दी उबसमा खबा बंधा। एदे बंधा, अबंधा णितथा। १९९॥

मिथ्यादृष्टिसे लेकर अनिवृत्तिकरण उपशमक व क्षपक तक बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, अबन्धक नहीं हैं ॥ १९९॥

बेट्टाणि जाव माणसंजलणे ति ओघं ॥ २०० ॥

द्विस्थानिक प्रकृतियोंको छेकर संज्वलन मान तक ओघके समान प्ररूपणा है ॥२००॥ हस्स-रदि जाव तित्थयरे ति ओघं ॥ २०१॥

हास्य व रतिसे लेकर तीर्थंकर प्रकृति तक ओघके समान प्ररूपणा है ॥ २०१ ॥

लोभकसाईसु पंचणाणावरणीय-चउदंसणावरणीय - सादावेदणीय-जसिकत्ति-उच्चा-गोद-पंचंतराइयाणं को बंधो को अबंधो ? ॥ २०२ ॥

छोभकषायी जीवोंमें पांच ज्ञानावरणीय, चार दर्शनावरणीय, सातावेदनीय, यशःकीर्ति, उच्चगोत्र और पांच अन्तरायका कौन बन्धक हैं और कौन अबन्धक हैं ? ॥ २०२ ॥

मिच्छाइ**द्वि**प्पहुंडि जाव सुहुमसांपराइयउवसमा खवा बंधा । एदे बंधा, अ<mark>बंधा</mark> गतिथ ।। २०३ ॥

मिध्यादृष्टिसे लेकर सूक्ष्मसाम्परायिक उपशमक व क्षपक तक बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, अबन्धक नहीं हैं ॥ २०३॥

सेसं जाव तित्थयरे त्ति ओधं ॥ २०४ ॥

तीर्थंकर प्रकृति तक शेष प्रकृतियोंकी प्ररूपणा ओधके समान है ॥ २०४ ॥

अकसाईसु सादावेदणीयस्स को बंधो को अबंधो ? ॥ २०५ ॥

अकषायी जीवोंमें सातावेदनीयका कौन बन्धक और कौन अबन्धक है ! ॥ २०५ ॥

उवसंतकसाय-वीदराग-छदुमत्था सीणकसाय-वीदराग-छदुमत्था सजोगिकेवली बंधा । सजोगिकेवलिअद्धाए चरिमसमयं गंतूण बंधो वोच्छिज्जदि । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ।।

उपशान्तकषाय-वीतराग-छद्मस्थ, क्षीणकषाय-वीतराग-छद्मस्थ और सयोगकेवळी बन्धक हैं। सयोगकेविक्रकालके अन्तिम समयको जाकर बन्ध ब्युच्छिन होता है। ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं॥ २०६॥

णाणाणुवादेण मदिअण्णाणि - सुद्अण्णाणि - विभंगणाणीसु पंचणाणावरणीय-णव-दंसणावरणीय-सादासाद-सोलसकसाय-अद्वणोकसाय-तिरिक्खाउ-मणुसाउ- देवाउ-तिरिक्खगइ-मणुसगइ-देवगइ-पंचिंदियजादि-ओरालिय-वेउन्तिय-तेजा-कम्मइयसरीर - पंचसंठाण-ओरालिय-वेउन्तियसरीरअंगोवंग-पंचसंघडण-वण्ण-गंध-रस-फास-तिरिक्खगइ-मणुसगइ-देवगइपाओग्गाणु- षुव्यि-अगुरुअलहुअ-उत्रवाद-परवाद-उस्सास-उज्जोत्र - दोविहायगइ - तस-बादर - पज्जत्त-पत्तेय-सरीर-थिराथिर-सुहासुह-सुभग-दुभग-सुस्सर-दुस्सर-आदेज्ज-अणादेज्ज- जसकित्ति-अजसकित्ति-णिमिण-णीचुच्चागोद-पंचंतराइयाणं को बंधो को अबंधो ? ॥ २०७ ॥

ज्ञानमार्गणाके अनुसार मत्यज्ञानी, श्रुताज्ञानी और विभंगज्ञानी जीवोंमें पांच ज्ञानावरणीय, नौ दर्शनावरणीय, साता व असाता वेदनीय, सोल्ह कषाय, आठ नोकषाय, तिर्यगायु, मनुष्यायु, देवायु, तिर्यगाति, मनुष्याति, देवगति, पंचेन्द्रिय जाति, औदारिक, वैकियिक, तैजस व कार्मण शरीर, पांच संस्थान, औदारिक व वैकियिक शरीरांगोपांग; पांच संहनन, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, तिर्यगाति, मनुष्यगति व देवगति प्रायोग्यानुपूर्वी, अगुरुल्ख, उपवात, परवात, उच्छ्वास, उद्योत, दो विहायोगतियां, त्रस, बादर, पर्याप्त, प्रत्येकशरीर, स्थिर, अस्थिर, श्रुम, अश्चम, सुभग, दुर्भग, सुरवर, दुस्वर, आदेय, अनादेय, यशःकीर्ति, अयशःकीर्ति, निर्माण, नीच व ऊंच गोत्र और पांच अन्तराय; इनका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ? ॥ २०७॥

भिच्छाइही सासणसम्भाइही बंधा । एदे बंधा, अवंधा णितथ ॥ २०८ ॥ मिथ्यादृष्टि और सासादनसम्यग्दृष्टि बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, अवन्धक नहीं हैं ॥२०८॥ एक्सहाणी ओधं ॥ २०९ ॥ एकस्थानिक प्रकृतियोंकी प्ररूपणा ओधके समान है ॥ २०९ ॥

आभिणिबोहिय-सुद-ओहिणाणीसु पंचणाणावरणीय-चउदंसणावरणीय-जसिकत्ति-उच्चागोद-पंचंतराइयाणं को वंधो को अवंधो ? ॥ २१० ॥

आभिनिबोधिक, श्रुत और अवधिज्ञानी जीवोंमें पांच ज्ञानावरणीय, चार दर्शनावरणीय, यशःकीर्ति, उच्चगोत्र और पांच अन्तरायका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ? ॥ २१० ॥

असंजदसम्माइद्विष्पहुडि जाव सुहुमसांपराइयउवसमा खवा बंधा। सुहुमसांपराइय-अद्धाए चरिमसमयं गंतूण बंधो बोच्छिज्जदि । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ २११ ॥

असंयतसम्यग्दष्टिसे ठेकर सूक्ष्मसाम्पराधिक उपशमक व क्षपक तक बन्धक हैं। सूक्ष्म-साम्पराधिककालके अन्तिम समयमें जाकर बन्ध ब्युच्छिक होता है। ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं॥

णिद्दा य पयला य ओघं ॥ २१२ ॥ निद्रा और प्रचलकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ २१२ ॥ सादाबेदणीयस्स को बंधो को अबंधो १ ॥ २१३ ॥ साताबेदनीयका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ?॥ २१३ ॥

असंबदसम्मादिद्विष्पद्वृि जाव खीणकसाय-वीदराम-छदुमत्था बंघा । एदे बंघा, अबंघा णित्थ ॥ २१४ ॥ असंयतसम्यग्दृष्टिसे लेकर क्षीणकपाय-वीतराग-छग्नस्थ तक बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, अबन्धक नहीं है।। २१४॥

सेसमोधं जाव तित्थयरे ति । णवरि असंजदसम्मादिष्टिप्पहुिं ति भाणिदव्वं ॥ असातावेदनीय आदि तीर्थंकर प्रकृति तक रोष प्रकृतियोंकी प्ररूपणा ओघके समान है । विशेषता केवल इतनी है कि उनके बन्धकोंकी प्ररूपणामें असंयतसम्यग्दिष्टसे छेकर, ऐसा कहना चाहिये ॥ २१५ ॥

इसका कारण यह है कि यहां जिन आभिनिबोधिक आदि तीन ज्ञानोंका प्रकरण है वे असंयतसम्यग्दष्टि गुणस्थानसे नीचेके गुणस्थानोंमें नहीं पाये जाते हैं।

मणपज्जवणाणीसु पंचणाणावरणीय - चउदंसणावरणीय-जसिकत्ति-उच्चागोद-पंचं-तराइयाणं को वंघो को अवंघो ? ॥ २१६ ॥

मनःपर्ययज्ञानियोंमें पांच ज्ञानावरणीय, चार दर्शनावरणीय, यशःकीर्ति, उच्चगोत्र और पांच अन्तरायका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ? ॥ २१६ ॥

पमत्तसंजदप्पहुडि जाव सुहुमसांपराइयउवसमा खवा बंधा । सुहुमसांपराइय-संजदद्वाए चरिमसमयं गंतूण बंधो वोच्छिज्जदि । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ २१७ ॥

प्रमत्तसंयतसे लेकर सूक्ष्मसाम्परायिक उपशमक व क्षपक तक बन्धक हैं। सूक्ष्मसाम्परा-यिक-संयतकालके अन्तिम समयमें जाकर बन्ध व्युच्छिल होता है। ये बन्धक हैं, रोष अबन्धक हैं॥

णिहा-पयलाणं को बंधो को अबंधो ? ॥ २१८ ॥

निद्रा और प्रचलाका कीन बन्धक है और कौन अबन्धक है ? ॥ २१८ ॥

पमत्तसंजदप्पहुडि जाव अपुव्यकरण-पइट्ट-उवसमा खवा बंधा । अपुव्यकरणद्वाए संखेज्जदिमं भागं गंतूण बंधो वोच्छिज्जदि । एदे बंधा, अवसेसा अवंधा ॥ २१९ ॥

प्रमत्तसंयतसे लेकर अपूर्वकरण-प्रविष्ट उपरामक व क्षपक तक बन्धक हैं। अपूर्वकरण-कालके संख्यातत्रें भाग जाकर बन्ध व्युच्छित्र होता है। ये बन्धक हैं रोष अबन्धक हैं॥ २१९॥

सादावेदणीयस्स को बंधो को अबंधो ? ॥ २२० ॥

सातावेदनीयका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ? ॥ २२० ॥

पमत्तसंजदप्पहुडि जात्र खीणकसाय-वीयराय-छदुमत्था बंधा । एदे बंधा, अबंधा णित्थ ॥ २२१ ॥

प्रमत्तसंयतसे लेकर क्षीणकषाय-वीतराग-छग्नस्थ तक बन्यक हैं। ये बन्धक हैं, अबन्धक नहीं हैं ॥ २२१ ॥

सेसमोघं जाव तित्थयरे ति । णवरि पमत्तसंजदप्पहुडि ति भाणिदव्यं ॥२२२॥

छ. ६३

तीर्थंकर प्रकृति तक रोष प्रकृतियोंके बन्धाबन्धकी प्ररूपणा ओघके समान है। विरोषता यह है कि उनकी प्ररूपणामें 'प्रमत्तसंयतसे लेकर' ऐसा कहना चाहिये॥ २२२॥

इसका कारण यह है कि प्रकृत मनःपर्ययज्ञान प्रमत्तसंयत गुणस्थानसे नीचे सम्भव नहीं है ।

> केवलणाणीसु सादावेदणीयस्स को बंधो को अबंधो ? ॥ २२३ ॥ केवलज्ञानियोंमें सातावेदनीयका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ?॥ २२३॥

सजोगिकेवली बंधा। सजोगिकेवलिअद्धाए चरिमसमयं गंतूण बंधो वोच्छिजदि। एदे बंधा, अवसेसा अबंधा।। २२४॥

सयोगकेवली बन्धक हैं । सयोगकेवलीकालके अन्तिम समयमें जाकर बन्ध ब्युच्छिन होता है । ये बन्धक हैं, शेष अवन्धक हैं ॥ २२४॥

> संजमाणुवादेण संजदेसु मणपज्जवणाणिमंगो ॥ २२५ ॥ संयममार्गणानुसार संयत जीशोंमें प्रकृत प्ररूपणा मनःपर्ययज्ञानियोंके समान है ॥२२५॥ णवरि विसेसो, सादावेदणीयस्स को बंधो को अवंधो ? ॥ २२६ ॥ विशेषता इतनी है कि सातावेदनीयका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ? ॥

पमत्तसंजदप्पहुडि जात्र सजोगिकेत्रली बंधा । सजोगिकेत्रलिअद्वाए चरिमसमयं गंत्ण बंधो वोच्छिज्जदि । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ २२७ ॥

प्रमत्तसंयतसे लेकर सयोगिकेवली तक बन्धक हैं। सयोगकेवलीकालके अन्तिम समयमें जाकर बन्ध न्युच्छित्र होता है। ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं॥ २२७॥

सामाइय-छेदोवद्वावणसुद्धि-संजदेसु पंचणाणावरणीय-[चउदंसणावरणीय]-सादा-वेदणीय-स्रोभसंजरुण-जसिकत्ति-उच्चागोद-पंचंतराइयाणं को वंधो को अवंधो ? ॥ २२८ ॥

सामायिक और छेदोपस्थापना-शुद्धिसंयतोंमें पांच ज्ञानात्रणीय [चार दर्शनावरणीय,] सातावेदनीय, संज्वलनलोभ, यशःकीर्ति, उच्चगोत्र और पांच अन्तराय; इनका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक हैं ? ॥ २२८ ॥

पमत्तसंजदण्पहुंडि जाव अणियद्विउत्तसमा खवा बंधा। एदे बंधा, अबंधा णितथा। प्रमत्तसंयतसे लेकर अनिवृत्तिकरण उपशमक व क्षपक तक बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, अबन्धक नहीं हैं।। २२९।।

सेसं मणपज्जवणाणिभंगो ॥ २३०॥ । शेष प्रकृतियोंकी प्ररूपणा मनःपर्ययज्ञानियोंके समान है ॥ २३०॥ परिहारसुद्धिसंजदेसु पंचणाणावरणीय-छदंसणावरणीय-सादावेदणीय-चदुसंजलण-पुरिसवेद-हस्स-रदि-भय-दुगुंछा-देवगइ-पंचिंदियजादि-वेउिव्यय तेजा-कम्मइयसरीर-समचढरस-संठाण-वेउिव्ययसरीरंगोवंग-वण्ण-गंध-रस-फास - देवाणुपुव्वि - अगुरुअलहुअ - उवघाद-परघादु-स्सास-पसत्थविहायगदि-तस - बादर-पज्जत्त - पत्तेयसरीर-थिर - सुह-सुभग-सुस्सर-आदेज्ज-जस-कित्ति-णिमिण-तित्थयर-उच्चागोद-यंचंतराइयाणं को बंधो को अवंधो ? ॥ २३१ ॥

परिहारशुद्धिसंयतोंमें पांच ज्ञानावरणीय, छह दर्शनावरणीय, सातावेदनीय, चार संज्वलन, पुरुषवेद, हास्य, रित, भय, जुगुप्सा, देवगित, पंचेन्द्रियजाति, वैक्रियिक, तेजस व कार्मणशरीर, समचतुरस्रसंस्थान, वैक्रियिकशरीरांगोपांग, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, देवानुपूर्वी, अगुरुअलघु, उपघात, परवात, उच्छ्वास, प्रशस्तविहायोगिति, त्रस, बादर, पर्याप्त, प्रत्येकशरीर, स्थिर, शुभ, सुभग, सुस्वर, आदेय, यशःकीर्ति, निर्माण, तीर्थंकर, उच्चगोत्र और पांच अन्तराय; इनका कौन बन्धक है और कौन अवन्धक है है। २३१॥

पमत्त-अप्पमत्त संजदा बंधा । एदे बंधा, अबंधा णितिथ ॥ २३२ ॥ प्रमत्त और अप्रमत्त संयत बन्धक हैं । ये बन्धक हैं, अबन्धक नहीं हैं ॥ २३२ ॥

असादावेदणीय - अरदि - सोग - अथिर - असुह - अजसिकत्तिणामाणं को बंधो को अबंधो ? ॥ २३३ ॥

असातावेदनीय, अरित, शोक, अस्थिर, अशुभ और अयशःकीर्ति नामकर्मका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक हैं ?॥ २३३॥

पमत्तसंजदा बंधा। एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ २३४ ॥ प्रमत्तसंयत तक बन्धक है। ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं ॥ २३४ ॥ देवाउअस्स को बंधो को अबंधो १॥ २३५ ॥ देवाउअस्स को बंधो को अवंधो १॥ २३५ ॥ देवायुका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है १॥ २३५ ॥

पमत्तसंजदा अप्पमत्तसंजदा बंधा । अप्पमत्तसंजदद्वाए संखेज्जे भागे गंतूण बंधो बोच्छिज्जदि । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ २३६ ॥

प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत बन्धक हैं । अप्रमत्तसंयतकालका संख्यात बहुभाग जाकर बन्ध ब्युन्छिन होता है । ये बन्धक हैं, रोष अबन्धक हैं ॥ २३६ ॥

आहारसरीर-आहारसरीरंगोवंगणामाणं को बंघो को अबंघो ? ॥ २३७ ॥ आहारकशरीर और आहारकशरीरांगोपांग नामकर्मका कौन बन्धक और कौन अबन्धक है ? ॥ अप्पमत्तसंजदा बंघा । एदे बंघा, अबसेसा अबंघा ॥ २३८ ॥ अप्रमत्तसंयत बन्धक हैं । ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं ॥ २३८ ॥

## सुहुमसांपराइयसुद्धिसंजदेसु-पंचणाणावरणीय-चउदंसणावरणीय-सादावेदणीय-जस-कित्ति-उच्चागोद-पंचंतराइयाणं को वंधो को अवंधो ? ॥ २३९ ॥

सूक्ष्मसाम्परायिक-शुद्धिसंयतोंमें पांच ज्ञानावरणीय, चार दर्शनावरणीय, सातावेदनीय, यशःकीर्ति, उच्चगोत्र और पांच अन्तराय; इनका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ।।२३९॥

सुहुमसांपराइयउवसमा खवा बंधा । एदे बंधा, अबंधा णितथ ॥ २४० ॥ सूक्ष्मसाम्परायिक उपशमक और क्षपक बन्धक हैं । ये बन्धक हैं, अबन्धक नहीं हैं ॥ जहाक्खाद-विहार-सुद्धिसंजदेसु सादावेदनीयस्स को बंधो को अबंधो ? ॥२४१॥ यथाख्यात-विहार-सुद्धिसंयतोंमें सातावेदनीयका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ।॥

उवसंतकसाय-वीदराग-छदुमत्था खीणकसाय-वीयराग-छदुमत्था सजोगिकेवली बंधा । सजोगिकेवलिअद्धाए चरिमसमयं गंतूण [बंधो] बोच्छिज्जिद । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ २४२ ॥

उपशान्तकषाय-वीतराग-छद्मस्थ, क्षीणकषाय-वीतराग-छद्मस्थ और सयोगिकेवली बन्धक हैं। सयोगकेवलीकालके अन्तिम समयमें जाकर [बन्ध] ब्युच्छित्र होता है। ये बन्धक हैं, शेष अवन्धक हैं॥ २४२॥

संजदासंजदेसु पंचणाणावरणीय - छदंसणावरणीय-सादासाद-अद्वकसाय-पुरिसवेद-हस्स-रिद-अरिद-सोग-भय-दुगुंछा-देवाउ-देवगइ - पंचिदियजादि-वेउव्विय-तेजा-कम्मइयसरीर-समचउरससंठाण - वेउव्वियसरीरअंगोवंग - वण्ण-गंध-रस-फास-देवगइ - पाओग्गाणपुच्ची-अगुरु-वलहुव-उवघाद-परघाद-उस्सास-पसत्थ विहायगइ - तस-बादर - पज्जत्त - पत्तेयसरीर - थिराथिर सुहासुह-सुभग-सुस्सर-आदेज्ज-जसिकित्ति-अजसिकित्ति-णिमिण-तित्थयरुच्चागोद-पंचंतराइयाणं को बंधो को अवंधो ? ॥ २४३ ॥

संयतासंयतोंमें पांच ज्ञानावरणीय, छह दर्शनावरणीय, सातावेदनीय, असातावेदनीय, आठकषाय, पुरुषवेद, हास्य, रित, अरित, शोक, भय, जुगुप्सा, देवायु, देवगित, पंचिन्द्रयजाति, वैिक्तियकशरीर, तेजसशरीर, कार्मणशरीर, समचतुरस्रसंस्थान, वैिक्तियकशरीरांगोपांग, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, देवगितप्रयोग्यानुपूर्वी, अगुरुछ्यु, उपघात, परघात, उच्छ्वास, प्रशस्त विहायोगिति, त्रस, बादर, पर्याप्त, प्रत्येकशरीर, स्थिर, अस्थिर, शुभ, अशुभ, सुभग, सुस्वर, आदेय, यशःकीर्ति, अयशः-कीर्ति, निर्माण, तीर्थंकर, उच्चगोत्र और पांच अन्तराय; इनका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है १॥ ३४३॥

संजदासंजदा बंधा । एदे बंधा, अबंधा णित्थ ॥ २४४ ॥ संयतासंयत बन्धक हैं । ये बन्धक हैं, अबन्धक नहीं है ॥ २४४ ॥ असंजदेसु पंचणाणावरणीय-छदंसणावरणीय-सादासाद-बारसकसाय-पुरिसवेद-हस्स-रिद-अरिद-सोग-भय - दुगुंच्छा - मणुसगइ - देवगइ-पंचिदियजादि - ओरालिय - वेजिव्य-तेजा-कम्मइयसरीर-समचउरसंसठाण-ओरालिय-वेजिव्यअंगोवंग-वज्जरिसहसंघडण-वण्ण - गंध-रस-फास-मणुसगइ-देवगइपाओग्गाणुपुच्ची-अगुरुअलहुअ-उवघाद-परघाद - उस्सास-पसत्थविहायगइ-तस-बादर-पज्जत्त-पत्तेयसरीर-थिराथिर-सुहासुह-सुभग-सुस्सर-आदेज्ज-जसिकत्ति -णिमिणुच्चा-गोद-पंचंतराइयाणं को बंधो को अवंधो ? ॥ २४५ ॥

असंयतोंमें पांच ज्ञानावरणीय, छह दर्शनावरणीय, सातावेदनीय, असातावेदनीय, बारह क्षाय, पुरुषवेद, हास्य, रित, अरित, शोक, भय, जुगुप्सा, मनुष्यगित, देवगित, पंचेन्द्रिय जाति, औदारिक, वैक्रियिक, तेजस व कार्मण ये चार शरीर, समचतुरस्रसंस्थान, औदारिक व वैक्रियिक शरीरांगोपांग, वज्रर्थभसंहनन, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, मनुष्यगित व देवगित प्रायोग्यानुपूर्वी, अगुरु-अलघु, उपघात, परधात, उच्छ्वास, प्रशस्तविहायोगित, त्रस, बादर, पर्याप्त, प्रत्येकशरीर, स्थिर, अस्थिर, शुभ, अशुभ, सुभग, सुस्वर, आदेय, यशःकीर्ति, अयशःकीर्ति, निर्माण, उच्चगोत्र और पांच अन्तराय; इनका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ॥ २४५॥

मिच्छाइद्विष्पहुिं जाव असंजदसम्मादिद्वी बंधा । एदे बंधा, अबंधा, णित्थ ॥ मिध्यादिष्टेसे लेकर असंयत सम्यग्दिष्ट तक बन्धक हैं। ये बन्धक है, अबन्धक नहीं हैं॥ २४६॥

बेट्टाणी ओघं ॥ २४७ ॥

द्विस्थानिक प्रकृतियोंकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ २४७ ॥

एकट्टाणी ओघं ॥ २४८ ॥

एकस्थानिक प्रकृतियोंकी प्ररूपणा ओवके समान है ॥ २४८ ॥

मणुस्साउ-देवाउआणं को बंधो को अबंधो ? ॥ २४९ ॥

मनुष्यायु और देत्रायुका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ? ॥ २४९ ॥

मिच्छाइही सासणसम्माइही असंजदसम्माइही बंधा। एदे बंधा, अवसेसा अबंधा।।

मिथ्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि बन्धक हैं। ये बन्धक है, रोष

अबन्धक हैं ॥ २५० ॥

तित्थयरणामस्स को बंधो को अबंधो ? ॥ २५१ ॥ तीर्थंकर नामकर्मका कौन बन्धक और कौन अबन्धक है ? ॥ २५१ ॥ असंजदसम्माइड्डी बंधा । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ २५२ ॥ असंयतसम्यग्दष्टि बन्धक हैं । ये बन्धक हैं, रोष अबन्धक हैं ॥ २५२ ॥ दंसणाणुवादेण चक्खुदंसिण-अचक्खुदंसणीणमोधं णेदव्यं जाव तित्थयरे ति ॥ दर्शनमार्गणानुसार चक्षुदर्शनी और अचक्षुदर्शनी जीवोंकी प्ररूपणा तीर्थंकर प्रकृति तक ओवके समान है, ऐसा जानना चाहिये ॥ २५३॥

णवरि विसेसो, सादावेदणीयस्स को बंधो को अवंधो ? ॥ २५४ ॥ इतनी विशेषता है कि सातावेदनीयका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ? ॥ मिच्छाइद्विष्पहुढि जाव खीणकसाय-वीयराय-छदुमत्था बंधा । एदे बंधा, अबंधा णित्थि ॥ २५५ ॥

मिथ्यादृष्टिसे लेकर क्षीणकषाय-वीतराग-छग्नस्थ तक बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, अबन्धक नहीं हैं ॥ २५५ ॥

ओहिदंसणी ओहिणाणि भंगो ॥२५६॥ केवलदंसणी केवलणाणि भंगो ॥२५७॥ अवधिदर्शनी जीवोंकी प्ररूपणा अवधिज्ञानियोंके समान है ॥२५६॥ केवलदर्शनियोंकी प्ररूपणा केवलज्ञानियोंके समान है ॥ २५७॥

हेस्साणुवादेण किण्हलेस्सिय-णीललेस्सिय-काउलेस्सियाणमसंजदभंगो ॥ २५८ ॥ हेश्यामार्गणानुसार कृष्ण हेश्याबाहे, नील हेश्याबाहे और कापोत हेश्याबाहे जीवोंकी प्ररूपणा असंयतोंके समान है ॥ २५८ ॥

तेउलेस्सिय - पम्मलेसिएसु पंचणाणावरणीय - छदंसणावरणीय - सादावेदणीय-चउ-संजलण-पुरिसवेद - हस्स-रदि-भय-दुगुंछा-देवगइ- पंचिंदियजादि-वेउव्विय - तेजा - कम्मइयसरीर-समचउरससंठाण - वेउव्वियसरीरअंगोवंग - वण्ण - गंध - रस-फास-देवगइपाओग्गाणुपुव्वी-अगुरु-अलहुअ-उवघाद-परघादुस्सास पसत्थविहायगइ-तस-बादर-पज्जत्त-पत्तेयसरीर-थिर-सुह-सुभग-सुस्सर-आदेज्ज-जसिकत्ति-णिमिणुच्चागोद-पंचेतराइयाणं को वंधो को अवंधो ? ॥ २५९ ॥

तेज और पद्मलेश्यावाले जीवोंमें पांच ज्ञानावरणीय, छह दर्शनावरणीय, सातावेदनीय, चार संज्वलन, पुरुषवेद, हास्य, रित, भय, जुगुप्सा, देवगित, पंचेन्द्रिय जाति, वैक्रियिक, तैजस व कार्मण शरीर, समचतुरस्रसंस्थान, वैक्रियिकशरीरांगोपांग, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, देवगितिप्रायोग्यानु-पूर्वी, अगुरुलघु, उपघात, परघात, उच्छ्यास, प्रशस्तिवहायोगिति, त्रस, बादर, पर्याप्त, प्रत्येकशरीर, स्थिर, खुभ, सुभग, सुस्वर, आदेय, यशःकीर्ति, निर्माण, उच्चगोत्र और पांच अन्तराय; इनका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है है ॥ २५९॥

मिच्छाइहिष्पहुडि जाव अष्यमत्तसंजदा वंधा। एदे वंधा, अवंधा णितथ ॥२६०॥ मिथ्यादृष्टिसे लेकर अप्रमत्तसंयत तक बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, अबन्धक नहीं हैं॥ वेद्वाणी ओधं॥ २६१॥ असाद्विदणीयमोधं॥ २६२॥

द्विस्थानिक प्रकृतियोंकी प्ररूपणा ओधके समान है ॥ २६१ ॥ असातावेदनीयकी प्ररूपणा ओधके समान है ॥ २६२ ॥

मिच्छत्त-णवुंसयवेद-एइंदियजादि - हुंडसंठाण - असंपत्तसेवद्धसंघडण-आदाव-थावर-णामाणं को बंधो को अबंधो ? ॥ २६३ ॥

मिथ्यात्व, नपुंसकवेद, एकेन्द्रिय जाति, हुण्डसंस्थान, असंप्राप्तासृपाटिकासंहनन, आताप और स्थावर नामकर्मका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ?॥ २६३॥

> मिच्छाइद्वी बंधा । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ २६४ ॥ मिथ्यादृष्टि बन्धक हैं । ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं ॥ २६४ ॥

अपच्चक्खाणावरणीयमोघं ॥ २६५ ॥ पच्चक्खाण चउक्कमोघं ॥ २६६ ॥ अप्रत्याख्यानावरणीयचतुष्कको प्ररूपणा ओधके समान है ॥ २६५ ॥ प्रत्याख्यानावरण-चतुष्ककी प्ररूपणा ओधके समान है ॥ २६६ ॥

> मणुस्साउअस्स ओघभंगो ॥ २६७ ॥ देवाउअस्स ओघभंगो ॥ २६८ ॥ मनुष्यायुकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥२६७॥ देवायुकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥

आहारसरीर-आहारसरीरअंगोत्रंगणामाणं को बंधो को अवंधो ? अप्पमत्तसंजदा वंधा । एदे वंधा, अवसेसा अवंधा ॥ २६९ ॥

आहारकशरीर और आहारकशरीरांगोपांग नामकर्मका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ? अग्रमत्तसंयत बन्धक हैं । ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं ॥ २६९ ॥

तित्थयरणामाणं को बंधो को अवंधो ? असंजदसम्माइट्टी जाव अप्यमत्तसंजदा बंधा। एदे बंधा, अवसेसा अवंधा।। २७०।।

तीर्थंकर नामकर्मका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ! असंयतसम्यग्द्रष्टियोंसे लेकर अप्रमत्तसंयत तक बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं।। २७०॥

पम्मलेस्सिएसु मिच्छत्तदंडओ णेरइयभंगो ॥ २७१ ॥
पमलेस्यावाले जीवोंमें मिथ्यात्वदण्डककी प्ररूपणा नारिकयोंके समान है ॥ २०१ ॥
सुक्कलेस्सिएसु जाव तित्थयरे ति ओघभंगो ॥ २७२ ॥
शुक्रलेश्यावाले जीवोंमें तीर्थंकर प्रकृति तक ओघके समान प्ररूपणा है ॥ २७२ ॥
णविर विसेसो, सादावेदणीयस्स मणजोगिभंगो ॥ २७३ ॥
विशेषता इतनी है कि सातावेदनीयकी प्ररूपणा मनोयोगियोंके समान है ॥ २७३ ॥
वेद्वाणि-एक्कद्वाणीणं णवगेवज्जविमाणवासियदेवाणंभंगो ॥ २७४ ॥

े द्विस्थानिक और एकस्थानिक प्रकृतियोंकी प्ररूपणा नौ प्रैवेयक विमानवासी देवोंके समान है ॥ २७४ ॥

## भवियाणुवादेण भवसिद्धियाणमोघं ॥ २७५ ॥

भव्यमार्गणानुसार भव्यसिद्धिक जीवोंकी प्ररूपणा ओधके समान है ॥ २७५॥

अभवसिद्धिएसु पंचणाणावरणीय - णवदंसणावरणीय - सादासाद - मिच्छत्त-सोलस-कसाय-णवणोकसाय - चदुआउ - चदुगइ - पंचजादि - ओरालिय - वेडव्विय - तेजा-कम्मइयसरीर-छसंठाण-ओरालिय-वेडव्वियअंगोवंग - छसंघडण-वण्ण-गंध-रस-फास - चत्तारिआणुपुच्वी-अगुरु-वलहुव-उवघाद-परघाद-उस्सास-आदाचुज्जोव - दोविहायगइ - तस-बादर - थावर-सुहुम-पज्जच-अपज्जत्त-पत्तेय-साहारणसरीर - थिराथिर-सुहासुह - सुभग-दुभग-सुस्सर - दुस्सर-आदेज्ज-अणा-देज्ज-जसिकत्ति-अजसिकत्ति-णिमिण-णीचुच्चागोद-पंचंतराइयाणं को बंधो को अवंधो ? ॥

अभव्यसिद्धिक जीवोंमें पांच ज्ञानावरणीय, नौ दर्शनावरणीय, साता व असाता वेदनीय, मिथ्यात्व, सोलह क्षणय, नौ नोक्षणय, चार आयु, चार गितयां, पांच जातियां, औदारिक, वैक्रियिक, तैजस व कार्मण शरीर, छह संस्थान, औदारिक व वैक्रियिक अंगोपांग, छह संहनन, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, चार आनुपूर्वी, अगुरुलघु, उपधात, परधात, उच्छ्वास, आताप, उद्योत, दो विहायोगितयां, त्रस, बादर, स्थावर, सूक्ष्म, पर्याप्त, अपर्याप्त, प्रत्येकशरीर, साधारणशरीर, स्थिर, अस्थिर, शुभ, अशुभ, सुभग, दुर्भग, सुस्वर, दु:स्वर, आदेय, अनादेय, यशःकीर्ति, अयशःकीर्ति, निर्माण, नीच व उच्चगोत्र और पांच अन्तराय; इनका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है १॥ २७६॥

सच्चे एदे बंघा, अबंघा णित्थ ॥ २७७ ॥

ये सभी बन्धक हैं, अबन्धक नहीं हैं ॥ २७७ ॥

सम्मत्ताणुवादेण सम्माइद्वीसु खड्यसम्माइद्वीसु आभिणिबोहियणाणिभंगो।।२७८।। सम्यक्त्वमार्गणानुसार सम्यग्दछि और क्षायिकसम्यग्दछि जीवोंमें प्रकृत प्ररूपणा आभिनि-बोधिकज्ञानियोंके समान है।। २७८।।

णवरि सादावेदणीयस्स को वंधो को अवंधो ? ।। २७९ ।।

विशेषता यह है कि सातावेदनीयका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ? ॥२७९॥

असंजदसम्माइद्विप्पहुडि जाव सजोगिकेवली बंधा, सजोगिकेवलिअद्धाए चरिम-समयं गंतूण बंधो वोन्छिज्जिद । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ २८० ॥

असंयतसम्यग्दष्टिंसे छेकर सयोगिकेवली तक बन्धक हैं, सजोगकेवलीकालके अन्तिम समयमें जाकर बन्ध ब्युछित्र होता है १ ये बन्धक हैं, शेष अवन्धक हैं ॥ २८० ॥

वेदयसम्मादिद्वीसु पंचणाणावरणीय - छदंसणावरणीय - सादावेदणीय-चउसंजलण-पुरिसवेद-हस्स-रदि-भय-दुगुंच्छा-देवगदि-पंचिदियजादि-वेउव्यिय-तेजा - कम्मइयसरीर-समच- उरससंठाण-वेउव्वियअंगोवंग-वण्ण-गंध-रस-फास-देवगइपाओग्गाणुपुव्वी - अगुक्रलहुव-उवघाद-परघाद-उस्सास-पसत्थविहायगइ-तस-बादर-पञ्जत्त-पत्तेयसरीर-धिर-सुभ-सुभग-सुस्वर-आदेज्ज-जसिकत्ती-णिमिण-तित्थयरुच्चागोद-पंचंतराइयाणं को वंधो को अवंधो ? ॥ २८१ ॥

वेदकसम्यग्दिष्टियोंमें पांच ज्ञानावरणीय, छह दर्शनावरणीय, सातावेदनीय, चार संज्वलन, पुरूषवेद, हास्य, रित, भय, जुगुप्सा, देवगित, पंचेन्द्रिय ज्ञाति, वैक्रियिक, तैजस व कार्मण शरीर, समचतुरस्रसंस्थान, वैक्रियिक शरीरांगोपांग, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, देवगितप्रायोग्यानुपूर्वी, अगुरुलघु, उपन्नात, परधात, उच्छ्वास, प्रशस्तविहायोगिति, त्रस, बादर, पर्याप्त, प्रत्येकशरीर, स्थिर, शुभ, सुभग, सुस्वर, आदेय, यशःकीर्ति, निर्माण, तीर्थंकर, उच्चगोत्र और पांच अन्तराय; इनका कौन बन्धक है और कौन अबन्वक है ।। २८१।।

असंजदसम्मादिद्विष्पहुडि जाव अप्पमत्तसंजदा बंघा। एदे बंघा, अबंघा णित्थ ॥ असंयतसम्यग्दिष्टिसे लेकर अप्रमत्तसंयत तक बन्धक हैं। ये बन्धक हैं। अबन्धक नहीं हैं॥ २८२॥

असादावेदणीय - अरदि - सोग - अथिर - असुह - अजसिकत्तिणामाणं को बंधो को अबंधो १ ॥ २८३ ॥

असातात्रेदनीय, अरित, शोक, अस्थिर, अशुभ, और अयशःकीर्ति नामकर्मका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ? ॥ २८२ ॥

असंजदसम्मादिद्विष्पहुढि जाव पमत्तसंजदा बंधा। एदे बंधा, अवसेसा अवंधा।। असंपतसम्पग्दिष्टेसे लेकर प्रमत्तसंयत तक बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं।। २८४॥

अपच्चाक्खाणावरणीयकोह-माण-माया-लोह-मणुस्साउ-मणुसगइ - ओरालियसरीर-ओरालियसरीरअंगोवंग-वज्जरिसहसंघडण-मणुसाणुपुर्व्वीणामाणं को बंधो को अबंधो ? ॥

अप्रत्याख्यानावरणीय क्रोध, मान, माया व लोभ, मनुष्यायु, मनुष्यगति, औदारिकशरीर, औदारिकशरीरांगोपांग, वजर्षभसंहनन और मनुष्यानुपूर्वी नामकर्मका कौन बन्धक है और कौन अवन्धक है है। २८५॥

असंजदसम्मादिद्वी बंघा । एदे बंघा, अवसेसा अबंघा ॥ २८६ ॥ असंपतसम्पग्दिष्ट बन्धक हैं । ये बन्धक हैं, शेष, अबन्धक हैं ॥ २८६ ॥ पच्चक्खाणावरणीयकोह-माण-माया-लोभाणं को बंघो को अबंघो १ ॥ २८७ ॥ प्रत्याख्यानावरणीय क्रोध, मान, माया और लोभका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है १ ॥ २८७ ॥

छ. ६४

असंजदसम्मादिष्टी संजदासंजदा बंधा। एदे बंधा, अवसेसा अबंधा।। २८८।। असंयतसम्यग्दिष्ट और संयतासंयत बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, रोष अबन्धक हैं।।२८८॥ देवाउअस्स को बंधो को अबंधो ?।। २८९।।

देवायुका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है 🕬 २८९ ॥

असंजदसम्मादिष्टिप्पहुिंड जाव अप्यमत्तसंजदा बंघा। अप्यमत्तद्वाए संखेज्जे भागे गंतूण बंधो वोच्छिज्जदि। एदे वंघा, अवसेसा अबंघा॥ २९०॥

असंयतसम्यग्दिष्टिसं लेकर अप्रमत्तसंयत तक बन्धक हैं। अप्रमत्तकालके संख्यात बहुभाग जाकर बन्ध व्युच्छित्र होता है। ये बन्धक है, शेष अबन्धक हैं ?॥ २९०॥

आहारसरीर-आहारसरीरअंगोवंगणामाणं को बंधो को अबंधो ? ॥ २९१ ॥

आहारकशरीर और आहारकशरीरांगोपांग नामकमोंका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ? ॥ २९१ ॥

> अप्पमत्तसंजदा बंधा । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ २९२ ॥ अप्रमत्तसंयत बन्धक हैं । ये बन्धक है, शेष अबन्धक हैं ॥ २९२ ॥

उत्रसमसम्मादिद्वीसु पंचणाणावरणीय - चउदंसणावरणीय - जसिकत्ति - उच्चागोद-पंचंतराइयाणं को बंधो को अबंधो ? ॥ २९३ ॥

उपशमसम्यग्दृष्टि जीवोंमें पांच ज्ञानावरणीय, चार दर्शनावरणीय, यशःकीर्ति, उच्चगोत्र और पांच अन्तरायका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है !॥ २९३ ॥

असंजदसम्मादिहिप्यहुिं जान सुहुमसांपराइयउनसमा बंघा । सुहुमसांपराइय-उनसमद्धाए चरिमसमयं गंतूण बंधो नोच्छिज्जदि । एदे बंधा, अन्सेसा अबंधा ॥ २९४ ॥

असंयतसम्यग्दिष्टिसे लेकर सूक्ष्मसाम्परायिक उपशमक तक बन्धक हैं। सूक्ष्मसाम्परायिक उपशमककालके अन्तिम समयमें जाकर बन्ध ब्युच्छित्र होता है। ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं॥

णिहा-पयलाणं को बंधो को अबंधो ? ॥ २९५ ॥

निदा और प्रचलाका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ? ॥ २९५ ॥

असंजदसम्मादिद्विष्पहुिं जाव अपुव्यकरणउवसमा बंधा । अपुव्यकरणउवसमद्भाए संखेज्जदिमं भागं गंतूण बंधो वोच्छिज्जदि । एदे बंधा, अबसेसा अबंधा ॥ २९६ ॥

असंयतसम्यग्दिष्टिसे लेकर अपूर्वकरण उपशमक तक बन्धक हैं। अपूर्वकरण उपशम-कालका संख्यातत्रां भाग जाकर बन्ध न्युच्छिन होता है। ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं ॥२९६॥

सादावेदणीयस्स को बंधो को अबंधो ? ॥ २९७ ॥

साताबेदनीयका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ! ॥ २९७ ॥

असंजदसम्मादिष्टिप्पहुडि जात्र उनसंतकसाय-नीयराग-छदुमत्था नंधा। एदे नंधा, अनंधा गत्थि ॥ २९८ ॥

असंयतसम्यग्दृष्टिसे लेकर उपशान्तकषाय वीतराग-छद्मरथ तक बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, अबन्धक नहीं हैं ॥ २९८॥

असादावेदणीय - अरदि - सोग - अधिर - असुह - अजसिकत्तिणामाणं को वंधो को अवंधो ? ॥ २९९ ॥

असातावेदनीय, अरित, शोक, अस्थिर, अशुभ, और अयशःकीर्ति नामकर्मका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक हैं ? ॥ २९९ ॥

असंजदसम्मादिद्विष्पहुंि जाव पमत्तसंजदा बंधा। एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ असंयतसम्यग्दिष्टेसे लेकर प्रमत्तसंयत तक बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं॥ ३००॥

अपञ्चक्खाणावरणीयमोहिणाणिभंगो ॥३०१॥ णवरि आउवं णितथ ॥३०२॥ अप्रत्याख्यानावरणीय चतुष्क आदिकी प्ररूपणा अवधिज्ञानियोंके समान है॥३०१॥ विशेष इतना है कि उनके आयुकर्मका बन्ध सम्भव नहीं है॥३०२॥

पच्चक्खाणावरणचउक्कस्स को बंधो को अबंधो १ ॥ ३०३ ॥ प्रत्याख्यानावरणचतुष्कका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ॥ ३०३ ॥ असंजदसम्मादिद्वी संजदासंजदा बंधा । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ ३०४ ॥ असंयतसम्यन्दि और संयतासंयत बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं ॥३०४॥ पुरिसवेद-कोधसंजरुणाणं को बंधो को अबंधो १ ॥ ३०५ ॥ पुरुषवेद और संज्वलक्कोधका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है १ ॥ ३०५ ॥

असंजदसम्मादिद्विषहुि जाव अणियद्वी उवसमा बंधा। अणियद्विउवसमद्वाए सेसे संखेज्जे भागे गंतूण बंधो वोच्छिज्जदि। एदे बंधा, अवसेसा अबंधा॥ ३०६॥

असंयतसम्यग्दष्टिसे छेकर अनिवृत्तिकरण उपशमक तक बन्धक हैं। अनिवृत्तिकरण उपशमककालके शेषमें संख्यात बहुभाग जाकर बन्ध ब्युछिन होता है। ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं॥

माण-मायासंजलणाणं को बंधो को अबंधो ? ॥ ३०७ ॥

संज्वलन मान और मायाका कौन बन्धक है और कौन अवन्धक है ? ॥ ३०७ ॥

असंजदसम्मादिद्विष्पहुडि जाव अणियद्वी उवसमा बंघा । अणियद्विउत्रसमद्धाए सेसे सेसे संखेज्जे भागे गंतूण बंधो बोच्छिज्जदि । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ ३०८ ॥ असंयतसम्यग्दिष्टिसं लेकर अनिवृत्तिकरण उपशमक तक बन्धक हैं। अनिवृत्तिकरण उपशमककालके शेषके शेषके सेषमें संख्यात बहुभाग जाकर बन्ध ब्युच्छिन्न होता है। ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं ॥ ३०८ ॥

लोभसंजलणस्य को बंधो को अबंधो ? ॥ ३०९ ॥

संज्वलन लोभका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है : ॥ ३०९ ॥

असंजदसम्मादिष्टिप्पहुडि जाव अणियट्टी उवसमा बंधा । अणियट्टिउवसमद्धाए चरिमसमयं गंतूण बंधो वोच्छिज्जदि । एदे बंधा, अबसेसा अबंधा ॥ ३१० ॥

असंयतसम्यग्दष्टिसे लेकर अनिवृत्तिकरण उपरामक तक बन्धक हैं। अनिवृत्तिकरण उपरामककालके अन्तिम समयमें जाकर बन्ध ब्युच्छिन्न होता है। ये बन्धक हैं, रोष अबन्धक हैं॥

हस्स-रदि-भय-दुर्गुछाणं को वंधो को अवंधो ? ॥ ३११ ॥

हास्य, रति, भय और जुगुप्साका कौन बन्धक है और कौन अबन्धक है ? ॥ ३११॥

असंजदसम्माइडिप्पहुडि जाव अपुव्यकरणउवसमा बंघा । अपुव्यकरणुवसमद्धाए चरिमसमयं गंतूण बंघो वोच्छिज्जदि । एदे बंघा, अवसेसा अबंघा ॥ ३१२ ॥

असंयतसम्यग्दिष्टिसे लेकर अपूर्वकरण उपशमक तक बन्धक हैं। अपूर्वकरण उपशम-कालके अन्तिम समयको प्राप्त होकर बन्ध न्युच्छिन्न होता है। ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं।।

देवगइ-पंचिंदियजादि- वेउव्विय-तेजा - कम्मइयसरीर - समचउरससंठाण - वेउव्विय-अंगोवंग-वण्ण-गंध-रस-फास-देवाणुपुव्वी-अगुरुअलहुअ-उवघाद-परघाद - उस्सास-पसत्थविहाय-गदि-तस-बादर-पञ्जत्त-पत्तेयसरीर-थिर-सुभ-सुभग-सुस्सर - आदेज्ज - णिमिणं-तित्थयरणामाणं को बंधो को अबंधो ? ॥ ३१३ ॥

देवगति, पंचेन्द्रिय जाति, वैक्रियिक, तैजस व कार्मणशरीर, समचतुरस्रसंस्थान, वैक्रियिक-शरीरांगोपांग, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, देवानुपूर्वी, अगुरुल्ख, उपघात, परघात, उच्छ्वास, प्रशस्त विद्यायोगति, त्रस, बादर पर्याप्त, प्रत्येकशरीर, स्थिर, शुभ, सुभग, सुस्वर, आदेय, निर्माण और तीर्थंकर नामकर्मका कौन बन्धक है और कौन अवन्धक है ? ॥ ३१३ ॥

असंजदसम्मादिहिप्पहुंडि जाव अपुव्यकरण उवसमा बंधा । अपुव्यकरणवसमद्धाए संखेज्जे भागे गंतूण बंधो वोच्छिज्जदि । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ ३१४ ॥

असंयतसम्यग्दष्टिसे लेकर अपूर्वकरण उपशमक तक बन्धक हैं। अपूर्वकरण उपशम-कालके संख्यात बहुमाग जाकर बन्ध व्युक्छित्न होता है। ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं ॥३१४॥

> आहारसरीर-आहारसरीरअंगोवंगाणं को बंघो । को अवंघो ।। ३१५ ।। आहारकशरीर और आहारकशरीरांगोपांगका कौन बन्धक है और कौन अवन्धक है ? ॥

अप्पमत्तापुव्यकरणउवसमा बंधा । अपुव्यकरणुवसमद्धाए संखेज्जे भागे गंतूण बंधो वोच्छिज्जदि । एदे बंधा, अवसेसा अबंधा ॥ ३१६ ॥

अप्रमत्त और अपूर्वकरण उपरामक बन्धक हैं । अपूर्वकरण उपरामकालके संख्यात बहुभाग जाकर बन्ध व्युच्छित होता है । ये बन्धक हैं, रोष<sup>्</sup>अबन्धक हैं ॥ २१६ ॥

सासगसम्मादिद्वी मदिअण्णाणिभंगो ॥ ३१७॥ सम्मामिच्छाइद्वी असंजदभंगो ॥ सासादनसम्यग्दिष्टयोंकी प्ररूपणा मतिअज्ञानियोंके समान है ॥ ३१७॥ सम्यग्मिथ्या- दिष्टयोंकी प्ररूपणा असंयतोंके समान है ॥ ३१८॥

मिच्छाइद्रीणमभवसिद्धिय भंगो ॥ ३१९ ॥

मिध्यादृष्टि जीवोंकी प्ररूपणा अभव्यसिद्धिक जीवोंके समान है ॥ ३१९ ॥

सिणयाणुवादेण सण्णीस जाव तित्थयरे ति ओघर्मगो ॥ ३२० ॥

संज्ञीमार्गणानुसार संज्ञी जीवोंमें तीर्थंकर प्रकृति तक प्रकृत प्ररूपणा ओघके समान है ॥ णवरि विसेसो सादावेदणीयस्स चक्खदंसणिभंगो ॥ ३२१ ॥

विशेषता इतनी है कि सातावेदनीयकी प्ररूपणा चक्षुदर्शनियोंके समान है ॥ ३२१ ॥ असण्णीस अभवसिद्धियभंगो ॥ ३२२ ॥

असंज्ञी जीवोंमें प्रकृत प्ररूपणा अभव्यसिद्धिक जीवोंके समान है ॥ ३२२ ॥
आहाराणुवादेण आहारएसु ओयं ॥३२३॥ अणाहारएसु कम्मइयभंगो ॥३२४॥
आहारमार्गणानुसार आहारक जीवोंकी प्ररूपणा ओवके समान है ॥३२३॥ अनाहारकोंकी
प्ररूपणा कार्मणकाययोगियोंके समान है ॥ ३२४॥

॥ इस प्रकार बन्धस्वामित्वविचयानुगम समाप्त हुआ ॥ ३ ॥

-----



## सिरि-भगवंत-पुष्फदंत-भूदबलि-पणीदो

# छक्खंडागमो

तस्स

## ४. चउत्थे संडे वेयणामहाधियारे कदिआणियोगदारं

कृति व वेदना आदि चौबीस अनुयोगद्वारों स्वरूप महाकर्मप्रकृतिप्रामृतके प्रारम्भमें श्री गौतम गणधरके द्वारा जो मंगल किया गया था उसे वहांसे लेकर भगवान् भूतवली महारक यहां वेदना महाधिकारके प्रारम्भमें स्थापित करते हुए सर्व प्रथम जिनोंको नमस्कार करते हैं—

#### णमो जिणाणं ॥ १ ॥

जिनोंको नमस्कार हो ॥ १ ॥

जिन नाम, स्थापना, द्रव्य और भावके भेदसे चार प्रकारके हैं। उनमें 'जिन ' यह शब्द नामजिन है। स्थापना जिन सद्भावस्थापना और असद्भावस्थापनाके भेदसे दो प्रकारके हैं। जिन भगवान्के आकाररुपसे स्थित-द्रव्य सद्भावस्थापनाजिन है। उस आकारसे रहित जिस द्रव्यमें जिन भगवान्की कत्यना की जाती है वह असद्भावस्थापनाजिन है।

द्रव्यजिन आगम और नाआगमके भेदसे दो प्रकारके हैं। जो जीव जिनप्रामृतका ज्ञाता होकरभी वर्तमानमें तद्विषयक उपयोगसे रहित होता है वह आगमद्रव्यजिन कहलाता है। नोआगमद्रव्यजिन ज्ञायकशरीर, भावी और तद्व्यतिरिक्तके भेदसे तीन प्रकारके हैं। उनमें ज्ञायकशरीर नोआगमद्रव्यजिन मावी, वर्तमान और समुज्ज्ञितके भेदसे तीन प्रकारके हैं। भविष्य कालमें जिन पर्यायसे परिणत होनेवाळा भावी द्रव्य जिन कहा जाता है। तद्व्यतिरिक्त द्रव्यजिन सचित्त, अचित्त और तदुभयके भेदसे तीन प्रकारके हैं। इनमें ऊंट, बोड़ा और हाथियों आदि के विजेता सचित्त द्रव्यजिन तथा हिरण्य, सुवर्ण, मांण और मोती आदिकोंके विजेता अचित्तद्रव्यजिन कहे जाते हैं। सुवर्ण आदिसे निर्मित आभूपणोंसहित कन्यादिकोंके विजेताओंको सचित्ताचित्त द्रव्यजिन जानना चाहिये।

आगम और नोआगमके भेदसे भावजिन दो प्रकारके हैं। उनमें जिनप्राभृतका जानकार होकर वर्तमानमें तिद्विषयक उपयोगसे संयुक्त जीव आगमभाव जिन है। नो आगमभावजिन उपयुक्त और तत्परिणतके भेदसे दो प्रकारके हैं। इनमें जिनस्वरूपको ग्रहण करनेवाले ज्ञानसे परिणत जीवको उपयुक्त भावजिन तथा जिमपर्यायसे परिणत जीवको तत्परिणत भावजिन जानना चाहिये। इन सब जिन भेदोंमें यहां तत्परिणतभावजिन और स्थापनाजिनको नमस्कार किया गया है।

स्थापना जिनमें चूंकि तत्परिणतभावजिनके उन गुणोंका अध्यारोप किया जाता है, अतएव उनको नमस्कार करना भी मंगलकारक है। मंगलका अर्थ पाप-मलका गालन होता है। सो वह मंगलकार्ति विशुद्ध परिणामोंके अनुसार जिस प्रकार तत्परिणतभावजिनको नमस्कार करनेसे होता है उसी प्रकार स्थापनानिक्षेपके आश्रयसे जिनमें तत्परिणतभावजिनके गुणोंका अध्यारोप किया गया है उन जिनप्रतिमाओंको भी नमस्कार आदिके करनेसे सम्भव है। जिन तो यथार्थमें वीतराग हैं, अतएव वे स्वयं किसीके पाप-मलका विनाश नहीं करते हैं, किन्तु उनके आश्रयसे स्तोताके परिणामोंके अनुसार उसके पापका विनाश स्वयमेव होता है।

यहां 'जिन' शब्दसे पांचों ही परमेष्ठियोंका ग्रहण समझना चाहिये कारण यह कि सकलिन और देशजिनके भेदसे जिन दो प्रकारके हैं। इनमें जो घातिया कर्मोंका क्षय कर चुके हैं वे अरहन्त और सिद्ध तो सकलिजन कहे जाते हैं। साथही आचार्य, उपाध्याय और साधुभी तीत्र काया, इन्द्रिय एवं मोहके जीत लेनेके कारण देशजिन माने गये हैं।

#### णमो ओहिजिणाणं ॥ २ ॥

अवधिजिनोंको नमस्कार हो ॥ २ ॥

गुण और गुणीमें अभेदकी विवक्षांसे यहां 'अविधि' शब्दसे अविधिशानियोंको प्रहण किया गया है। जो महर्षि सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यकचारित्र स्वरूप रत्नत्रयके साथ देशाविधके धारक हैं उन महर्त्रियोंको नमस्कार है, यह सूत्रका अभिप्राय समज्ञना चाहिये।

#### णमो परमोहिजिलालं ॥ ३ ॥

परमावधिजिनोंको नमस्कार हो ॥ ३ ॥

देशाविष, परमाविष और सर्वाविषके भेदसे अविधिक्तान तीन प्रकारका है। इनमेंसे देशाविषके धारक जिनोंको पूर्वसूत्रमें नमस्कार करके अब इस सूत्रके द्वारा परमाविषके धारक जिनोंको नमस्कार किया जा रहा है। परम शब्दका अर्थ श्रेष्ठ या उत्कृष्ट होता है। तद्तुसार जो देशाविषकी अपेक्षा उत्कृष्ट अविधिक्ता धारक महर्षि हैं उनको इस सूत्रके द्वारा नमस्कार किया जा रहा है।

यह परमाविश्वान चूंकि देशाविकी अपेक्षा महान् विषयवाला होकर मनःपर्ययद्वानके समान संयत मनुष्यों में ही उत्पन्न होता है, अपने उत्पन्न होनेके भवमें ही केवल्ज्ञानकी उत्पत्तिका कारण है, और अप्रतिपाती अर्थात् सम्यक्त्व व चारित्रसे च्युत होकर मिथ्यात्व एवं असंयमको प्राप्त होनेवाला भी नहीं हैं; इसलिये उसे देशाविकी अपेक्षा श्रेष्ठ समझना चाहिये।

#### णमो सन्त्रोहिजिणाणं ॥ ४ ॥

जो अवधिज्ञान सबको विषय करनेवाळा है वह सर्वावधि कहा जाता है। उस सर्वावधिके धारक जिनोंको नमस्कार हो॥ ४॥

यहां 'सर्व ' शब्दसे समस्त द्रव्योंको प्रहण न करके उनके एक देशभूत रूपी (पुद्गल) द्रव्यकोही प्रहण करना चाहिये। कारण यह कि अवधिज्ञानका विषयरूपी द्रव्य है, अरूपी द्रव्य उसका विषय नहीं है।

## णमो अणंतोहिजिणाणं ॥ ५ ॥

अनन्तात्रधिजिनोंको नमस्कार हो ॥ ५ ॥

जिस ज्ञानका विषयकी अपेक्षा अन्त और अवधि नहीं है उस अनन्त व निरविधि ज्ञानस्वरूप जिनोंको इस सूत्रके द्वारा नमस्कार किया गया है।

## णमो कोट्टबुद्धीणं ॥ ६ ॥

कोष्टबुद्धिके धारक जिनोंको नमस्कार हो ॥ ६ ॥

कोष्ठ नाम कुठिया (मिट्टीसे निर्मित एक धान्य रखनेका पात्र विशेष) का है। जिस प्रकार कोष्ठ गेहूं जो आदि अनेक प्रकारके अनाजोंक धारण करनेमें समर्थ होता है उसी प्रकार जो बुद्धि समस्त द्रव्य-पर्यायोंके प्रहणमें समर्थ होती है वह कोष्ठ बुद्धि कही जाती है। इस कोष्ठबुद्धिसे संयुक्त जिनोंको नमस्कार हो। यद्यपि सूत्र में 'जिन' पद नहीं है, फिर भी यहां तथा आगे भी पूर्वसूत्रोंसे उसकी अनुवृत्ति लेना चाहिये।

## णमो बीजबुद्धीणं ॥ ७ ॥

बीजबुद्धिके धारक जिनोंको नमस्कार हो ॥ ७ ॥

जिस प्रकार बीज मूल, अंकुर, पत्र, पारे और स्कन्ध आदिकोंका आधार होता है उसी प्रकार जो पद बारह अंगोंके अर्थका आधार भूत होता है वह बीज तुल्य होनेंसें बीज कहा जाता है। इस बीज पदको विषय करनेवाले मितज्ञानकी भी कार्यमें कारणके उपचारसे 'बीज' संज्ञा है। ताल्प्य यह कि जो बुद्धि संख्यात पदोंके द्वारा अनन्त अर्थीसे सम्बद्ध उस बीज पदको प्रहण करती है उसे बीजबुद्धि समझना चाहिये। जिस प्रकार उत्तम रीतिसे जोती गई उपजाऊ भूमिमें योग्य काल आदिरूप सामग्रीकी सहायतासे बोया गया बीज प्रचुर धान्यको उत्पन्न करता है उसी प्रकार नोइन्द्रियावरण, श्रुतज्ञानावरण और वीर्यान्तरायके क्षयोपशमकी अधिकतासे प्राप्त हुई इस बीज बुद्धिके आश्रयसे जीव किसी एक ही बीजपदको ग्रहण करके उसके आश्रयसे अनेक पदार्थोंके प्रहणमें समर्थ होता है। ऐसी बीजबुद्धिके धारक जिनोंको नमस्कार है, यह सूत्रका अभिप्राय है।

## णमो पदाणुसारीणं ॥ ८ ॥

पदानुसारी ऋदिने धारक जिनोंको नमस्कार हो ॥ ८ ॥

पद श्रमाणपद और मध्यमपद आदिके भेदसे अनेक प्रकारका है। उनमेंसे यहां श्रमाण और मध्यम आदि पदोंका प्रयोजन न होनेसे बीजपदको प्रहण करना चाहिये। जो बुद्धिपदका अनुसरण या अनुकरण करती है वह पदानुसारी बुद्धि कही जाती है। अभिप्राय यह कि बीज- बुद्धिसे बीजपदको जानकर यहां यह इन अक्षरोंका छिंग होता है और इनका नहीं; इस प्रकार विचार करके जो बुद्धि समस्त श्रुतके अक्षर-पदोंको प्रहण किया करती है उसे पदानुसारी बुद्धि समझना चाहिये। वह पदानुसारी बुद्धि अनुसारी, प्रतिसारी और तदुभयसारीके भेदसे तीन प्रकारकी है। जो बुद्धि बीजपदसे अधरतन पदोंको ही बीजपदिश्यत छिंगसे जानती है वह प्रतिसारी बुद्धि कही जाती है। जो इसके विपरीत उससे उपरिम पदोंको ही जानती है वह अनुसारी बुद्धि कहछाती है। जो उक्त बीजपदके पार्श्वभागोंमें स्थित पदोंको नियमसे अथवा विना नियम भी जानती है उसे तदुभयसारी बुद्धि जानना चाहिये। यहां इन पदानुसारी जिनोंको नमस्कार किया गया है।

#### णमो संभिष्णसोदाराणं ॥ ९ ॥

संभिन्न श्रोता जिनोंको नमस्कार हो ॥ ९ ॥

जो श्रोत्रेन्द्रिय श्रुतज्ञानात्ररण और वीर्यान्तरायके प्रकृष्ट क्षयोपशमसे अनेक अक्षरात्मक और अनक्षरात्मक शब्दोंको एक साथ प्रहण कर सकते हैं व संभिन्नश्रोता कहलाते हैं । व बारह योजन लंबे और नौ योजन चौड़े चक्रवर्तीके कटकमें स्थित हाथी, घोड़ा, ऊंट और मनुष्य आदिके एक साथ उत्पन्न हुए अक्षरात्मक और अनक्षरात्मक शब्दोंको पृथक् पृथक् समान समयमें ही प्रहण करनेमें समर्थ होते हैं, ऐसे संभिन्नश्रोता यदि चार अक्षौहिणीके हाथी व घोड़ा आदि अपनी भाषामें एक साथ बोळते हैं तो उनके शब्दोंको अलग अलग एक साथ सुनकर उनका उत्तर दे सकते हैं। उन संभिन्नश्रोता जिनोंको नमस्कार हो।

#### षमो उजुमदीणं ॥ १० ॥

ऋजुमतिमनःपर्ययज्ञानियोंको नमस्कार हो ॥ १०॥

ऋजुका अर्थ सरल या वऋतासे रहित होता है। मितसे अभिप्राय दूसरेकी मित (विचारकोटि) स्थित पदार्थका है। इससे यह अभिप्राय हुआ कि जो सरलतापूर्वक दूसरेके मनोगत, वचनगत और कायगत पदार्थको जानते हैं वे ऋजुमितमन:पर्ययज्ञानी कहलाते हैं। ये ऋजुमितमन:पर्ययज्ञानी द्रव्यकी अपेक्षा जधन्यसे औदारिक शरीरकी एक समयमें होनेवाली निर्जराको तथा उत्कर्षसे चक्षुइन्द्रियकी एक समयमें निर्जराको जानते हैं। क्षेत्रकी अपेक्षा वे जधन्यसे गव्यूतिपृथक्त्व (३ कोससे ९ कोस तक) और उत्कर्षसे योजनपृथक्त्व प्रमाण क्षेत्रवर्ती अर्थको जानते हैं। कालकी अपेक्षा जधन्यसे अतीत व अनागत इन दो भवों (वर्तमान भवके साथ तीन भवों) और उत्कर्षसे सात भवों (वर्तमान भवके साथ तीन भवों) और उत्कर्षसे सात भवों (वर्तमान भवके साथ अठ भवों) को जानते हैं। भावकी अपेक्षा वे जधन्यसे जधन्य द्रव्यवर्ती और उत्कर्षसे उत्कृष्ट द्रव्यवर्ती तरप्रायोग्य असंख्यातवे भाग मात्र भावों (पर्यायों) को

जानते हैं। जघन्यके ऊपर और उत्कृष्टके नीचे सब मध्यम विकल्प समझने चाहिये। उन ऋजुमित-मनःपर्ययक्षानी जिनोंको नमस्कार हो।

#### णमो विउलमदीणं ॥ ११ ॥

विपुलमति-मनःपर्ययज्ञानी जिनोंको नमस्कार हो ॥ ११ ॥

विपुल शब्दका अर्थ विस्तृत होता है। इससे यह अभिप्राय हुआ कि जो सरलता, कुटिलता और उभय स्वरूपसे भी दूसरेके मनोगत, वचनगत एवं कायगत पदार्थको जानते हैं वे विपुलमितमन पर्ययद्वानी कहलाते हैं। वे द्रव्यकी अपेक्षा जघन्यसे एक समयरूप इन्द्रियनिर्जराको तथा उत्कर्षसे मनोद्रव्यवर्गणाके अनन्तवें भागको जानते हैं। क्षेत्रकी अपेक्षा वे जघन्यसे योजन-पृथक्तरूप क्षेत्रके भीतर तथा उत्कर्षसे घनफलरूप पैतालीस लाख योजनप्रमाण मनुष्य क्षेत्रके भीतर स्थित वस्तुको जानते हैं। कालकी अपेक्षा वे जघन्यसे सात-आठ भवोंको तथा उत्कर्षसे असंख्यात भवोंको जानते हैं। भावकी अपेक्षा वे अपने विषयभूत द्रव्यकी असंख्यात पर्यायोंको जानते हैं। इस प्रकारके विपुलमितमन:पर्ययद्वानी जिनोंको नमस्कार हो।

## णमो दसपुव्वियाणं ॥ १२ ॥

दशपूर्वी जिनोंको नमस्कार हो ॥ १२ ॥

ये दशपूर्वी भिन्न और अभिन्नके भेदसे दो प्रकारके हैं। उनमें ग्यारह अंगोंको पढ़कर तत्पश्चात् परिकर्म, सूत्र, प्रथमानुयोग, पूर्वगत और चूलिका; इन पांच अधिकारोंमें विभक्त दृष्टिवादके पढ़ते समय उत्पादपूर्व आदिके क्रमसे दसवें विद्यानुप्रवादपूर्वके समाप्त होनेपर जब तथा सात सौ क्षुद्र विद्यायें सिद्ध होकर 'भगवन्, क्या आज्ञा देते हैं?' ऐसा कहती हुई उपस्थित होती हैं तब जो उन सब विद्याओंके लोभको प्राप्त होता है वह भिन्नदशपूर्वी कहा जाता है। किन्तु जो कर्म-क्षयका अभिलाषी होनेसे उनके विषयमें जो लोभको नहीं प्राप्त होता है वह अभिन्नदशपूर्वी कहलाता है। उनमें यहां अभिन्नदशपूर्वी जिनोंको नमस्कार किया गया है।

#### णमो चोदसपुव्यियाणं ॥ १३ ॥

चौदहपूर्वी श्रुतकेवली जिनोंको नमस्कार हो ॥ १३ ॥

## णमो अद्वंगमहाणिमित्तकुसलाणं ॥ १४ ॥

अष्टांग महानिमित्तोंमें कुशलताको प्राप्त हुए जिनोंको नमस्कार हो ॥ १४ ॥

वे अष्टांगनिमित्त ये हैं – अंग, स्वर, व्यञ्जन, लक्षण, छिन्न, भौम, स्वप्न और अन्तरिक्ष ।

१. मनुष्य और तिर्यंचोंके अंग-प्रत्यंगोंके साथ उनकी वात-पित्तादि प्रकृति, सात धातुओं और वर्ण-रसादिको देखकर तीनों कालोंसम्बन्धी सुख-दुःखादिको जान लेना; यह अंग महानिमित्त कहलाता है। २. मनुष्य और तिर्यंचोंके अनेक प्रकारके शब्दोंको सुनकर तीनों कालों सम्बन्धी सुख-दुःखादिको जान लेनेका नाम स्वर महानिमित्त है। ३. शिर, मुख एवं कन्धे

आदिपर स्थित तिल व मशा आदिको देखकर तीनों कालों सम्बन्धी सुख-दु:खादिके जान लेनेको ब्यञ्जन महानिमित्त कहा जाता है। ४. हाथ और पांव आदिके ऊपर वर्तमान स्वस्तिक, नन्द्यावर्त, श्रीवृक्ष, शंख, चन्न, चन्द्र, सूर्य एवं कमल आदि चिह्नोंको देखकर तीर्थंकर, चन्नवर्ती एवं बलदेव आदि पदोंके ऐश्वर्यको जान लेना; यह लक्षण नामक महानिमित्त है। अभिप्राय यह कि उपर्युक्त चिन्होंमें यदि एक सौ आठ हों तो तीर्थंकर, चौंसठ हों तो चक्रवर्ती तथा बत्तीस हों तो बलदेव आदि (नारायण-प्रतिनारायण) पदोंकी प्राप्ति समझना चाहिये। ५. शरीर-छायाकी विपरीतताको तथा देव, दानव, राक्षस एवं मनुष्य-तिर्थंचोंके द्वारा छेदे गये शस्त्र, वस्त्र और आभूषण आदिको देखकर तीनों कालोंके सुख-दु:खको जानना; यह छिन्न नामका महानिमित्त है। ६. पृथिवीकी सघनता एवं स्निग्ध-रुक्ष आदि गुणोंको देखकर सोना, चांदी और तांबा आदिके अवस्थानको तथा पूर्वादि दिशाविभागसे स्थित सेना आदिको देखकर जय-पराजय आदिके जान लेनेको भौम महा-निमित्त कहा जाता है। ७. वातादि दोषोंसे रहित होकर रात्रीके अन्तिम भागमें देखे गये चन्द्र-सूर्यादिरूप शुभ तथा तैलस्नानादिरूप अशुभ स्वप्नोंको सुनकर भावी सुख-दु:खादिके जान लेनेका नाम स्वम महानिमित्त है। वह स्वम छिनस्वम और मालास्वमके भेदसे दो प्रकारका है। इनमें परस्परके सम्बन्धसे रहित जो हाथी एवं सिंह आदिका देखना है वह छिन्नस्वम कहा जाता है। जैसे-जिनमाताके द्वारा देखे जानेवाले सोलह स्वप्न । पूर्वापर घटनासे सम्बन्ध जो स्वप्न देखा जाता है वह मालास्त्रम कहलाता है। ८. सूर्य, चन्द्र, और ग्रह-नक्षत्रके उदय एवं अस्त आदिको देखकर उसके निमित्तसे सुख-दु:खादिके जान लेनेका नाम अन्तरिक्ष महानिमित्त है। जो इन आठ महानिमित्तोंमें कुशल होते हैं उनके लिये यहां नमस्कार किया गया है।

#### णमो विउव्वणपत्ताणं ॥ १५ ॥

विकियाऋदिको प्राप्त हुए जिनोंको नमस्कार हो ॥ १५ ॥

अणिमा, मिहिमा, छिमा, प्राप्ति, प्राकाम्य, ईशित्व, विशत्व और कामरूपित्व; इस प्रकारसे विक्रियाऋदि आठ प्रकारकी है। उनमें मेरू प्रमाण शरीरको संकुचित करके परमाण प्रमाण शरीरसे स्थित होना अणिमा नामक विक्रियाऋदि है। परमाणु प्रमाण शरीरको मेरू पर्वतके बराबर करनेको मिहमाऋदि कहते हैं। मेरू प्रमाण शरीरसे मकड़ीके तंतुओंपरसे चलनेमें निमित्तभूत शिक्का नाम लिया है। भूमिमें स्थित रहकर हाथसे चन्द्र व सूर्यके बिम्बको छूनेकी शक्तिको प्राप्तिऋदि कहा जाता है। कुलाचल और मेरू पर्वत सम्बन्धी पृथिवीकायिक जीवोंको बाधा न पहुंचाकर उनके भीतरसे जा सकनेका नाम प्राकाम्यऋदि है। सब जीवों तथा प्राम, नगर एवं खेड़े आदिकोंक भोगनेकी जो शक्ति उत्पन्न होती है वह ईशित्व ऋदि कही जाती है। मनुष्य, हाथी, सिंह, एवं घोड़े आदिक्षप अपनी इच्छासे विक्रिया करनेकी शक्तिका नाम विशत्वऋदि है अथवा समस्त प्राणियोंको वशमें कर सकनेका नाम विशत्वऋदि है। इच्छित रूपके प्रहण करनेकी शक्तिका नाम कामरूपित्व है। इस आठ प्रकारकी विक्रियाशिक्तेसे संयुक्त जिनोंको नमस्कार हो।

## णमो विज्जाहराणं ॥ १६ ॥

विद्याधर जिनोंको नमस्कार हो ॥ १६॥

जातिविद्या, कुलविद्या और तपविद्यांके भेदसे विद्या तीन प्रकारकी हैं। उनमें मातृपक्षसे जो विद्यायें प्राप्त होती हैं वे जातिविद्यायें तथा पितृपक्षसे प्राप्त होनेवाली विद्यायें कुलविद्यायें कहलाती हैं। महोपवासादिरूप तपश्चरणके द्वारा सिद्ध की जानेवाली विद्याओंको तपविद्यायें समझना चाहिये। ये विद्यायें जिनके होती हैं वे विद्याथर कहलाते हैं। उनमेंसे विजयार्थ पर्वतपर रहनेवाले असंयमी विद्याथरोंको छोड़कर जिन्होंने विद्याओंके परित्यागपूर्वक संयमको प्रहण कर लिया है उनको तथा जो सिद्ध हुई विद्याओंके उपयोगकी इच्छा नहीं करते हैं उन विद्याथरोंको ही यहां नमस्कार किया गया है।

#### णमो चारणाणं ॥ १७ ॥

चारण-ऋद्भिधारक जिनोंको नमस्कार हो ॥ १७ ॥

जल, जंघा, तन्तु, फल, पुष्प, बीज, आकाश और श्रेणीके मेदसे चारण-ऋद्भिधारक जिन आठ प्रकारके हैं।

उनमें जो ऋषि जलकायिक जीवोंको पीड़ा न पहुंचाकर जलको न छूते हुए इच्छानुसार भूमिके समान जलसे ऊपरसे गमन कर सकते हैं वे जलचारण कहलाते हैं। इसी प्रकारसे जो साधु तन्तु, फल, फल और बीजके ऊपरसे जा-आ सकते हैं उन्हें क्रमसे तन्तुचारण, फलचारण, पुष्पचारण और बीजचारण समझना चाहिये। भूमिमें पृथिवीकायिक जीवोंको बाधा न पहुंचा करके जो अनेक सौ योजन गमन कर सकते हैं वे जंधाचारण कहलाते हैं। धूम, अग्नि, पर्वत, वृक्ष और तन्तुसमूहके आश्रयसे जो ऋषि ऊपर चढनेकी शक्तिसे संयुक्त होते हैं वे श्रेणीचारण कहे जाते हैं। भूमिसे चार अंगुल ऊपर आकाशमें गमन करनेवाले ऋषि आकाशचारण कहलाते हैं। इन चारण-ऋषीश्वरोंकों यहां नमस्कार किया गया है।

#### णमो पण्णसमणाणं ॥ १८ ॥

प्रज्ञाश्रमणोंको नमस्कार हो ॥ १८ ॥

औत्पत्तिकी, वैनयिकी, कर्मजा और परिणामिके भेदसे प्रज्ञा चार प्रकारकी है। इनमें पूर्व जन्मसम्बन्धी चार प्रकारकी निर्मल बुद्धिके बलसे विनयपूर्वक बारह अंगोंका अवधारण करके जो प्रथमतः देवोंमें और तत्पश्चात अविनष्ट संस्कारके साथ मनुष्योंमें उत्पन्न होते हैं वे वहां पढ़ने, सुनने व पूछने आदिकी कियासे रहित होते हुए भी उक्त बुद्धिसे संयुक्त होते हैं उनकी वह बुद्धि औत्पत्तिकी कहलाती है। ऐसे औत्पत्तिप्रज्ञाश्रमण छह मासके उपवाससे कृश होते हुए भी उस बुद्धिके माहात्म्यको प्रकट करनेके लिये पूछने रूप कियामें प्रवृत्त हुए चौदहपूर्वीको भी उत्तर देते हैं। विनयपूर्वक बारह अंगोंको पढ़नेवालेके जो बुद्धि उत्पन्न होती है उसका नाम वैनयिकी प्रज्ञा है,

अथवा परोपदेशसे उत्पन्न बुद्धि भी नैनयकी प्रज्ञा कहलाती है। गुरुके उपदेशके विना तपश्चरणके बलसे जो बुद्धि उत्पन्न होती है उसका नाम कर्मजा प्रज्ञा है, अथवा औषध्सेत्राके बलसे जो उत्पन्न होती है उस बुद्धिको कर्मजा प्रज्ञा समझना चाहिये। अपनी जातिविशेषसे उत्पन्न बुद्धि परिणामिकी प्रज्ञा कही जाती है।

#### णमो आगासगामीणं ॥ १९ ॥

आकाशगामी जिनोंको नमस्कार हो ॥ १९ ॥

जिस ऋदिके प्रभावसे जीव खड़ा होकर, पद्मासन अथवा अन्य कायोत्सर्ग आदि आसनोंसे भी आकाशमें गमन कर सकता है वह आकाशगामी ऋदि कही जाती है। इस आकाशगामित्व ऋदिके धारकोंसे आकाशचारणोंमें यह विशेषता समझना चाहिये कि वे चारित्रके परिपालनमें कुशल होनेसे आकाशमें गमन करते हुए भी जीवोंको बाधा नहीं पहुंचाते हैं, तथा वे पादप्रक्षेप-पूर्वकही आकाशमें गमन किया करते हैं। किन्तु आकाशगामिनी ऋदिके धारक पद्मासन और कायोत्सर्ग आदि अनेक प्रकारके आसनोंके साथ आकाशमें गमन करते हुए जीवपीड़ा परिहारमें समर्थ नहीं होते हैं। यहां आकाशगामी जिनोंको नमस्कार किया गया है।

#### णमो आसीविसाणं ॥ २० ॥

आशीर्विष जिनोंको नमस्कार हो ॥ २० ॥

जिस ऋदिके प्रभावसे 'तेरा शिरच्छेद हो' ऐसा कहनेपर जीवका तत्काल शिर कट जाता है, 'त् मर जा' ऐसा कहनेपर जीव सहसा मर जाता है, तथा 'त् निर्विष हो जा' ऐसा कहनेपर विषपीडित प्राणी तत्क्षण निर्विष हो जाता हैं, वह आशीर्विष ऋदि कहलाती है। यहां यह विशेषता समझनी चाहिये कि इस प्रकारके वचनशक्तिसे संयुक्त जिन कभी उस ऋदिके प्रभावसे अन्य जीवोंका निग्रह-अनुग्रह नहीं किया करते हैं, क्योंकि, वैसा करनेपर उनमें जिनत्वही नहीं रह सकता है। इस सूत्रके द्वारा इस आशीर्विष ऋदिके धारक जिनोंको नमस्कार किया गया है।

## णमो दिद्विविसार्थ ॥ २१ ॥

दृष्टिविष जिनोंको नमस्कार हो ॥ २१ ॥

जिस ऋदिके प्रभावसे उत्कृष्ट तपस्वी साधुके द्वारा क्रोधपूर्ण दृष्टिसे देखा गया प्राणी तत्काल विषसे संतप्त होकर मर जाता है वह दृष्टिविषऋदि कहलाती है। यहां दृष्टि शब्दसे मनको भी प्रहण करना चाहिये। इससे दृष्टिविष ऋदिके धारक साधु चक्षुसे देखनेके समान जिसके विषयमें मर जानेका मनसे विचार भी करते हैं वह तत्काल मर जाता है, यह अभिप्राय समझना चाहिये इस दृष्टिविष ऋदिके धारक जिनोंको यहां नमस्कार किया गया है।

#### णमो उग्गतवाणं ॥ २२ ॥

उम्रतप ऋद्भिके धारक जिनोंको नमस्कार हो ॥ २२ ॥

ये उग्रतप ऋद्भिके धारक दो प्रकारके हैं— उम्रोग्रतप-ऋद्भिधारक और अवस्थित-उग्रतपऋद्भि धारक । उनमें जो एक उपवासको करके पारणा करनेके पश्चात् फिर दो उपवास करता है, पश्चात् इसी क्रमसे तीन उपवास करता हैं, इस प्रकार उत्तरोत्तर एक एक उपवासको बढ़ाते हुए अधिक वृद्धिके जीवन पर्यन्त उपवासोंको किया करता है वह साधु उम्रोग्रतप ऋद्धिका धारक माना जाता है।

जो दीक्षाके समय एक उपनासको करके पारणा करता है और तत्पश्चात् एक दिनके अन्तरसे किसी निमित्तको पाकर षष्टोपनासी हो जाता है। फिर उस षष्टोपनाससे विहार करते हुए अष्टमोपनासी हो जाता है। इस प्रकार दशम और द्वादशम आदिके क्रमसे नीचे न गिरकर जो जीवन पर्यन्त विहार करता है वह अवस्थित-उप्रतप-ऋद्धिका धारक कहा जाता है। इन दोनों तपोंका उत्कृष्ट फल मोक्षही है, अन्य स्वर्गादि तो अनुत्कृष्ट फल हैं। इन उप्रतप ऋदिधारक जिनोंको यहां नमरकार किया गया है।

#### णमो दित्ततवाणं ॥ २३ ॥

दीप्ततप-ऋद्धिधारक जिनोंको नमस्कार हो ॥ २३ ॥

जिसके प्रभावसे चतुर्थ व शरीरमें षष्टोपवासादि करते हुए साधुके अनुपर दीप्ति उत्पन्न होती है वह दीप्ततप ऋदि कहलाती है। इस ऋदिको धारण करनेवाले साधु दीप्ततप कहे जाते हैं। उन दीप्ततप ऋदिधारक जिनोंको यहां नमस्कार किया गया है।

#### णमो तत्ततवाणं ॥ २४ ॥

तप्ततप ऋदिधारक जिनोंको नमस्कार हो ॥ २४ ॥

जिस तपके द्वारा मूत्र, मल और शुक्रादि तप्त अर्थात् भस्म हो जाते हैं वह तप्ततप है। इस सूत्र द्वारा उक्त ऋदिसे सहित जिनोंको नमस्कार किया गया है।

#### णमो महातवाणं ॥ २५ ॥

महातप ऋद्भिके धारक जिनोंको नमस्कार हो ॥ २५ ॥

जो मित, श्रुत, अवधि और मनःपर्थय; इन चार ज्ञानोंके सामर्थ्यसे मन्दरपंक्ति व सिंह-निक्रीडित आदि सब प्रकारके महान् उपवासोंको किया करते हैं वे इस महातप ऋदिके धारक होते हैं। उन महातप ऋदिधारी मुनीवरोंको मन, वचन, व कायसे नमस्कार हो; यह सूत्रका अभिप्राय है।

#### णमो घोरतवाणं ॥ २६ ॥

घोरतपऋद्धि धारक जिनोंको नमस्कार हो ॥ २६ ॥

उपवासों में छह मासका उपवास, अवमोदर्य तपों में एक ग्रास, बृत्तिपरिसंख्याओं में चतुष्पथ (चौरस्ते) में भिक्षाकी प्रतिज्ञा, रसपरित्यागों में उष्ण जलयुक्त ओदनका भोजन; विविक्तशय्यासनों में बुक्त और व्याघ्र आदि हिंस्र जीवोंसे सेवित वनों में निवास; कायक्रेशों में तीव्र हिमालय आदिके अन्तर्गत देशोंमें खुळे आकाशके नीचे अथवा वृक्षमूळमें ध्यान प्रहण करना; इस प्रकारसे जो भयानक बाह्य तपोंका आचरण करते हुए दुष्कर अभ्यन्तर तपोंका भी अनुष्टान किया करते हैं वे घोरतपश्चद्विके धारक होते हैं। इन घोरतप ऋषिश्वरोंको नमस्कार हो, यह सूत्रका अभिप्राय है।

#### णमो घोरपरकमाणं ॥ २७ ॥

घोरपराक्रम ऋद्धिधारक जिनोंको नमस्कार हो ॥ २७ ॥

तीनों छोगोंका उपसंहार करने, पृथिवीतलको निगलने; समस्त समुद्रके जलको सुखाने तथा जल, अग्नि, एवं शिला-पर्वतादिके बरसानेकी शक्तिका नाम घोरपराक्रम है। उस घोरपराक्रम ऋद्भिके धारक जिनोंको नमस्कार हो, यह सूत्रका अभिग्राय है।

## णमो घोरगुणाणं ॥ २८ ॥

घोरगुण जिनोंको नमस्कार हो ॥ २८ ॥

#### णमो घोरगुणवंमचारीणं ॥ २९ ॥

अघोरगुणब्रम्हचारी जिनोंको नमस्कार हो ॥ २९ ॥

पांच महाव्रत, पांच समिति और तीन गुप्ति स्वरूप चारित्रका नाम ब्रम्ह है। अघोरका अर्थ शान्त होता है। इस प्रकारसे जो महर्षि शान्त गुणोंसे संयुक्त उस ब्रम्हका आचरण करते हैं वे अघोर ब्रम्हचारी कहलाते हैं। अभिप्राय यह है कि जो साधु तपके प्रभावसे राष्ट्र विष्ठव, मारि, दुर्भिक्ष और वथ-बन्धनादिके रोकनेमें समर्थ होते हैं उन्हें अघोरब्रम्हचारी जानना चाहिये। यहां सन्धिके कारण सूत्रमें अकारका लोप हो गया है। उन अघोर ब्रम्हचारी जिनोंको नमस्कार हो।

#### णमो आमोसहिपत्ताणं ॥ ३० ॥

आमर्थीषधिप्राप्त ऋषियोंको नमस्कार हो ॥ ३० ॥

जिनका आमर्ष अर्थात् स्पर्श औषधपनेको प्राप्त है वे आमर्षीषधिऋदिसे संयुक्त होते हैं। अभिप्राय यह है कि तपके सामर्थ्यसे जिन महर्षियोंका स्पर्श सब प्रकारकी औषधिके स्वरूपको प्राप्त कर चुका है वे आमर्षीषधिप्राप्त कहळाते हैं। उनको नमस्कार हो।

#### णमो खेलोसहिपत्ताणं ॥ ३१ ॥

खेळौषधिप्राप्त ऋषियोंको नमस्कार हो ॥ ३१ ॥

खेळ शब्दसे श्रेष्म, ळार, नासिकामल और विशुष आदिका प्रहण होता है। जिनका यह खेल औषधित्वको प्राप्त हो गया है वे खेलीषधिप्राप्त ऋषि हैं। उनको नमस्कार हो।

## णमो जल्लोसहिपत्ताणं ॥ ३२ ॥

जह्रौषधिप्राप्त जिनोंको नमस्कार हो ॥ ३२ ॥

शरिरका बाह्य मल (पसीना आदि) जल्ल कहलाता है। वह जिनके तपके प्रभावसे औषधिपनेको प्राप्त हो गया है वे जल्लौषधिप्राप्तजिन कहे जाते हैं। उनको नमस्कार हो।

## णमो विद्वीसहिपत्ताणं ॥ ३३ ॥

विष्टौषधिप्राप्त जिनोंको नमस्कार हो ॥ ३३ ॥

विष्टा शब्द मलमूत्रादिका वाचक है। जिनके वे मलम्त्रादि औषधित्वको प्राप्त हो गये हैं व विष्टौषधिप्राप्त जिन हैं। उनको नमस्कार हो।

#### णमो सब्बोसहिपत्ताणं ॥ ३४ ॥

सर्वोषधिप्राप्त जिनोंको नमस्कार हो ॥ ३४ ॥

जिनके रस, रुधिर, मांस, मेदा, अस्थि, मञ्जा, शुक्र, फुफुस एवं मल-मूत्रादि ये सब औषधिपनेको प्राप्त हो गये हैं वे सर्वीषधिप्राप्त जिन हैं। उनको नमस्कार हो।

#### गमो मगबलीवं ॥ ३५ ॥

मनबल ऋद्भि युक्त जिनोंको नमस्कार हो ॥ ३५ ॥

बारह अंगोमें निर्दिष्ट त्रिकाल विषयक अनन्त अर्थ व व्यञ्जन पर्यायोसे परिपूर्ण छहा द्रव्योंका निरन्तर चिन्तन करते हुए भी खेदको प्राप्त न होना, इसका नाम मनबल है। यह मनबल जिनके पाया जाता है वे मनबली कहलाते हैं। उन मनबली ऋषियोंको नमस्कार हो।

#### णमो वचिबलीणं ॥ ३६ ॥

वचनबली ऋषियोंको नमस्कार हो ॥ ३६ ॥

बारह अंगोंकी बहुत बार आवृत्ति करके भी जो खेदको नहीं प्राप्त होते हैं वे बचनवरी कहराते हैं । उनको नमस्कार हो ।

#### णमो कायबलीणं ॥ ३७ ॥

कायबली ऋषियोंको नमस्कार हो ॥ ३७ ॥

जो तीनों छोकोंको हाथकी अंगुलिसे उठाकर उन्हें अन्यत्र रखनेमें समर्थ होते हैं वे कायबळी कहळाते हैं। इन कायबळ ऋद्भिधारक जिनोंको नमस्कार हो।

#### णमो खीरसवीणं ॥ ३८ ॥

क्षीरस्रवी जिनोंको नमस्कार हो ॥ ३८॥

क्षीरका अर्थ दूध होता है। जिस ऋदिकं प्रभावसे हाथमें रखा गया रुक्ष भोजन तत्काल दूधस्वरूप परिणत हो जाता है वह क्षीरसवी ऋदि कहलाती है, अथवा जिसके प्रभावसे बचन दूधके समान मधुर प्रतिभासित होते हैं वह भी क्षीरसवी ऋदि कही जाती है। उस क्षीरसवी ऋदिके धारक जिनोंको नमस्कार हो।

#### णमो सप्पिसवीणं ॥ ३९ ॥

सर्पिश्ववी जिनोंको नमस्कार हो ॥ ३९ ॥

सर्पिष् शब्दका अर्थ घृत होता है । तपके प्रभावसे जिनके अंजली पुटमें गिरे हुए सब आहार घृत स्वरूपसे परिणत हो जाते हैं वे सर्पिस्तवी कहलाते हैं । उनको नमस्कार हो ।

## णमो महुसवीणं ॥ ४० ॥

मधुस्रवी जिनोंको नमस्कार हो ॥ ४० ॥

मधु शब्दसे गुड, खांड, और शक्कर आदिका ग्रहण किया जाता है। जो हाथमें रखे हुए समस्त आहारोंको गुड, खांड और शक्करके स्वादस्वरूप परिणत करनेमें समर्थ हैं वे मधुस्रवी जिन हैं। उनको मन, वचन व कायसे नमस्कार हो।

#### षमो अमडसवीषं ॥ ४१ ॥

अमृतस्रवी जिनोंको नमस्कार हो ॥ ४१ ॥

जिनके हाथमें आया हुआ आहार अमृतस्वरूपसे परिणित हो जाता है वे अमृतस्ववा जिन हैं उन अमृतस्ववी जिनोंको नमस्कार हो, यह सूत्रका अर्थ है।

#### णमो अञ्चलीणमहाणसाणं ॥ ४२ ॥

अक्षीणमहानस ऋद्भिधारक जिनोंको नमस्कार हो ॥ ४२ ॥

अक्षीणमहानस राब्दके देशामरीक होनेके कारण उससे अक्षीणवसित जिनोंका भी महण होता है। अभिप्राय यह है कि जिन महर्षियोंके द्वारा आहार प्रहण कर लेने पर रोष भोजन चक्रवर्तीकी समस्त सेवाके द्वारा भी उपभोग करनेपर हानिको प्राप्त नहीं होता है वे अक्षीणमहानस ऋदिधारक कहलाते हैं। इसी प्रकार जिनके चार हाथ प्रमाण भी गुफामें अवस्थित रहनेपर चक्रवर्तीका समस्त सैन्य भी उस गुफामें समा सकता है वे अक्षीणावास ऋदिधारक कहलाते हैं। उन अक्षीणमहानस जिनोंको नमस्कार हो।

## णमो लोए सञ्वसिद्धायदणाणं ॥ ४३ ॥

लोकमें सब सिद्धायतनोंको नमस्कार हो ॥ ४३ ॥

'सर्व सिद्ध ' इस वचनसे यहां पूर्वमें कहे हुए समस्त जिनोंको ग्रहण करना चाहिय, क्योंकि उक्त जिनोंको छोड़कर अन्य कोई देशसिद्ध व सर्वसिद्ध नहीं पाये जाते हैं। सब सिद्धोंके जो आयतन हैं वे सर्वसिद्धायतन कहे जाते हैं। इससे क्रित्रम व अकृत्रिम जिनगृह, जिनग्रतिमा तथा ईषत्प्राग्भार, ऊर्जयन्त, चम्पापुर व पात्रानगर आदि क्षेत्रों एवं निषीधिकाओंको भी ग्रहण करना चाहिये। उन सिद्धायतनोंकों नमस्कार हो।

## णमो बड्डमाणबुद्धरिसिस्स ॥ ४४ ॥

वर्धमान बुद्ध ऋषिको नमरकार हो ॥ ४४ ॥

इस प्रकार यहां ४४ सूत्रों द्वारा मंगल करके अब आगे प्रन्थका सम्बन्ध प्रगट करनेके लिये सूत्र कहते हैं—

अमोणियस्स पुट्यस्स पंचमस्स वत्थुस्स चउत्थो पाहुडो कम्मपयडी णाम ॥४५॥ अग्रायणी पूर्वकी पंचम वस्तुके चतुर्थ प्राभृतका नाम कर्मप्रकृति है ॥ ४५॥

दृष्टिवाद नामक बारहवें अंगके पांच भदों में जो पूर्वगत है वह उत्पादपूर्व व अभायणीयपूर्व आदिके भदसे चौदह प्रकारका है। इनमें द्वितीय अग्रायणीय पूर्वमें 'वस्तु' नामसे प्रसिद्ध ये चौदह अधिकार हैं— पूर्वान्त, अपरान्त, कर्य, अक्रव, चयनलिन्ध, अक्रवसप्रणिधान, कर्य, अर्थ, भौभावयाद्य, सर्वार्थ, कर्यनिर्याण, अतीत-अनागतकाल, सिद्ध और बुद्ध। इनमेंसे यहां पांचवा चयनलिन्ध नामका अधिकार प्रकृत है। उसमें के बीस प्राभृतोंमेंसे यहां कर्मप्रकृति प्राभृत नामका चतुर्थ प्राभृत विवक्षित है। उसमें ये चौबीस अधिकार हैं— कृति, वेदना, स्पर्श, कर्म, प्रकृति, बन्धन, निबन्धन, प्रक्रम, उपक्रम, उदय, मोक्ष, संक्रम, लेक्या, लेक्याकर्म, लेक्यापरिणाम, सात-असात, दिध-इस्व, भवधारणीय, पुद्गलात्त, निधत्त-अनिधत्त, निकाचित-अनिकाचित, कर्मरियति, पश्चिमस्कन्ध और अल्पबहुत्व। इन चौबीस अधिकारोंमेंसे यहां प्रथम कृति अनुयोगद्वार प्रकृत है। इस कृति अनुयोगद्वारकी प्रकृतणा करनेके लिये आगेका सूत्र कहा जाता है।

कदि ति सत्तविहा कदी-णामकदी ठवणकदी दव्यकदी गणणकदी गंधकदी करणकदी भावकदी चेदि ॥ ४६ ॥

कृति सात प्रकारकी है— नामकृति, स्थापनाकृति, द्रव्यकृति, गणनाकृति, प्रन्यकृति, करणकृति और भावकृति ॥ ४६॥

इनके अर्थकी प्ररूपणा आगे स्वयं सूत्रकारके द्वारा की गई है, अतः यहां उनका स्वरूप नहीं निर्दिष्ट किया गया है। अब इन सात कृतियोंमेंसे किस नयके लिये कौन-सी कृतियां अभीष्ट हैं, इसकी प्ररूपणा करनेके लिये आगेका सूत्रप्रबन्ध प्राप्त होता है—

किदिणयित्रभासणदाए को णओ काओ कदीओ इच्छिदि १ ॥ ४७ ॥ कृतियोंके नयोंके व्याख्यानमें कौन नय िकन कृतियोंकी इच्छा करता है । ॥ ४७ ॥ णइगम-ववहार संगहा सच्चाओ ॥ ४८ ॥ नैगम, व्यवहार और संग्रह ये तीन नय सब कृतियोंको स्वीकार करते हैं ॥ ४८ ॥ उजुसदो दुवणकिंद णेच्छिदि ॥ ४९ ॥ ऋजुसूत्र नय स्थापनाकृतिको स्वीकार नहीं करता है ॥ ४९ ॥

अभिप्राय यह है कि ऋजुसूत्र स्थापनाकृतिको छोड़कर शेष सब कृतियोंको स्वीकार करता है। ऋजुसूत्र नय शुद्ध और अशुद्धके भेदसे दो प्रकारका है। उनमें यहां अशुद्ध ऋजुसूत्र नय विवक्षित है, क्योंकि, स्थापना कृतिको छोड़कर अन्य सब कृतियां उसीकी विषय हो सकती हैं। शुद्ध ऋजुसूत्र नय तो अर्थपर्यायको विषय करनेके कारण केवल भावकृतिको ही विषय करता है, उसको छोड़कर वह अन्य किसी भी कृतिको स्वीकार नहीं करता है।

सहादओ णामकदिं भावकदिं च इच्छंति ॥ ५० ॥

शब्दादिक नय नामकृति और भावकृतिको स्वीकार करते हैं ॥ ५० ॥

इस प्रकार उक्त कृतियोंकी नयविषयताका कथन अब आगे निक्षेपप्ररूपणासे किया जाता है-

जा सा णामकदी णाम सा जीवस्स वा, अजीवस्स वा, जीवाणं वा, अजीवाणं वा, जीवस्स च अजीवस्स च, जीवस्स च अजीवाणं च, जीवाणं च अजीवस्स च जीवाणंच अजीवाणं च जस्स णामं कीरदि कदि त्ति सा सच्या णामकदी णाम ॥ ५१ ॥

जो वह नामकृति है वह एक जीवके, एक अजीवके, बहुत जीवोंके, बहुत अजीवोंके, एक जीव और एक अजीवके, एक जीव और बहुत अजीवोंके; बहुत जीवों और एक अजीवके, तथा बहुत जीवों और बहुत अजीवोंमें जिसका 'कृति' ऐसा नाम किया जाता है वह सब नामकृति कहलाती है।। ५१॥

नामकृति उपर्युक्त एक व अनेक जीवाजीवादि आठकोंही विषय करती है, क्यों कि, इनसे अधिक मंग सम्भव नहीं हैं। इन आठ मंगोमें जिसका 'कृति' ऐसा नाम किया जाता है वह अपने आपमें रहनेवाठी 'कृति' संज्ञा आधारके भेदसे आठ प्रकार और अवान्तर भेदसे करोड़ों भेदोंको प्राप्त होती है। वह सब नामकृति कहलाती है।

जा सा ठवणकदी णाम सा कडुकम्मेसु वा चित्तकम्मेसु वा पोत्तकम्मेसु वा हेप्पकम्मेसु वा लेप्पकम्मेसु वा तेलकम्मेसु वा तिहकम्मेसु वा भित्तिकम्मेसु वा दंतकम्मेसु वा भेंडकम्मेसु वा अक्खो वा वराडओ वा जे चामण्णे एवमादिया ठवणाए ठविज्जंति कदि ति सा सन्त्रा ठवणकदी णाम ॥ ५२ ॥

जो वह स्थापनाकृति है वह काष्ट्रकर्मों में, अथवा चित्रकर्मों में, अथवा पोत्तकर्मों में, अथवा लेप्यकर्मों में, अथवा लयनकर्मों में, अथवा शेलकर्मों में, अथवा गृहकर्मों में अथवा भित्तिकर्मों में अथवा दन्तकर्मों में, अथवा अथवा अथवा वराटक; तथा इनको आदि लेकर अन्य भी जो 'कृति' इस प्रकार स्थापनाद्वारा स्थापित किये जाते हैं वह सब स्थापनाकृति कही जाती है ॥५२॥

सद्भावस्थापना और असद्भावस्थापनाके भेदसे स्थापना दो प्रकारकी है। इनमें यहां पहिले सद्भावस्थापनाके कुछ उदाहरण दिये जाते हैं— नाचना, हँसना, गाना तथा तुरई एवं बीणा आदि बाजोंके बजाने रूप क्रियायोंमें प्रवृत्त हुए देव, नारकी, तिर्यंच और मनुष्योंकी काष्ठसे निर्मित

प्रतिमाओंको काष्ठकर्म कहते हैं । वस्न, भित्ति एवं पिटिये आदिएर नाचने आदिकी क्रियाओंमें प्रवृत्त हुए देव, नारकी, तिर्यंच और मनुष्योंका जो चित्र खींचा जाता है उसे चित्रकर्म कहते हैं । पोत्तका अर्थ वस्त्र होता है । उससे की गई प्रतिमाओंका नाम पोत्तकर्म है । कट (तृण), शर्करा (शक्कर) व मृत्तिका आदिके लेपका नाम लेप्य है । उससे निर्मित प्रतिमाओंका नाम लेप्यकर्म है । लयनका अर्थ पर्वत होता है । उसमें निर्मित प्रतिमाओंका नाम लयनकर्म है । शैलका अर्थ पत्थर होता है । उसमें निर्मित प्रतिमाओंका नाम शैलकर्म है । गृहोंसे अभिप्राय यहां जिनगृहादिकोंका है । उनमें की गई प्रतिमाओंका नाम गृहकर्म है । अभिप्राय यह कि घोड़ा, हाथी, मनुष्य एवं वराह (श्र्कर) आदिके स्वरूपसे निर्मित घर गृहकर्म कहलाते है । घरकी दीवालोंमें उनसे अभिन्न रची गई प्रतिमाओंका नाम भित्तिकर्म है । हाथीकें दांतोंपर खोदी हुई प्रतिमाओंका नाम दन्तकर्म है । मेंडसे निर्मित प्रतिमाओंका नाम भेंडकर्म है । ये दस सद्भावस्थापनाके उदाहरण हैं ।

असद्भावस्थापनाकृतिके उदाहरण अक्ष और वराटक आदि जानने चाहिये। 'अक्ष' शब्दसे चूत (जुआ) के पाँसों और गाडींके धुराका तथा वराटक शब्दसे कौडियोंका प्रहण होता है। उपलक्षणरूपसे यहां स्तम्भकर्म, तुलाकर्म, हलकर्म और मुसलकर्म आदिको प्रहण करना चाहिये। जिसमें स्थापित किया जाता है वह स्थापना है। 'अमा' अर्थात् अभेदरूपसे स्थापना अर्थात् सद्भाव व असद्भावरूप स्थापनामें 'यह कृति है' इस प्रकार जो स्थापित किये जाते हैं वह सब स्थापनाकृति कही जाती है।

जा सा दव्यकदी णाम सा दुविहा आगमदो दव्यकदी चेव णोआगमदो दव्यकदी चेव ॥ ५३ ॥

जो वह द्रव्यकृति है वह आगमद्रव्यकृति और नोआगमद्रव्यकृतिके भेदसे दो प्रकारकी है ॥ आगम, सिद्धान्त व श्रुतज्ञान; इन शब्दोंका एकही अर्थ है । जो आप्तवचन पूर्वापर- विरोध आदि दोषोंके समृहसे रहित होकर सब पदार्थोंका प्रकाशक होता है वह आगम कहलाता है । इस आगमसे जो द्रव्यकी कृति है वह आगमद्रव्यकृति कहलाती है । इस आगमद्रव्यकृतिसे भिन्न नोआगमद्रव्यकृति जानना चाहिये । इस प्रकार द्रव्यकृतिके कृतिकी दो भेदोंकी प्ररूपणा करके अब आगे आगमभेदोंके प्ररूपणार्थ उत्तर सूत्र कहते हैं—

जा सा आगमदो दव्यकदी णाम तिस्से इमे अद्वाहियारा भवंति-द्विदं जिदं परिजिदं वायणोपगदं सुत्तसमं अत्थसमं गंथसमं णामसमं घोससमं ॥ ५४ ॥

जो वह आगमसे द्रव्यकृति है उसके ये अर्थाधिकार हैं— स्थित, जित, परिजित, वाचनोपगत, सूत्रसम, अर्थसम, प्रन्यसम, नामसम और घोषसम ॥ ५४॥

ये आगमके नौ अधिकार हैं । इनमें जो पुरुष वृद्ध व व्याधिपीड़ितके समान भाव-आगममें धीरे धीरे संचार करता है वह उस प्रकारके संस्कारसे युक्त पुरुष और वह भावागम भी स्थित होकर प्रवृत्ति करनेसे— रुक रुक कर चलनेसे— स्थित कहलाता है। जिनका अर्थ नै:संय-वृत्ति है। अभिप्राय यह कि जिस संस्कारसे पुरुष भावागममें अस्खिलत स्वरूपसे संचार करता है उससे युक्त पुरुष और वह भावगम भी 'जित' कहा जाता है। जिस जिस विषयमें प्रश्न किया जाता है उस उसमें अतिशय शीव्रतापूर्वक प्रवृत्तिका नाम परिचित है। अभिप्राय यह कि क्रमसे, अक्रमसे और अनुभयस्वरूपसे भावागमरूपी समुद्रमें मछळीके समान अत्यन्त चंचलतापूर्ण प्रवृत्ति करनेवाला प्राणी और वह भावागम भी परिचित कहा जाता है।

शिष्योंके पढ़ानेका नाम वाचना है। वह चार प्रकार है नन्दा, भद्रा, जया और सौन्या। इनमें अन्य दर्शनोंको पूर्वपक्ष रूपसे स्थापित करके उनका निराकरण करते हुए अपने पक्षको स्थापित करनेवाली व्याख्या नन्दा कहलाती है। युक्तियों द्वारा समाधान करके पूर्वापर विरोधका परिहार करते हुए सिद्धान्तमें स्थित समस्त पदार्थोंकी व्याख्याका नाम भद्रा है। पूर्वापर-विरोधके परिहारके विना सिद्धान्तके अर्थोंका कथन करना, यह जया त्राचना कहलाती है। कहीं कहीं स्खलनपूर्ण वृत्तिसे जो व्याख्या की जाती है वह सौन्या वाचना कही जाती है। इन चार प्रकारकी वाचनाओंको प्राप्त हुआ आगम वाचनोपगत कहलाता है। अभिप्राय यह है कि जो दूसरोंको ज्ञान करानेके लिये समर्थ होता है उसे वाचनोपगत जानना चाहिये। इस आगमार्थका व्याख्यान करनेवालोंको और सुननेवालोंको भी द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाष इन चारोंका शुद्धि-पूर्वकही करनेमें और सुननेमें प्रवृत्त होना चाहिये।

तीर्षंकर जिनेन्द्रके मुखसे निकले हुए बीजपदको सूत्र कहते हैं। उस सूत्रके साथ उत्पन्न होकर जो श्रुतज्ञान गणधर देवमें अवस्थित होता है उसका नाम सूत्रसम है। बारह अंगोंका विषय अर्थ कहलाता है, उस अर्थके साथ जो आगम रहता है उसे अर्थसम कहते हैं। अभिप्राय इसका यह है कि द्रव्यसूत्रके धारक आचार्योंकी अपेक्षा न करके संयमके निमित्तसे उत्पन्न हुए श्रुतज्ञानावरणके क्षयोपशमसे जो द्वादशांग श्रुत स्वयंबुद्धोंको प्राप्त होता है उसे अर्थसम समझना चाहिये। गणधर देवके द्वारा रचा गया द्रव्यश्रुत प्रन्थ कहलाता है, उसके साथ जो द्वादशांगश्रुत बोधतबुद्ध आचार्योंमें अवस्थित रहता है उसका नाम प्रन्थसम है। 'नाना मिनोति' इस निक्तिके अनुसार जो अनेक प्रकारसे अर्थका परिच्छेद न करता जो जानता है उसे नाम कहते हैं। अभिप्राय यह एक आदि अक्षरको लेकर बारह अंगोंसम्बन्धी अनुयोगोंके मध्यमें स्थित द्रव्यश्रुत-ज्ञानके समस्त भेदोंको नाम समझना चाहिये। उस नामके साथ जो शेष आचार्योंमें श्रुतज्ञान उत्पन्न व स्थित होता है वह नामसम कहलाता है। घोषका अर्थ अनुयोग है, उस अनुयोगके साथ जो उत्पन्न होता है वह घोषसम कहलाता है।

अब इन आगमों विषयक उपयोगोंकी प्ररूपणा करनेके लिये आगेका सूत्र कहते हैं—

जा तत्थ वायणा वा पुच्छणा वा पडिच्छणा वा परियद्द्रणा वा अणुपेक्खणा वा थय-थुदि-धम्मकहा वा जे चामण्णे एवमादिया ॥ ५५ ॥ उन नौ आगमोंविषयक वाचना, पृच्छना, प्रतीच्छना, परिवर्तना, अनुप्रेक्षणा, स्तव, स्तुति, धर्मकथा तथा और भी इनको आदि लेकर जो अन्य हैं वे उपयोग हैं ॥ ५५ ॥

अन्य भव्य जीवोंके लिये शक्य नुसार उन नौ आगमों विषयक प्रन्थके अर्थकी जो प्रक्रणण की जाती है वह वाचना उपयोग है। उक्त आगमों नहीं जाने हुए अर्थके विषयमें पूछना, इसका नाम पृच्छना उपयोग है। आचार्य भद्रारकोंके द्वारा कथित अर्थके निश्चय करनेका नाम प्रतिच्छना उपयोग है। प्रहण किया हुआ अर्थ विस्मृत न हो जावे, एतदर्थ वार वार भावागमका परिशिष्ठन करना; यह परिवर्तना उपयोग कहलाता है। कमींकी निर्जराके लिये पूर्ण रूपसे हृदयंगम किये गये अतुक्षानके परिशीलन करनेका नाम अनुप्रेक्षणा उपयोग है। सब अंगोंके विषयकी प्रधानतासे बारह अंगोंके उपसंहार करनेको स्तत्र कहते हैं। इसमें जो वाचना, पृच्छना, परिवर्तना और अनुप्रेक्षणा स्वरूप उपयोग होता है उसे भी उपचारसे स्तत्र कहा जाता है। बारह अंगोंमें एक अंगके उपसंहारका नाम स्तुति है। साथ ही उसमें जो उपयोग होता है वह उसे भी स्तुति ही जानना चाहिये। एक अंगके एक अधिकारके उपसंहार और तिह्रिषयक उपयोगका नाम धर्मकथा है। 'इनको आदि लेकर और भी जो अन्य हैं' ऐसा 'सूत्रमें' कहनेपर उससे अन्य जो कृति व वेदना आदि अधिकार हैं उनके उपसंहार विषयक उपयोगोंका भी ग्रहण करना चाहिये। 'उपयोग शब्द यद्यपि सूत्रमें नहीं हैं तो भी अर्थापत्तिसे उसका यहां अध्याहार करना चाहिये। इस प्रकार यहां ये आठ श्रतहानोपयोग कहे गये हैं।

यहां कृति अनुयोगद्वार प्रकृत है। तदिषयक इन उपयोगोंको इस प्रकार समझना चाहिये— अन्य जीवोंके लिये कृतिके अर्थकी प्ररूपणा करना, वाचना कहलाती है। कृतिविषयक अज्ञात अर्थके विषयमें पूछनेका नाम पृच्छना है। तद्विषयक प्ररूपित किये जानेवाले अर्थका निश्चय करनेको प्रतिच्छना कहते हैं। विस्मरण न होने देनेके लिये वार वार कृतिके अर्थका परिशीछन करना, परिवर्तना कहलाती है। कर्मनिर्जराके लिये सांगीभूत कृतिका पुनः पुनः विचार करना अनुप्रेक्षणा कही जाती है। कृतिके उपसंहारके समस्त अनुयोगद्वारोविषय उपयोगका नाम स्तव है। कृतिके एक अनुयोगद्वार विषयक उपयोगका नाम स्तुति है। एक मार्गणाविषयक उपयोग धर्मकथा कहलाता है। इस प्रकार ये कृतिविषयक आठ उपयोग हैं।

इन उपयोगोंसे भिन्न जीव चाहे श्रुतज्ञानावरणके क्षयोपशमसे सहित हो अथवा उसके विनष्ट क्षयोपशमवाला हो, वह अनुपयुक्त कहलाता है।

अब आगे नयोंके आश्रयसे अनुपयुक्तोंकी प्ररूपणा की जाती हैं-

णेगम-ववहाराणमेगो अणुवजुतो आगमदो दव्वकदी अणेया वा अणुवजुत्तो आगमदो दव्वकदी ॥ ५६ ॥

नैगम और व्यवहार नयकी अपेक्षा एक अनुपयुक्त जीव आगमसे द्रव्यकृति है अथवा अनेक अनुपयुक्त जीव आगमसे द्रव्यकृति है ॥ ५६ ॥ संगहणयस्स एयो वा अणेया वा अणुवजुतो आगमदो दव्यकदी ॥ ५७ ॥ संप्रह नयकी अपेक्षा एक अथवा अनेक अनुपयुक्त जीव आगमसे द्रव्यकृति है ॥ ५७ ॥ उजुसुदस्स एओ अणुवजुत्तो आगमदो दव्यकदी ॥ ५८ ॥ ऋजुसूत्रनयकी अपेक्षा एक अनुपयुक्त जीव आगमसे द्रव्यकृति है ॥ ५८ ॥

सद्दणयस्स अवत्तव्वं ॥ ५९ ॥

शब्दनयकी अपेक्षा अवक्तव्य है ॥ ५९ ॥

सा सव्वा आगमदो दव्यकदी नाम ॥ ६० ॥

वह सब आगमसे द्रव्यकृति कहलाती है ॥ ६० ॥

जा सा णोआगमदो द्व्यकदी णाम सा तिविहा-जाणुगसरीरद्व्यकदी भवियद्व्य-कदी जाणुगसरीर-भविय तव्यदिरित्तद्व्यकदी चेदि ॥ ६१ ॥

जो वह नोआगमसे द्रव्यकृति है वह तीन प्रकारकी है- ज्ञायकशरीर द्रव्यकृति, भावी द्रव्यकृति और ज्ञायकशरीर भावीव्यतिरिक्त द्रव्यकृति ॥ ६१॥

कृतिप्राभृतके जानकार जीवका जो शरीर है तत्स्वरूप द्रव्यकृति ज्ञायकशरीर नोआगम-द्रव्यकृति कहलाती है। जो भविष्यमें कृति पर्यायस्वरूपसे परिणत होनेवाला है तत्स्वरूप द्रव्यकृति भावी नोआगम द्रव्यकृति कही जाती है। इन दोनोंसे भिन्न द्रव्यकृतिको तद्द्रव्यव्यतिरिक्त नोआगम द्रव्यकृति समझना चाहिये।

आमे उन्हीं तीनों कृतियोंकी विशेष प्ररूपणा की जाती है-

जा सा जाणुगसरीर दव्यकदी णाम तिस्से इमे अत्थाहियारा भवंति-द्विदं जिदं परिजिदं वायणीवगदं सुत्तसमं अत्थसमं गंथसमं णामसमं घोससमं ॥ ६२ ॥

जो वह ज्ञायकशरीर द्रव्यकृति है उसके ये अर्थाधिकार हैं— स्थित, जित, परिजितः वाचनोपगत, सूत्रसम, अर्थसम, प्रन्थसम, नामसम और घोषसम ॥ ६२ ॥

उनमें धीरे धीरे अपने विषयमें वर्तमान कृतिअनुयोग स्थित कहलाता है। विना रुकावटके मन्द गतिसे अपने विषयमें संचार करनेवाला कृतिअनुयोग जित कहलाता है। रुकावटके विना अति शीन्न गतिसे घुमाए हुए कुम्हारके चक्रके समान जो कृतिअनुयोग अपने विषयमें संचार करनेमें समर्थ है वह परिजित है। नन्दा-भद्रा आदिके स्वरूपको प्राप्त कृतिविषयक श्रुतज्ञानका नाम वाचनोपगत है। जिन भगवान्के मुखसे निकला हुआ जो बीजपद अनन्त अथोंके प्रहण करनेमें समर्थ है वह सूत्र कहलाता है; इस सूत्रके साथ गणधर देवोंमें उत्पन्न हुए कृतिअनुयोग- द्वारका नाम सूत्रसम है। ग्रन्थ और बीज पदोंके विना संयमके प्रभावसे केवलज्ञानके समान जो स्वयंबुद्धोंमें कृतिअनुयोग उत्पन्न होता है वह अर्थके साथ रहनेसे अर्थसम कहा जाता है। अरहन्त

देवके द्वारा जिस शब्दकलापका अर्थ कहा गया है तथा जो गणधरोंसे प्रन्थित किया गया है ऐसे शब्दकलापका नाम प्रन्थ है। उससे उत्पन्न होकर भद्रबाहु आदि स्थिवरोंमें रहनेवाला कृतिअनुयोग प्रन्थके साथ रहनेसे प्रन्थ सम कहलाता है। बुद्धिविहीन पुरुषोंके भेदसे एक दो अक्षर आदिकोंसे हीन कृतिअनुयोग 'नाना मिनोति' अर्थात् जो नाना अर्थोंको प्रहण करता है वह नाम है, इस निरुक्तिके अनुसार 'नाम' कहा जाता है। उसके साथ रहनेवाले भावकृतिअनुयोगको नामसम कहते हैं। उस कृतिअनुयोगद्वारका एक अनुयोग घोष कहलाता है। उससे उत्पन्न कृति अनुयोगको और उससे न उत्पन्न होकर भी जो उसके समान है ऐसे कृतिअनुयोगको भी घोषसम कहते हैं। इस प्रकार कृतिअनुयोग नौ प्रकारका होनेसे उसके ज्ञायक भी नौ होते है।

तस्स कदिपाहुडजाणयस्स चुद-चइद-चत्तदेहस्स इमं सरीरमिदि सा सव्वा जाणुगसरीरदव्वकदी णाम ॥ ६३ ॥

च्युत, च्यावित और त्यक्त शरीरवाले उस कृतिप्राभृतशायकका यह शरीर है, ऐसा जानकर वह सब शायकशरीरद्रव्यकृति कहलाती है ॥ ६२ ॥

आयुके क्षयसे जिसका शरीर स्वयं विनष्ट हुआ है ऐसा कृतिप्राभृतका शयक जीव च्युतदेह कहलाता है। जिसका शरीर उपसर्गके द्वारा नष्ट हुआ है ऐसा कृतिप्राभृतका जानकार साधु च्यावितदेह कहा जाता है। भक्तप्रत्याख्यान, इंगिनी और प्रायोपगमनकी विधिसे शरीरको छोड़नेवाला कृतिप्राभृतका जानकार साधु त्यक्तदेह कहलाता है। इन च्युत, च्यावित और त्यक्त देहवाले कृतिप्राभृतके शायकोंका यह शरीर है, ऐसा मानकर वे सब शरीर शायकशरीर द्रव्यकृति कहलाते हैं।

जा सा भवियद्व्वकदी णाम जे इमे कदि ति अणियोगदारा भविओवकरणदाए जो द्विदो जीवो ण य पुण ताव तं करेदि सा सत्त्वा भविओद्व्यकदी णाम ॥ ६४ ॥

जो बह भावी द्रव्यकृति है उसका स्वरूप इस प्रकार है – जो ये कृतिअनुयोगद्वार हैं भविष्यमें उनके उपादान कारण स्वरूपसे जो स्थित होकर भी वर्तमानमें उसे नहीं कर रहा है वह सब भावी द्रव्यकृति है ॥ ६४ ॥

जा सा जाणुगसरीर-भवियवदिरित्तद्व्वकदी णाम सा अणयविहा। तं जहा-गंथिम-वाइम-वेदिम-प्रिम-संघादिम - आहोदिम - णिक्खोदिम - ओवेछिम - उव्वेछिम-वण्ण-चुण्ण-गंध-विलेवणादीणि जे चामण्णे एवमदिया सा सव्वा जाणुगसरीर-भवियवदिरित्तदव्यकदी णाम ॥

जो वह ज्ञायकशरीर और भावीसे भिन्न द्रव्यकृति है वह अनेक प्रकारकी है। वह इस प्रकारसे-प्रनिथम, वाइम, वेदिम, पूरिम, संघातिम, आहोदिम, णिक्खोदिम, ओवेछिम, उद्वेछिम, वर्ण, चूर्ण, गन्ध और विळेपन आदि तथा और जो अन्य इसी प्रकार हैं वह सब आयकशरीर-भावि-व्यतिरिक्त द्रव्यकृति कही जाती है॥ ६५॥

उनमें गूंथनेरूप कियासे सिद्ध हुए पुष्पमाला आदि द्रव्यको प्रन्थिम कहते हैं। बुनना कियासे सिद्ध हुए सूप, टिपारी, चंगेर (एक प्रकारकी वडी टोकरी) चालनी, कम्बल और वस्नादि द्रन्य बाइम कहलाते हैं। वेदन ऋियासे सिद्ध हुए सूति (सोम निकालनेका स्थान), इंधुव (भट्टी), कोश और पल्य आदि द्रव्य वेदिम कहे जाते हैं। पूरण कियासे सिद्ध हुए ताळाबका बांध व जिनगृहका चबुतरा आदि द्रव्योंका नाम पूरिम है। लकडी, ईट और पत्थर आदिकी संघातन क्रियासे सिद्ध हुए कृत्रिम जिनभवन, गृह, प्राकार और स्तूप आदि द्रव्य संघातिम कहलाते हैं। आहोदिम क्रियासे सिद्ध हुए नीम, आम, जामुन और जंबीर आदि द्रव्योंको आहोदिम कहते हैं। आहोदिम क्रियासे यहां सचित्र और अचित्त द्रव्योंकी रोपज क्रियाको ग्रहण करना चाहिये । खोदने रूप पुष्करिणी, वापी, कूप, सिद्ध हुए तडाग, छयन और सुरंग आदि द्रव्य णिक्खोदिम कहलाते हैं। ओवेछन ऋियासे सिद्ध हुए एकगुणे, दुगुणे एवं तिगुणे डोरा आदि द्रव्य ओवेछिम कहे जाते हैं। ग्रन्थिम व वाइम आदि द्रव्योंके उद्रेलनसे उत्पन्न द्रव्य उद्वेलिम कहे जाते हैं। चित्रकार एवं वर्णोंके उत्पादनमें निपुण दूसरोंकी भी कियासे सिद्ध मनुष्य व घोड़ा आदि अनेक आकाररूप द्रव्य वर्ण कहे जाते हैं। चूर्णन क्रियासे सिद्ध हुए पिष्ट, पिष्टिका और कणिका आदि द्रव्योंको चूर्ण कहते हैं। बहुत द्रव्योंके संयोगसे उत्पादित गन्धप्रधान द्रव्यका नाम गन्ध है। धिसे व पीसे गये चन्दन और कुंकुम आदि द्रव्य विलेपन कहे जाते हैं। 'इनको आदि लेकर जो और द्रव्य हैं' इस सूत्र वचनसे जोड़कर व काटकर बनाये गये दिसंयोगादि द्रव्योंके अस्तित्वकी प्ररूपणा की गई है।

जा सा गणणकदी णाम सा अणयविहा। तं जहाँ-एओ णोकदी, दुवे अवसच्या कदि त्ति-वा णोकदि त्ति वा, तिप्पहुडि जाव संखेज्जा वा असंखेज्जा वा अणंता वा कदी, सा सच्या गणणकदी णाम ॥ ६६ ॥

जो वह गणनकृति है वह अनेक प्रकार है। वह इस प्रकारसे— एक संख्या नोकृति है, दो संख्या कृति और नोकृति रूपसे अवक्तन्य है, तीनको आदि छेकर संख्यात, असंख्यात व अनन्त संख्यायें कृति कहळाती हैं। वह सब गणनकृति कही जाती है।। ६६॥

'एक' यह नोकृति है। इसका कारण यह है कि जो राशि वर्गित होकर वृद्धिको प्राप्त होती है तथा जो अपने वर्गमेंसे अपने ही वर्गमूलको कम करके वर्ग करनेपर वृद्धिको प्राप्त होती है उसे कृति कहते हैं। 'एक' संख्याका वर्ग करनेपर चूंकि वह वृद्धि नहीं होती तथा उसमेंसे वर्गमूलके कम कर देनेपर वह निर्मूलही नष्ट हो जाती है इसी लिये 'एक' संख्या नोकृति है, ऐसा सूत्रमें कहा है। यह 'एक' संख्या गणनाका प्रकार मात्र है।

दो अंकोंका वर्ग करनेपर चूंकि दृद्धि देखी जाती है, अतः 'दो 'को नोकृति नहीं कहा जा सकता है। और चूंकि उसके वर्गमेंसे मूळको कम करके वर्गित करनेपर वह दृद्धिको प्राप्त नहीं होती, किन्तु पूर्वोक्त राशि ही रहती है; अतः 'दो 'को कृति भी नहीं कहा जा सकता है। यह विचार करके 'दो 'संख्याको अवक्तव्य कहा गया है। यह द्वितीय गणनाकी जाति है। तीनको आदि लेकर जिस किसी भी संख्याके वर्गित करनेपर चूंकि वह बढ़ती है और उसमेंसे वर्गमूलको कम करके पुनः वर्ग करनेपर वृद्धिको भी प्राप्त होती है; इसी कारण उसे 'कृति' कही जाती है। यह तृतीय गणनाकृतिका विधान है। इनके अतिरिक्त चतुर्थ कोई गणनाकृति नहीं हैं, क्यों कि, इन तीनोंको छोड़कर और दूसरी कोई गणना पायी नहीं जाती। अभिप्राय यह है कि 'एक-एक' ऐसी गणना करनेपर नोकृतिगणना, 'दो-दो' इस प्रकार गणना करनेपर अवक्तव्य गणना, तथा 'तीन-चार व पांच' इत्यादि क्रमसे गणना करनेपर कृतिगणना कहलाती है। इस प्रकार गणनाकृति तीन प्रकार ही है।

जा सा गंथकदी णाम सा लोए वेदे समए सहपबंघणा अक्खरकव्यादीणं जा च गंथरचणा कीरदे सा सच्या गंथकदी णाम ॥ ६७ ॥

जो वह प्रन्थकृति है वह लोकमें, वेदमें व समयमें शब्दसन्दर्भरूप अक्षरात्मक काव्या-दिकोंके द्वारा जो प्रन्यरचना की जाती है वह सब प्रन्थकृति कहलाती है। ६७॥

यह प्रनथकति नाम, स्थापना, द्रव्य और भावके भेदसे चार प्रकारकी है। उनमें भाव प्रन्थकृति आगम और नोआगमके भेदसे दो प्रकारकी है। इनमें प्रन्थकृति प्राभृतका जानकार उपयुक्त जीव आगमभावप्रन्थकृति कहलाता है। नोआगमभाव प्रन्थकृति श्रुत और नोश्रुतके भेदसे दो प्रकारकी है। उनमें श्रुत तीन प्रकारका है- लौकिक, वैदिक और सामायिक। इनमेंसे प्रत्येक द्रव्य और भाव श्रुतके भेदसे दो प्रकारका है। उनमेंसे शब्दात्मक द्रव्यश्रुत तद्व्यतिरिक्त नोआगम-द्रव्यप्रन्थकृतिमें गर्भित है । हाथी, घोड़ा, तंत्र, कोठिल्य एवं वात्सायन कामशास्त्रादि विषयक ज्ञान लौकिक भावश्रुत प्रन्य कहलाता है। द्वादशांगादिविषयक बोचका नाम वैदिक भावश्रुत प्रन्य है। तथा नैयायिक, वैरोषिक, लोकायत, सांख्य, मीमांसक और बौद्ध; इत्यादि दर्शनोंको विषय करनेवाला बोध सामायिक भावश्रुत ग्रन्थ कहा जाता है। इनकी शब्दसंदर्भरूप अक्षर-काव्योद्वारा प्रतिपाद्य अर्थको विषय करनेवाली जो प्रन्थरचना की जाती है वह श्रुतप्रन्थकृति कही जाती है। नोश्रुतप्रन्थ-कृति अभ्यन्तर और बाह्यके भेदसे दो प्रकारको है । इनमें अभ्यन्तर नोश्रुतग्रन्थकृति मिथ्यात्व, तीन वेद, हास्य, रति, अरति, शोक, भय, जुगुप्सा, ऋोध, मान, माया और लोभके भेदसे चौदह प्रकारकी तथा बाह्य नोश्रुतप्रन्थकृति क्षेत्र, वास्तु, धन, धान्य, दुपद, चतुष्पद, यान, शयनासन, कुध्य और भाण्डके भेदसे दस प्रकारकी है। ये क्षेत्रादि प्रन्थ (परिप्रह) चूंकि अभ्यन्तर प्रन्थके कारण होते हैं अतएव व्यवहार नयकी अपेक्षा कारणमें कार्यका उपचार करके इन्हें भी प्रन्य कहा जाता है। इनके परित्यागका नाम निर्प्रन्थता है । मिथ्यात्वादिरूप उपर्युक्त चौदहकी 'प्रन्थ ' यह संज्ञा निश्चय नयकी अपेक्षा समझना चाहिये; क्यों कि, वे कर्मबन्धके कारण हैं। इनके परित्यागका नाम निर्प्रत्यता है ।

जा सा करणकदी णाम सा दुविहा मूलकरणकदी चेव उत्तरकरणकदी चेव । जा सा मूलकरणकदी णाम सा पंचिवहा-ओरालियसरीरमूल करणगदी वेउविवयसरीर मूलकरण-

# कदी आहारसरीर मूलकरणकदी तेयासरीरमूलकरणकदी कम्मइयसरीरमूलकरणकदी चेदि ॥

करणकृति दो प्रकारकी हैं— मूलकरणकृति और उत्तरकरणकृति। इनमें मूलकरणकृति पांच प्रकारकी हैं-- औदारिकशरीर मूलकरणकृति, वैक्रियिकशरीर मूलकरणकृति, तैजसशरीर मूलकरण-कृति और कार्मणशरीर मूलकरणकृति ॥ ६८ ॥

सब करणोंमें शरीरको मूळकरण माना जाता है, कारण कि अन्य करणोंकी प्रवृत्ति उसके ही निमित्तसे होती है। वह औदारिक, वैक्रियिक, आहारक, तेंजस और कार्मणके भेदसे पांच प्रकारका है। इन पांच शरीरात्मक मूळकरणोंका जो संवातन आदिरूप कार्य है उसे मूळकरणकृति कही जाती है। शरीरके अतिरिक्त जो तळवार, वसूळा, परश्च एवं कुशरी आदि अन्य करण हैं उनके कार्यको उत्तरकरणकृति जाननी चाहिये। इन सबके कार्यको जो कृति कही गयी है वह 'क्रियते इति कृतिः' इस निरुक्तिके अनुसार भावकी प्रधानतासे कही गया है। 'क्रियते अनया' इस व्युत्पत्तिके अनुसार करणकी प्रधानतासे उक्त मूळ और उत्तर करणोंको कृति समझनी चाहिये। अब उपर्युक्त पांच भेदोंमें प्रत्येकके भेदोंको बतळानेके छिये आगेका सूत्र प्राप्त होता है—

जा सा ओरालिय-वेउव्विय-आहारसरीरमूलकरणकदी णाम सा तिविहा-संघादण-कदी परिसादणकदी संघादण-परिसादणकदी चेदि । सा सच्वा ओरालिय-वेउच्विय-आहार-सरीरमूलकरणकदी णाम ॥ ६९ ॥

जो वह औदारिक-वैक्रियिक-आहारकशरीर मूळकरणकृति है वह तीन प्रकारकी है— संघातनकृति, परिशातनकृति और संघातन-परिशातनकृति । वह सब औदारिक, वैक्रियिक और आहारक शरीरमूळकरणकृति है ॥ ६९ ॥

इनमेंसे विश्वक्षित शरीरके परमाणुओंका निर्जराके विना जो संचय होता है उसे संघातन-कृति कहते हैं। उन्हीं विश्वक्षित शरीरके पुद्गलस्कन्धोंकी संचयके विना जो निर्जरा होती है वह परिशातनकृति कहलाती है। तथा विश्वक्षित शरीरके पुद्गलस्कन्धोंका जो आगमन और निर्जरा एकही साथ होती है उसे संघातन-परिशातनकृति कही जाती है। उनमेंसे तिर्यंच और मनुष्योंके उत्पन्न होनेके प्रथम समयमें औदारिकशरीरकी संघातनकृति ही होती है, क्यों कि, उस समय उक्त शरीरके स्कन्धोंकी निर्जरा नहीं पायी जाती। द्वितीय समयसे लेकर आगके समयोंमें उन्हींके औदारिकशरीरकी संघातन-परिशातनकृति होती है, क्यों कि, द्वितीयादिक समयोंमें अभव्यसिद्धिकोंसे अनन्तगुणे और सिद्धोंसे अनन्तगुणे हीन औदारिकशरीरके स्कन्धोंका आगमन और निर्जरा दोनों पाये जाते हैं। तथा तिर्यंच और मनुष्यों द्वारा उत्तर शरीरके उत्पन्न करनेपर औदारिकशरीरकी परिशातनकृति होती है, क्यों कि, उस समय औदारिकशरीरके रकन्धोंका आगमन सम्भव नहीं है।

देव व नारिकयोंके उत्पन्न होनेके प्रथम समयमें वैश्वियिकशरीरकी संघातनकृति होती है, क्यों कि, उस समय वैश्वियिक शरीरके स्कन्धोंकी निर्जरा नहीं होती। उन्हींके द्वितीयादिक समयोंमें उसकी संघातन-परिशातनकृति होती है, क्यों कि, उस समय उक्त शरीरके स्कन्धोंका आगमन और निर्जरा दोनों एक साथ देखे जाते हैं। तथा उत्तर शरीरका उत्पादन कर मूळ शरीरमें प्रविष्ट हुए देव व नारकीके मूळशरीरकी परिशातनकृति होती है, क्यों कि, उस समय उक्त शरीरके स्कन्धोंका आगमन नहीं होता।

इसी प्रकार आहारशरिको उत्पन्न करनेके प्रथम समयमें उसकी संघातनकृति, द्वितीयादि समयोमें संघातन-परिशातनकृति तथा मूळ शरीरमें प्रविष्ट होनेपर परिशातनकृति जाननी चाहिये।

# जा सा तेजा-कम्मइयसरीरम्लकरणकदी णाम सा दुविहा परिसादणकदी संघादण-परिसादणकदी चेदि । सा सव्या तेजा-कम्मइयसरीरमूलकरणकदी णाम ॥ ७० ॥

जो वह तैजस-कार्मणशरीरमूळकरणकृति है वह दो प्रकारकी है परिशातनकृति और संघातन-परिशातनकृति । वह सत्र तैजस-कार्मणशरीरमूळकरणकृति है ॥ ७० ॥

अयोगकेवलीके जानेके इन दोनों शरोरोंकी परिशासनकृति होती है। इसका कारण यह है कि उनके योगका अभाव हो जानेसे बन्धका सर्वधा विनाश हो चुका है। अयोगकेवलीको छोड़कर अन्य सब ही संसारी जीवोंके उक्त दोनो शरीरोंकी संघातन-परिशातनकृति ही होती है, क्यों कि, संसारमें सर्वत्र उनका आगमन और निर्जरा दोनों पाये जाते हैं। इन दोनों शरीरोंकी संघातनकृति सम्भव नहीं है, क्योंकि बन्ध, सत्त्व और उदयसे रहित हुए सिद्ध जीवोंके बन्धके कारणोंकी सम्भवना न रहनेसे उनके इन दोनों शरीरोंका नवीन बन्ध सम्भव नहीं हैं। ये सब तैजसशरीर और कार्मणशरीरकूप मूलकरणकृतियां हैं, ऐसा जानना चाहिये।

इस प्रकार उपर्युक्त स्त्रोंद्वारा म्लकरणकृतियोंके सत्त्वकी प्ररूपणा करके अब आगे उत्तरकरणकृतिकी प्ररूपणा की जाती हैं—

# जा सा उत्तरकरणकदी णाम सा अणेयविहा । तं जहा- असि-वासि-परसु-कुडारी-चक-दंड-वेयणालिया-सलाग-मट्टिय-सुत्तोदयादीणसुवसंपदसण्णिज्झे ॥ ७१ ॥

जो वह उत्तरकरणकृति है वह अनेक प्रकारकी है। यथा— असि, वासि, परशु, कुदारी, चक्र, डण्ड, वेम, नालिका, शलाका, मृत्तिका, सूत्र और उदकादिकोंका सामीण्य कार्योंमें होता है॥

औदारिकादि पांच शरीर जीवके साथ रहते हुए चूंकि अन्य सब करणोंके कारण हैं, अतएव वे मूळकरण माने गये हैं। उनके कारण होनेसे इन असि व वासि आदिको उत्तरकरण समझना चाहिये। वह उत्तरकरणकृति अनेक प्रकारकी हैं।

जो द्रव्यका आश्रय करते हैं वे उपसंपद अर्थात् कार्य कहलाते हैं। उनकी समीपताका नाम उपसंपदसानिष्य है, इसलिये असि, वासि, परशु, कुदारी, चक्र, दण्ड, वेम, नालिका, शलाका, मृत्तिका, सूत्र और उदक आदि कार्योंकी समीपताके आश्रयसे उत्तरकरण कहलाते हैं। जे चामण्णे एवमादिया सा सच्चा उत्तरकरणकदी णाम ॥ ७२ ॥ इसी प्रकार और भी जो अन्यकरण हैं वे सब उत्तरकरणकृति कहस्राती हैं ॥ ७२ ॥ कारण यह कि इसके इतने ही कारण है, इस प्रकार करणोंकी नियत संख्या सम्भव नहीं है ।

जा सा भावकरणकदी [भावकदी] णाम सा उवजुत्तो पाहुडजाणगो ॥ ७३ ॥ कृतिप्राम्हतका जानकार जो उपयोग युक्त जीव है वह सब भाव करणकृति (भावकृति) है ॥ सा सब्वा भावकदी णाम ॥ ७४ ॥ वह सब भावकृति है ॥ ७४ ॥ एदासिं कदीणं काए कदीए षयदं १ गणणकदीए पयदं ॥ ७५ ॥ इन कृतियों में कौन-सी कृति प्रकृत है १ गणनकृति प्रकृत है ॥ ७५ ॥

॥ इस प्रकार कृतिअनुयोगद्वार समाप्त हुआ ॥ १ ॥

---:>**0**=;0---



#### सिरि-भगवंत-पुष्फदंत-भूदबलि-पणीदो

# छक्खंडागमो

#### तस्स चउत्थे-वेयणाखंडे

# २. वेदणाणियोगदारे १. वेयणणिक्खेवो

वेदणा ति । तत्थ इमाणि वेयणाए सोलस अणियोगदाराणि-णाद्व्वाणि भवंति— वेदणणिश्वसेवे वेदणणयविभासणदाए वेदणणामविहाणे वेदणद्व्वविहाणे वेदणसेत्तविहाणे वेदणकालविहाणे वेदणभावविहाणे वेदणपचयविहाणे वेदणसामित्तविहाणे वेदण-वेदणविहाणे वेदणगइविहाणे वेदणअंणतरविहाणे वेदणसिष्णयासविहाणे वेयणपरिमाणविहाणे वेयणभागा-भागविहाणे वेयणअप्पाबहुगे ति ॥ १ ॥

अब वेदना अधिकार प्रकरण प्राप्त हैं। उसमें वेदनाक ये सोलह अनुयोगद्वार ज्ञातव्य हैं-- वेदनानिक्षेप वेदनानयविभाषणता, वेदनानामविधान, वेदनाद्रव्यविधान, वेदनाक्षेत्रविधान, वेदना-कालविधान, वेदनाभावविधान, वेदनाप्रत्ययविधान, वेदनास्त्रामित्वविधान, वेदना-वेदनाविधान, वेदनागतिविधान, वेदना-अनन्तरविधान, वेदनासानिकपीविधान, वेदनापरिमाणविधान, वेदनाभागाभाग-विधान और वेदनाअस्पबहुत्व ॥ १॥

१. वेदना शब्दके अनेक अर्थ हैं। उनमें कीनसा अर्थ यहां विविक्षित है, इसका उल्लेख वेदनानिक्षेप अनुयोगद्वारमें किया गया है। २. उपर्युक्त नामादि निक्षेपरूप व्यवहार किस किस नयकी अपेक्षासे होता है, इसका विवेचन वेदननयिवभाषणता अनुयोगद्वारमें किया गया है। ३. जीवमें बन्ध, उदय और सन्त्र रूपसे जो पुद्गळस्कन्ध अवस्थित हैं उनके विषयमें किस किस नयका कहां कहां कैसा प्रयोग होता हैं; इसकी प्ररूपणा वेदनानामिवधान अनुयोगद्वारमें की गई है। ३. अभव्यसिद्धिकोंसे अनन्तगुणे और सिद्धोंसे अनन्तगुणे हीन जो पुद्गळस्कन्ध जीवसे सम्बन्ध होते हैं उनका नाम वेदनाद्वय है, वह वेदनारूप द्वय अनेक प्रकारका है, इसका विचार वेदना द्वयिधान अनुयोगद्वारमें किया गया है। ५. वेदनाद्वयोंकी अवगाहना अंगुळके असंख्यातवें भागसे ळेकर धनळोक प्रमाण तक होती है, इसका विवेचन वेदनाक्षेत्रविधान अनुयोगद्वारमें किया गया है। ६. वह वेदनाद्वय वेदनाके स्वरूपको न छोड़कर जघन्य और उत्कर्ष रूपसे कितने काळ रहता है, इसकी प्ररूपणा वेदनाकाळविधान अनुयोगद्वारमें की गई है। ७. वेदनाद्वय-स्कन्धमें संख्यात, असंख्यात और अनन्तगुणे भावभेदोंका प्रतिषेध करके अनन्तानन्त भावभेदोंक सद्भावकी प्ररूपणा वेदनाभावविधान अनुयोगद्वारमें की गई है। ८. वेदनाप्रत्यविधान अनुयोगद्वारमें सद्भावकी प्ररूपणा वेदनाभावविधान अनुयोगद्वारमें की गई है। ८. वेदनाप्रत्यविधान अनुयोग-

द्वारमें उक्त वेदनाद्रव्यके क्षेत्र, काल और भावोंके कारणोंका विवेचन किया गया है। ९. एक आदिके संयोगसे आठ भंगरूप जो जीव और नोजीव आदि हैं- वे वेदनाके स्वामी होते हैं व नहीं होते हैं, इसकी प्ररूपणा नयोंके आश्रयसे वेदनास्वामित्व अनुयोगद्वारमें की गई है। १०. एक दो आदिके संयोगसे भेदको प्राप्त हुई बध्यमान, उदीर्ण और उपशान्त प्रकृतियोंके भेदसे जो वेदनाके अनेक विकल्प होते हैं - उनकी प्ररूपणा नयोंके आश्रयसे वेदना-वेदनाविधान अनुयोगद्वारमें की गई है। ११. द्रव्यादिको भेदसे भेदको प्राप्त हुई वेदना क्या स्थित है, क्या अस्थित है, और क्या स्थित-अस्थित है; इसका विचार नयोंके आश्रयसे वेदनागतिविधान अनुयोगद्वारमें किया गया है। १२. वेदना-अनन्तरविधान अनुयोगद्वारमें नयविवक्षाके अनुसार एक एक समयग्नबद्धरूप अनन्तर बन्ध, नाना समयप्रबद्धरूप परम्पराबन्ध तथा उभयबन्धरूप कर्मपुद्गलस्कन्धोंकी प्ररूपणा नयविवक्षाके अनुसार की गई है। १३. द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावरूप वेदनाके उत्कृष्ट, अनुत्कृष्ट, जधन्य एवं अजधन्यमेंसे किसी एकको मुख्य करके शेष पद क्या उत्कृष्ट होते हैं या अनुत्कृष्ट आदि होते हैं; इसकी परीक्षा वेदनासंनिकर्षविधान अनुयोगद्वारमें की गई है । १४. वेदनापरिमाण-विधान अनुयोगद्वारमें प्रकृतियोंके काल और क्षेत्रके भेदसे मूल व उत्तर प्रकृतियोंके प्रमाणकी प्ररूपणा की गई है। १५. प्रकृत्यर्थता, स्थित्पर्थता और क्षेत्रप्रत्यासमें उत्पन्न प्रकृतियां सब प्रकृति-योंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं; इसका विचार वेदनाभागाभागविधान अनुयोगद्वारमें किया गया है। १६. तथा वेदना-अल्पबहुत्व अनुयोगद्वारमें इन्हीं तीन प्रकारकी प्रकृतियोंके एक दूसरोंकी अपेक्षा अल्पबद्धत्वकी प्ररूपणा की गई है।

> इस प्रकार इस वेदना महाधिकारमें इन सोल्ह अनुयोगद्वारोंकी प्ररूपणा की गई है— वेयणण्णिक्खेवे त्ति चउच्चिहे वेयणण्णिक्खेवे ॥ २ ॥

अब क्रमसे वेदनानिक्षेप अधिकार प्रकरण प्राप्त है। वह वेदनाका निक्षेप चार प्रकारका है।।

### णामवेयणा दुवणवेयणा दुव्ववेयणा भाववेयणा चेदि ॥ ३ ॥

नामवेदना, स्थापनावेदना, द्रव्यवेदना और भाववेदना ॥ ३ ॥

उनमेंसे एक जीव व अनेक जीव आदि आठ प्रकारके बाह्य अर्थका अवलम्बन न करनेवाला 'वेदना' शब्द नामवेदना है।

'वह वेदना यह है' इस प्रकार अभेदरूपसे अन्य पदार्थमें वेदनारूपसे जिसका अध्य-वसाय होता है उसका नाम स्थापनावेदना है। वह स्थापनावेदना सद्भावस्थापना और असद्भाव-स्थापनाके भेदसे दो प्रकारकी है। उनमेंसे जो द्रव्यका भेद प्रायः वेदनाके समान है उसमें इच्छित वेदनाद्रव्यकी स्थापना करना, इसे सद्भावस्थापनावेदना कहते हैं। जो द्रव्यका भेद वेदनाके समान नहीं है उसमें वेदनाद्रव्यकी कल्पना करनेको असद्भावस्थापनावेदना कहा जाता है।

द्रव्यवेदना दो प्रकारकी है- आगमद्रव्यवेदना और नोआगमद्रव्यवेदना। जो जीव

वेदनाश्राभृतका जानकार है, किन्तु तिह्निष्यक उपयोगसे रहित है वह आगमद्रव्यवेदना है। नोआगम-द्रव्यवेदना झायकशरीर, भावी व तद्व्यतिरिक्तके भेदसे तीन प्रकारकी है। उनमेंसे झायकशरीर-नोआगमद्रव्यवेदना भावी, वर्तमान और त्यक्तके भेदसे तीन प्रकारकी है। जो जीव भविष्यमें वेदनाअनुयोगद्वारके उपादान कारण स्वरूपसे परिणत होनेवाला है वह भावी नोआगमद्रव्यवेदना है। तद्व्यतिरिक्त नोआगमद्रव्यवेदना कर्म और नोकर्मके भेदसे दो प्रकारकी है। उनमेंसे कर्म नोआगमद्रव्यवेदना झानावरणादिके भेदसे आठ प्रकारकी तथा नोकर्म नोआगमद्रव्यवेदना सचित्त, अचित्त और मिश्रके भेदसे तीन प्रकारकी है। उनमेंसे सचित्त द्रव्यवेदना सिद्ध जीव द्रव्य है। अचित्त द्रव्यवेदना पुद्गल, काल, आकाश, धर्म और अधर्म द्रव्य हैं। मिश्र द्रव्यवेदना संसारी जीवद्रव्य है, क्यों कि कर्म और नोकर्मका जीवके साथ समवाय है वह जीव और अजीवसे भिन्न नहीं देखा जाता है।

भाववेदना आगम और नोआगमके भेदसे दो प्रकारकी है। उनमेंसे जो जीव वेदनानु-योगद्वारका जानकार होकर उसमें उपयुक्त है वह आगमभाववेदना है। नोआगमभाववेदना जीव-भाववेदना और अजीवभाववेदनाके भेदसे दो प्रकारकी है। उनमेंसे जीवभाववेदना औदिविक आदिके भेदसे पांच प्रकारकी है। आठ प्रकारके कमींके उदयसे उत्पन्न हुई वेदना औदिविक वेदना है। कमींके उपशमसे उत्पन्न हुई वेदना औपशमिक वेदना है। उनके क्षयसे उत्पन्न हुई वेदना क्षायिक वेदना है। उनके क्षयोपशमसे उत्पन्न हुई अवधिज्ञानादिस्वरूप वेदना क्षायोपशमिक वेदना है। जीवत्व, भव्यत्व व उपयोग आदि स्वरूप वेदना पारिणामिक वेदना है। अजीवभाववेदना दो प्रकारकी है— औदिविक और पारिणामिक। उनमें प्रत्येक पांच रस, पांच वर्ण, दो गन्ध और आठ स्पर्श आदिके भेदसे अनेक प्रकारकी है।

॥ वेदनानिक्षेप समाप्त हुआ ॥ १ ॥

# २. वेयण-णयविभासणदा

वेयण-णयविभासणदाए को गओ काओ वेयणाओ इच्छदि ॥ १ ॥

वेदना-नयविभाषणता अधिकारके अनुसार कौन नय किन वेदनाओंको स्त्रीकार करता है ? ॥ १ ॥

पिछले वेदनानिक्षेप अनुयोगद्वारमें 'वेदना' शब्दके अनेक अर्थ निर्दिष्ट किये गये हैं। उनमें प्रकृतमें कीन-सा अर्थ प्राह्य है, यह नयभेदोंकी अपेक्षा करता है। इसीलिये यहां यह वेदना-नयित्रभाषणता अधिकार प्राप्त हुआ है।

#### षेगम-ववहार-संगहा सव्वाओ ॥ २ ॥

नैगम, न्यवहार और संग्रह ये तीन नय उपर्युक्त सभी वेदनाओंको स्वीकार करते हैं ॥२॥ उजुसुदो हुवर्ण णेच्छदि ॥ ३ ॥

ऋजुसूत्र नय स्थापनानिक्षेपको स्वीकार नहीं करता है ॥ ३ ॥

कारण इसका यह है कि ऋजुसूत्र नयकी अपेक्षा पुरुषके संकल्पके अनुसार एक पदार्थका अन्य पदार्थ रूपसे परिणमन नहीं पाया जाता है।

#### सद्दणओ णामवेयणं भाववेयणं च इच्छदि ॥ ४ ॥

शब्दनय नामवेदना और भाववेदनाको स्वीकार करता है ॥ ४ ॥

उपर्युक्त वेदनाओंमेंसे यहां द्रव्यार्थिक नयकी अपेक्षा बन्ध, सत्त्व एवं उदयस्वरूप नो-आगमकर्मद्रव्य वेदना; ऋजुसूत्र नयकी अपेक्षा उदयगत कर्मद्रव्यवेदना; तथा शब्दनयकी अपेक्षा कर्मके बन्ध और उदयसे उत्पन्न भाववेदना प्रकृत है।

॥ वेदना-नयविभाषंणता समाप्त हुई ॥ २ ॥

# ३. वेयणणामविहाणं

वेयणाणामविहाणे ति । णेगम-ववहाराणं णाणावरणीयवेयणा दंसणावरणीयवेयणा वयणीयवेयणा मोहणीयवेयणा आउववेयणा णामवेयणा गोदवेयणा अंतराइयवेयणा ॥ १ ॥

अब वेदनानामविधान अधिकार प्राप्त है। नेगम व व्यवहार नयकी अपेक्षा ज्ञानावरणीय-वेदना, दर्शनावरणीयवेदना, वेदनीयवेदना, मोहनीयवेदना, आयुवेदना, नामवेदना, गोत्रवेदना और अन्तरायवेदना: इस प्रकार वेदना आठ भेदरूप है।। १॥

इस वेदनानामविधान अधिकारमें प्रकृत वेदनाके मेदों और उनके नामोंकी प्ररूपणा की गई है। तदनुसार यहां द्रव्यार्थिक (नैगम व व्यवहार) नयकी अपेक्षा नोआगमकर्मवेदना यहां प्रकृत है। प्रकृत सूत्रके द्वारा यहां उसके आठ मेदों और उनके नामोंकी प्ररूपणा की गई है। नामप्ररूपणामें इन ज्ञानावरणीयवेदना आदि पदोंको सार्थक समज्ञना चाहिये। जैसे- जो ज्ञानका आवरण करता है वह ज्ञानावरणीय कर्मद्रव्य कहळाता है। इस ज्ञानावरणीयस्वरूप जो वेदना है उसे ज्ञानावरणीयवेदना समज्ञना चाहिये।

संगहस्स अडुण्णं पि कम्माणं वेयणा ॥ २ ॥

संग्रहनयकी अपेक्षा आठों ही कर्मोंकी एक बेदना होती है ॥ २ ॥

इस नामके आश्रयसे यहां वेदनाके विधानकी प्ररूपणा पूर्वके समान करनी चाहिये, क्योंकि, उससे यहां कोई विशेषता नहीं है। इस नयकी अपेक्षा नामविधानकी प्ररूपणा करते समय आठोंही कमोंकी वेदना, ऐसा कहना चाहिये, क्योंकि, संग्रहनयकी अपेक्षा 'आठ' इस संख्यामें ज्ञानावरणादि कमोंके सब भेद सम्भव है। सूत्रमें जो एक 'वेदना' शब्द प्रयुक्त है उससे वेदनाके सब भेदोंकी अविनाभाविनी एक वेदना जातिका ग्रहण होता है, क्यों कि इनके विना संग्रह वचन सम्भव नहीं है। संग्रहनयका काम एक सामान्य धर्म द्वारा अवान्तर सब भेदोंका संग्रह करना है। अभिग्राय यह कि नैगम और व्यवहार नयकी अपेक्षा प्रकृत वेदना आठ प्रकारकी बतलाई है। किन्तु यह संग्रहनय उन आठोंही कमोंकी एक वेदना जातिको स्वीकार करता है, क्योंकि, उक्त संग्रहनयमें अभेदकी ग्रधानता है। यही कारण है कि इस नयकी अपेक्षा आठोंही कमोंकी एक वेदना कही गई है।

उजुसुदस्स णो-णाणावरणीयवेयणा णो दंसणावरणीयवेयणा णो मोहणीयवेयणा णो आउअवेयणा णो णामवेयणा णो गोदवेयणा णो अंतराइयवेयणा, वेयणीयं चेव वेयणा ॥

ऋजुसूत्रनयकी अपेक्षा न ज्ञानावरणीयवेदना है, न दर्शनावरणीयवेदना है, न मोहनीय-वेदना है, न आयुवेदना है, न नामवेदना है, न गोत्रवेदना है और न अन्तरायवेदना है। उसकी अपेक्षा एक वेदनीय ही वेदना है॥ ३॥

वेदनाका अर्थ सुख-दुःख होता है, क्यों िक, लोकमें ऐसा ही व्यवहार देखा जाता है। ये सुख-दुःख वेदनीयरूप पुद्गलस्कन्धको छोड़कर अन्य कर्मद्रव्योंसे नहीं उत्पन्न होते हैं। यदि उक्त सुख-दुखका किसी अन्य कर्मसे उत्पन्न होना सम्भव हो तो फिर वेदनीय कर्मका कोई कार्य ही नहीं रह जाता है, इसीलिये उक्त वेदनीय कर्मके अभावका प्रसंग अनिवार्य होगा इसलिये प्रकृतमें सब कर्मोंका प्रतिषेध करके उदयगत वेदनीयद्रव्यको ही 'वेदना' ऐसा कहा है।

#### सद्दणयस्म वेयणा चेव वेयणा ॥ ४ ॥

शब्द नयकी अपेक्षा वेदना ही वेदना है ॥ ४ ॥

शब्द नयकी अपेक्षा वेदनीय द्रव्यकर्मके उदयसे उत्पन्न हुआ सुख-दुःख अथवा आठ कर्मोंके उदयसे उत्पन्न हुआ जीवका परिणाम वेदना कहलाता है। इस नयकी अपेक्षा कर्मद्रव्यको वेदना नहीं कहा जा सकता है, क्योंकि, शब्द नयका विषय द्रव्य सम्भव नहीं है।

॥ इस प्रकार वेदनानामविधान अनुयोगद्वार समाप्त हुआ ॥ ३ ॥

# ४. वेयणद्वविहाणं

वेयणाद्व्यविहाणे ति तत्थ इमाणि तिण्णि अणियोगदाराणि णाद्व्याणि भवंति-पदमीमांसा सामित्तमप्पाबहुए ति ॥ १ ॥

अब वेदनाद्रव्यविधानका प्रकरण है। उसमें पदर्मामांमा, स्वामित्व और अल्पबहुत्व, य तीन अनुयोगद्वार ज्ञातव्य हैं॥ १॥

प्रकृत वेदनाइव्यविधान अनुयोगद्वारमें वेदनारूप जो द्रव्य है उसके विधानस्वरूप उत्कृष्ट, अनुन्कृष्ट, जघन्य और अजधन्य आदि मेदोंकी प्ररूपणा की गई है। उसमें पदमीमांसा, स्वामित्व और अल्पबहुत्व ये तीन अनुयोगद्वार जाननेके योग्य हैं। इनमेंसे पदमीमांसा अनुयोगद्वारमें उत्कृष्ट-अनुन्कृष्ट आदि पदोंकी मीमांसा (विचार) की गई है। स्वामित्व अनुयोगद्वारमें उक्त उत्कृष्ट व अनुन्कृष्ट आदि पदोंके योग्य जीवोंकी प्ररूपणा की गई है। और अल्पबहुत्व अनुयोगद्वारमें उन्हींकी हीनाधिकता बतलाई गई है।

### पदमीमांसाए णाणावरणीयवेदना दव्बदो किमुक्कस्सा किमणुक्कस्सा किं जहण्णा किमजहण्णा ? ॥ २ ॥

पदमीमांसा अधिकारप्राप्त है । ज्ञानावरणीयवेदना द्रव्यसे क्या उत्कृष्ट है, क्या अनुत्कृष्ट है. क्या जवन्य है और क्या अजवन्य है ? ॥ २ ॥

यह पृच्छासूत्र है। तदनुसार इसमें यह पूछा गया है कि उक्त ज्ञानावरणीयवेदना द्रव्यकी अपेक्षा क्या उत्कृष्ट है, क्या अनुत्कृष्ट है, क्या जघन्य है, और क्या अजधन्य है। प्रकृत सूत्रके देशामर्शक होनेसे यहां सादि, अनादि, ध्रुव, अध्रुव, ओज, युगम, ओम, विशिष्ट और नोम-नोविशिष्ट: इन नौ पद विषयक अन्य नौ पृच्छाओंको भी प्रहण करना चाहिये।

#### उक्कस्सा वा अणुक्कस्सा वा जहण्णा वा अजहण्णा वा ॥ ३ ॥

उक्त ज्ञानावरणीयवेदना द्रव्यकी अपेक्षा उत्कृष्ट भी है, अनुत्कृष्ट भी है, जवन्य भी है, और अजधन्य भी है ॥ ३ ॥

उपर्युक्त प्रश्नोंके उत्तर स्वरूप यहां यह कहा गया है कि वह ज्ञानावरणीयवेदना कथंचित उत्कृष्ट है, क्योंकि, भवस्थितिके अन्तिम समयमें वर्तमान गुणितकर्माशिक सप्तम पृथिवीके नारकीके उसका उत्कृष्ट द्रव्य पाया जाता है। कथंचित वह अनुत्कृष्ट है, क्यों कि, कर्मस्थितिके अन्तिम समयवर्ती उक्त गुणितकर्माशिक नारकीको छोड़कर अन्यत्र सर्वत्र उसका अनुत्कृष्ट द्रव्य पाया जाता है। कथंचित वह जधन्य है, क्यों कि, क्षिपतकर्माशिक जीवके क्षीणकषाय गुणस्थानके अन्तिम समयमें उसका जधन्य द्रव्य पाया जाता है। कथंचित वह अजधन्य भी है, क्योंकि, उक्त क्षिपतकर्माशिक जीवको छोड़कर अन्यत्र उसका अजधन्य द्रव्य पाया जाता है।

यहां गुणितकर्मांशिक और क्षपितकर्माशिकका स्वरूप इस प्रकार समझना चाहिये-जो जीव पूर्वकोटिपृथक्त और दो हजार सागरोपमोंसे (त्रसस्थितकाल) हीन सत्तर कोडाकोडि सागरोपम प्रमाण बादर पृथिवीकायिक जीवोंमें रहा है, वहां रहते हुए भी जिसने पर्याप्त भवोंको अधिक और अपर्याप्त मबोंको अल्प संख्यामें ब्रहण किया है, जो उपर्युक्त पर्याप्त भवोंमें उत्पन्न होता हुआ छंत्री आयुको लेकर तथा अपर्याप्त भर्त्रोमें उत्पन्न होता हुआ अल्प आयुको ले करके उत्पन्न हुआ है, जो आयुबन्धकालमें आयुबन्धके योग्य जघन्य योगसे उस आयुको बांधता रहा है, जिसका उत्कर्षणद्रव्य क्षपितकर्माशिक, क्षपित्त-घोलमान और गुणित-घोलमान जीवोंकी अपेक्षा अधिक तथा अपकर्षणद्रव्य उन्हींकी अपेक्षा अल्प रहा है: जो अनेक वार उत्कृष्ट योगस्थानोंमें तथा बहुत संक्रेश परिणामेंामें वर्तमान रहा है; इस प्रकार बादर पृथिवीकायिकों में परिभ्रमण करके तत्पश्चात् जो बादर त्रस पर्याप्तक जीवोंमें उत्पन्न हुआ है, वहां उत्पन्न होते हुए भी जिसने दीर्घ आयुके साथ पर्याप्त भवोंको अधिक प्रमाणमें तथा अल्प आयुके साथ अपूर्याप्त भवोंको अल्प प्रमाणमें धारण किया है, जिसका उत्कर्षण द्रव्य अधिक और अपकर्षण द्रव्य हीन रहा है, जो वहांपर बहुत बार उक्ट योगस्थानोंको तथा बहुत संक्रेश परिणामोंको प्राप्त हुआ है: इस प्रकार परिश्रमण करके जो अन्तिम भवग्रहणमें सातवीं पृथिवीके नारिकयोंमें उत्पन्न हुआ है, वहांपर जो सर्वलघु अन्तमुहूर्त कालमें सब पर्याप्तियोंको पूर्ण करके पर्याप्त हुआ है, अपने जीवितकालमें जो बहुत बार उत्कृष्ट योगस्थानोंको और बहुत संक्षेत्र परिणामोंको प्राप्त हुआ है, इस प्रकार परिश्रमण करते हुए जो अन्तमुहूर्त मात्र आयुक्ते शेष रहनेपर योगयय मध्यके ऊपर अन्तमुहूर्त कालतक स्थित रहा है तथा द्विचरम और त्रिचरम समयमें जो उत्कृष्ट संक्षेशको तथा चरम और द्विचरम समयमें उत्कृष्ट योगको प्राप्त हुआ है; इस प्रकारका जीव उस नारक भवके अन्तिम समयमें वर्तमान होता हुआ गुणित-कर्माशिक कड़ळाता है। (यह अभिप्राय आगे सूत्र ७ से ३२ में प्रगट किया है)

जो जीव पत्योपमके असंख्यातवें मागसे हीन सत्तर कोडाकोडि सागरोपम प्रमाण काल तक सूक्ष्म निगोद जीवोंके मध्यमें रहा है, फिर वहांसे निकलकर जो बादर पृथिवीकायिक जीवोंमें उत्पन्न होता हुआ सर्वलघु कालमें सब पर्याप्तियोंको पूर्ण करके पर्याप्त हो गया है, तत्पश्चात् अन्तर्मुहूर्त कालमें मरणको प्राप्त होकर पूर्वकोटि प्रमाण आयुवाले मनुष्योंमें उत्पन्न होता हुआ जो गर्भमें सात मासके बीतनेपर जन्मको प्राप्त हुआ है, पुनः आठ वर्षका होकर जिसने संयमको प्राप्त कर लिया है, इस प्रकार कुछ कम पूर्वकोटि काल तक संयमको पालन करके जो थोड़ीसी आयुक्ते रोष रहनेपर मिथ्यात्वको प्राप्त होता हुआ उस अल्पकालीन मिथ्यात्वयुक्त असंयमके साथ मरणको प्राप्त होकर दस हजार वर्षकी आयुवाले देवोंमें उत्पन्न हुआ है, वहां सर्वलघुकालमें सब पर्याप्तियोंसे पर्याप्त होकर जिसने अन्तर्मुहूर्तमें ही सम्यक्त्यको प्राप्त होते हुए कुछ कम दस हजार वर्ष तक उसका परिपालन किया है, तत्पश्चात् आयुक्ते अन्तमें मिथ्यात्वको प्राप्त होकर उसके साथ मरणको प्राप्त होता हुआ जो बादर पृथिवीकायिक पर्याप्त जीवोंमें उत्पन्न हुआ है, पुनः सूक्ष्म

निगोद जीवोंमें उत्पन्न होकर तत्पश्चात् फिरसे भी जो बादर पृथिवीकायिक पर्याप्त जीवोंमें उत्पन्न हुआ है, इस प्रकारसे परिश्रमण करते हुए जिसने अनेकवार देवों व मनुष्योंमें उत्पन्न होकर बत्तीस वार संयमको प्राप्त होते हुए चार चार कषायोंको उपशमाया है और पल्योपमके असंख्यातवें भाग मात्र संयमासंयम एवं सम्यक्तवको प्राप्त किया है, इस प्रकारसे परिश्रमण करता हुआ जो अन्तिम भवमें फिरसे पूर्वकोटि प्रमाण आयुवाले मनुष्योंमें उत्पन्न होकर सर्व लघुकाल (सात मासके अनन्तर) में जन्मको प्राप्त हुआ है तथा आठ वर्षकी अवस्थामें जिसने संयमको धारण कर लिया है, तत्पश्चात् कुछ कम पूर्वकोटि काल तक उसका परिपालन करके जो आयुके अल्प शेष रह जानेपर श्वपणामें उद्यत होकर छद्मस्थ अवस्थाके अन्तिम समयको प्राप्त हो चुका है; उसे श्वपितकर्माशिक समझना चाहिये। (यह भाव आगेके ४९ से ७५ सूत्रोंमें मूल प्रन्थकर्ताके द्वारा प्रगट किया गया है)

#### एवं सत्तर्ण कम्माणं ॥ ४ ॥

इसी प्रकार सात कर्मोंकी भी वेदनाके उत्कृष्ट आदि पदों की मीमांसा है ॥ ४ ॥ अभिप्राय यह कि जिस प्रकार ज्ञानावरणीय कर्मकी पदमीमांसा की गई है उसी प्रकार वह रोप सात कर्मोंकी भी जानना चाहिये, क्योंकि, इससे उसमें कोई विशेषता नहीं है ।

### सामित्तं दुविहं जहण्णपदे उक्कस्सपदे ॥ ५ ॥

स्वामित्व दो प्रकारका है । जधन्य पद्विषयक और उत्कृष्ट पद्विषयक ॥ ५ ॥

सूत्रमें 'पदे' यह सप्तमी विभिन्त नहीं हैं, िकत्तु प्रथमा विभिन्त है। यहां एकारका आदेश हो जानेसे 'पदे' यह रूप हो गया है। यहां 'पद' शब्दको स्थानवाचक समझना चाहिये। जिस स्वामित्वका जधन्य पद है वह जघन्यपद कहलाता है, और जिस स्वामित्वका उत्कृष्ट पद है वह उत्कृष्टपद कहलाता है। अथवा 'पदे' इसे सप्तमी विभक्त्यन्त भी मानकर उससे जधन्य पदमें (पदिविषयक) एक स्वामित्व और उत्कृष्ट पदमें दूसरा स्वामित्व, इस प्रकार वह स्वामित्व दो ही प्रकारका है, यह अभिप्राय ग्रहण करना चाहिये।

अब इनमें उत्कृष्ट पदविषयक स्वामित्वकी प्ररूपणा करते हुए प्रथमतः सत्ताईस (६-३२) सूत्रों द्वारा द्रव्यकी अपेक्षा ज्ञानावरणीय सम्बन्धी वेदनाके स्वामित्वकी प्ररूपणा की जाती है—

सामित्तेण उक्कस्सपदे णाणावरणीयवेयणा द्व्वदो उक्कस्सिया कस्स ? ॥ ६ ॥ स्वामित्वकी अपेक्षा उत्कृष्ट पदविषयक ज्ञानावरणीय वेदना द्रव्यसे उत्कृष्ट किसके होती है ? ॥ ६ ॥

जो जीवो बादरपुढवीजीवेसु बेसागरोवमसहस्सेहि सादिरेगेहि ऊणियं कम्मद्वि-दिमच्छिदो ॥ ७ ॥

जो जीव बादर पृथिकायिक जीवोंमें कुछ अधिक दो हजार सागरोपमसं कम कर्मस्थिति ज्ञानावरणीयकी उत्कृष्ट स्थिति प्रमाण काळ तक रहा हो ॥ ७ ॥

# तत्थ य संसरमाणस्य बहुवा पञ्जत्तभवा (थोवा अपञ्जत्ताभवा ) ॥ ८ ॥

वहां परिश्रमण करनेवाले जीवके पर्याप्त भव बहुत और अपर्याप्त भव थोड़े होते हैं ॥८॥ अभिप्राय यह है कि बादर पृथिवीकायिक जीवोंमें परिश्रमण करते हुए जिसने पर्याप्त भव थोड़े तथा अपर्याप्त भव बहुत प्रहण किये हैं। भवोंकी यह बहुता और अल्पता क्षपितकर्माशिक, क्षपितघोलमान और गुणितघोलमान जीवोंके भवोंकी अपेक्षा समझना चाहिये।

# दीहाओ पन्जत्तद्वाओ रहस्साओ अपन्जत्तद्वाओ ॥ ९ ॥

पर्याप्तकाल दीर्घ और अपर्याप्तकाल थोडे होते हैं ॥ ९ ॥

अभिष्राय यह है कि पर्याप्तोंमें उत्पन्न होता हुआ जो दीर्घ आयुवाले पर्याप्त जीबोंमें ही उत्पन्न हुआ है तथा उनमें भी सर्वलघु कालमें जिसने पर्याप्तियोंको पूर्ण करके पर्याप्तकालको क्षपितकर्माशिक आदिकी अपेक्षा दीर्घ और अपर्याप्तकालको अन्य किया है।

# जदा जदा आउअं बंधदि तदा तदा तप्पाओगेण जहण्णएण जोगेण बंधदि ॥१०॥

जब जब वह आयुको बांधता है तब तब आयुबन्धके योग्य जघन्य परिणामयोगसे ही आयुको बांधता रहा है ॥ १०॥

# उवरिश्लीणं द्विदीणं णिसेयस्स उक्कस्सपदे हिट्ठिशीणं द्विदीणं णिसेयस्स जहण्णपदे ॥

उपरिम स्थितियोंके निषेकका उत्कृष्ट पद होता है और अधस्तन स्थितियोंके निषेकका जधन्यपद होता है ॥ ११ ॥

सूत्रमें प्रयुक्त 'उनकस्सपदे ' और 'जघण्णपदे ' इन दोनों पदोंको प्रथमान्त समझना चाहिये, न कि सप्तम्यन्त । अभिष्राय इसका यह है कि प्रकृत जीवका उत्कर्षण द्रव्य क्षिपतकर्मी- शिक, क्षिपतिघोलमान और गुणितघोलमानकी अपेक्षा बहुत तथा अपकर्षण द्रव्य इन्हीं तीनोंकी अपेक्षा अल्प रहता है ।

# बहुसो बहुसो उक्कस्साणि जोगद्वाणाणि गन्छिद् ॥ १२ ॥

बहुत बहुत बार जो उत्कृष्ट योगस्थानोंको प्राप्त होता है ॥ १२ ॥

चूंकि उत्कृष्ट योगस्थानोंके द्वारा बहुत कर्मप्रदेशोंका आगमन होता है, अतः सूत्रमें 'बहुत बहुत त्रार उत्कृष्ट योगस्थानोंको प्राप्त होता हैं 'ऐसा कहा गया है।

# बहुसी बहुसं बहुसंकिलेसपरिणामी भवदि ॥ १३ ॥

बहुत बहुत बार जो बहुत संक्रेशरूप परिणामवाटा होता है ॥ १३ ॥

बहुत संक्रेश परिणामोंसे चूंकि बहुत द्रव्यका उत्कर्षण और उन्कृष्ट स्थितिका बन्ध हुआ करता है, अतः सूत्रमें वैसा निर्दिष्ट किया गया है।

### एवं संसरिद्ण वादरतसपज्जत्तएसुववण्णो ॥ १८ ॥

इस प्रकार परिभ्रमण करके जो बादर त्रस पर्याप्तकों में उत्पन्न हुआ ॥ १४ ॥

त्रसका उत्कृष्ट योग स्थावरके योगसे असंख्यातगुणा होनेके कारण चूकि उसके द्वारा कर्मका संकळन अधिक होता है, अत एवं यहां बादर त्रस पर्याप्त जीवोंमें उत्पन्न होनेका निर्देश किया गया है।

तत्थ य संसरमाणस्य बहुआ पज्जत्तभवा, थोवा अपज्जत्तभवा ॥ १५ ॥

वहां परिभ्रमण करते हुए जिसने पर्याप्त भवोंको अधिक और अपर्याप्त भवोंको अल्प मात्रमें प्रहण किया है ॥ १५॥

दीहाओ पज्जनद्वाओ रहस्साओ अपज्जनद्वाओ ॥ १६ ॥

त्रहां जिसका पर्याप्तकाल दीर्घ और अपर्याप्तकाल थोडा रहा है ॥ १६ ॥

जदा जदा आउअं बंधदि तदा तदा तप्याओग्गजहण्णएण जोगेण बंधदि ॥१७॥ जो जब जब आयुको बांधता है तब तब उसके योग्य जधन्य योगसे ही बांधता है ॥

उवरिस्त्रीणं द्विदीणं णिसेयस्स उक्कस्मपदे हेद्विस्त्रीणं द्विदीणं णिसेयस्स जहण्णपदे ॥ १८ ॥

जो उपरिम स्थितियोंके निषेकका उन्कृष्ट पद और नीचेकी स्थितियोंके निषेकका जधन्यपद करता है॥ १८॥

इस सूत्रका अभिश्राय पिछले ग्यारहवे सूत्रके समान समझना चाहिये।
बहुतो बहुतो उक्कसाणि जोगद्वाणाणि गच्छिदि ॥ १९॥
बहुत बहुत बार जो उत्कृष्ट योगस्थानोंको प्राप्त होता है॥ १९॥
बहुतो बहुतो बहुतंकिलेस परिणामो भवदि ॥ २०॥
बहुत बहुत बार जो बहुत संक्रेश परिणामवाला होता है॥ २०॥
•

एवं संसरिद्ण अपन्छिमे भवमाहणे अधो सत्तमाए पुढवीए णेरइएसु उववण्णो ॥ इस प्रकार परिश्रमण करके जो अन्तिम भवग्रहणमें नीचे सातवीं पृथिवीके नारिकयोंमें उत्पन्न हुआ है ॥ २१॥

तेणेव पढमसमयआहारएण पढमसमयतब्भवत्थेण उन्नक्रस्सेण जोगेण आहारिदो ॥ जिसने कर्मस्थितिके समान यहां भी प्रथम समयवर्ती आहारक और प्रथम समयवर्ती तद्भवस्थ होकर उत्कृष्ट योगके द्वारा कर्मपुद्गलस्कन्थको प्रहण किया ॥ २२ ॥

> उक्किस्यिगए वर्दीए वहिंदो ॥ २३ ॥ उत्कृष्ट वृद्धिसे जो वृद्धिको प्राप्त हुआ है ॥ २३ ॥

अंतोग्रहुत्तेण सव्वलहुं सव्वाहि पज्जत्तीहि पज्जत्तयदो ॥ २४ ॥ अन्तर्मुहूर्त द्वारा जो सर्वलघु कालमें सभी पर्याप्तयोंसे पर्याप्त हुआ ॥ २४ ॥ तत्थ भवद्विदी तेत्तीससागरोवमाणि ॥ २५ ॥

बहां [सातवीं पृथिवीमें] जो तेतीस सागरोपम प्रमाण काल तक अवस्थित रहा है ॥२५॥ आउअमणुपालेंतो बहुसो बहुसो उक्कस्साणि जोगद्वाणाणि गच्छदि ॥ २६ ॥ जो आयुका उपभोग करता हुआ बहुत बहुत बार उन्कृष्ट योगस्थानोंको प्राप्त हुआ है ॥ बहुसो बहुसो बहुसंकिलेसपरिणामो भवदि ॥ २७ ॥

जो बहुत बहुत बार बहुत संक्रेश परिणामशाला हुआ है ॥ २०॥

एवं संसरिद्ण थोवावसेसे जीविद्व्यए क्ति जोगजवमज्झस्सुवरिमंतोम्रहुत्तद्ध-मच्छिदो ॥ २८ ॥

इस प्रकार परिश्रमण करके जीवितके थोडासा शेष रहजानेपर योगयत्रमध्यके ऊपर अन्तर्महर्त काल तक स्थित रहा ॥ २८ ॥

श्रेणिक असंस्थातवें भाग मात्र जो आठ समय योग्य योगस्थान हैं उनका नाम योगयय-मध्य है। अंकसंदृष्टिमें द्वीन्द्रिय पर्याप्तके सर्वजवन्य परिणामयोगस्थानसे छेकर संत्री पंचेन्द्रिय पर्याप्तके उत्कृष्ट परिणामयोगस्थान पर्यन्त सब योगस्थानोंकी रचना जो पंक्तिके आकारसे की जाती है उनका काल अपनी संस्थाकी अपेक्षा मध्यमें स्थूछ (आठ समयरूप) और दोनों पार्श्वभागोंमें चूंकि सूक्ष्म (४, ५, ६, ७, ८, ७, ६, ५, ४, ३, २) हैं; अत एव वह रचना जौके आकारकी हो जाती है। इसीलिये उनके मध्यमें अवस्थित आठ समयरूप योगस्थानोंके 'यवमध्य' रूपसे सूत्रमें निर्दिष्ट किया गया जानना चाहिये। उसके ऊपर अन्तर्मुहूर्त काल तक रहा। यह इस सूत्रका अभिप्राय महण करना चाहिये।

चरिमे जीवगुणहाणिद्वाणंतरे आविष्याए असंखेज्जिदिभागमिष्छिदो ॥ २९ ॥ अन्तिम जीवगुणहानिस्थानान्तर आविष्ठीके असंख्यातवें भाग काल तक रहा ॥ २९ ॥ दुचरिम-तिचरिमसमए उक्कस्ससंकिलेसं गदो ॥ ३० ॥

हिचरम व त्रिचरम समयमें उत्कृष्ट संक्रेशको प्राप्त हुआ ॥ ३० ॥

इन दो समयोंको छोड़कर अन्य समयोंमें निरन्तर उन्क्रप्ट संक्रेशके साथ चूंकि बहुत काल तक रहना सम्भव नहीं है, अत एव इन दो समयोंमें ही उन्क्रष्ट संक्रेशको प्राप्त हुआ, ऐसा सूत्रमें निर्दिष्ट किया गया है।

> चरिम-दुचरिमसमए उक्कस्सजोगं गदो ॥ ३१ ॥ चरम और द्विचरम समयमें उत्कृष्ट योगको प्राप्त हुआ ॥ ३१ ॥

बहुत द्रव्यका संप्रह चूंकि उत्कृष्ट योगसे ही सम्भव है, अत एव सूत्रमें चरम व द्विचरम समयमें उत्कृष्ट योगको प्राप्त हुआ, ऐसा कहा गया है।

# चरिमसमयतब्भवत्थो जादो । तस्स चरिमसमयंतब्भवत्थस्स णाणावरणीयवेयणा दन्वदो उपकस्सा ॥ ३२ ॥

इस प्रकारसे जो क्रमशः उक्त भव सम्बंधी आयुक्ता विताता हुआ उस नारक भवके अन्तिम समयमें स्थित हुआ है उस चरम समयवर्ती तद्भवस्थ हुण उपर्युक्त जीवके ज्ञानावरणीयकी वेदना द्रव्यकी अपेक्षा उत्कृष्ट होती है ॥ ३२॥

#### तव्वदिरित्तमणुक्कस्सा ॥ ३३ ॥

श्रानातरणीयकी उपर्युक्त उत्कृष्ट वेदनासे भिन्न उसकी अनुत्कृष्ट द्रव्यवेदना है ॥ ३३ ॥
पूर्वमें श्रानावरणीयका जो उत्कृष्ट द्रव्य निर्दिष्ट किया गया है उसको छोड़कर उसका
शेष सब द्रव्य अनुत्कृष्ट वेदनास्वरूप है । यथा अपकर्षणके वश उसके उत्कृष्ट द्रव्यमेंसे एक
परमाणुके हीन होनेपर शेष सब रहा द्रव्य अनुत्कृष्ट कहा जाएगा । यह उस अनुत्कृष्ट द्रव्यका
प्रथम विकल्प होगा । इस प्रकार दो तीन आदि परमाणुओं के क्रमसे उत्तरोत्तर हीन होनेवाला उसका
द्रव्य अनुत्कृष्ट द्रव्य ही कहा जाएगा और वह क्रमसे उक्त अनुत्कृष्टके द्वितीय तृतीय आदि
विकल्परूप होगा । इनमें उक्त उत्कृष्ट द्रव्यसे एक समयप्रबद्ध मात्र हीन उन अनुत्कृष्ट प्रदेशस्थानोंका
स्वामी क्षपितकर्माशिक ही होता है । उससे आगेके अनुत्कृष्ट प्रदेशस्थानोंके स्वामी गुणितघोलमान,
क्षपितधोलमान और क्षपितकर्माशिक जीवोंको समझना चाहिये ।

#### एवं छण्णं कम्माणमाउववज्जाणं ॥ ३४ ॥

इसी प्रकारसे आयुक्तमेको छोड़कर रोष छह कर्मोंकी भी उत्कृष्ट व अनुत्कृष्ट वेदना द्रव्यकी अपेक्षा जानना चाहिये ॥ ३४ ॥

विशेष यहां इतना जानना चाहिये कि त्रसस्थितिसे हीन मोहनीयकी चाळीस कोड़ाकोडि सागरोपम तथा नाम व गोत्रकी उक्त त्रसस्थितिसे हीन बीस कोड़ाकोड़ि सागरोपम स्थिति प्रमाण उक्त जीवको बादर एकेन्द्रियोंमें घुमाना चाहिये।

अब आगे १२ सूत्रों द्वारा आयु कर्मकी उत्कृष्ट द्रव्यवेदनाके स्वामीकी प्ररूपणा की जाती है-

सामित्रेण उक्कस्सपदे आउववेदणा दव्यदो उक्किस्सिया कस्स ? ॥ ३५ ॥ स्वामित्वसे उत्कृष्ट पदमें आयु कर्मकी वेदना द्रव्यकी अपेक्षा उत्कृष्ट किसके होती हैं ? ॥

जो जीवो पुर्व्वकोडाउओ परभवियं पुर्व्वकोडाउअं बंधदि जलचरेसु दीहाए आउवबंधगद्धाए तप्पाओग्गसंकिलेसेण उक्कस्सजोगे बंधदि ॥ ३६ ॥

छ. ६९

जो जीव पूर्वकोटि प्रमाण आयुसे युक्त होकर परभव सम्बन्धी पूर्वकोटि प्रमाण आयुको जलचर जीवोंमें बांधता हुआ दीर्घ आयुबन्धकालमें तत्प्रायोग्य संक्रेशके साथ उत्कृष्ट योगमें बांधता है ॥

जिस जीवकं द्रव्यकी अपेक्षा आयु कर्मकी उत्कृष्ट वेदना सम्भव है उसकी यहां तीन विशेषतायें दिखलायी गई है— उनमें प्रथम विशेषता यह है कि उसकी भुज्यमान आयु पूर्वकोटि प्रमाण होनी चाहिये। इसका कारण यह है कि जो पूर्वकोटिके त्रिभागको आबाधा करके परभव सम्बन्धी आयुको बांधा करते हैं उन्हींके आयुका उत्कृष्ट बन्धककाल सम्भव है, अन्य जीवोंके वह सम्भव नहीं है। सो वह पूर्वकोटिके त्रिभाग प्रमाण आबाधा प्रकेशेटि प्रमाण आयुवाले जीवके ही हो सकती है, अन्यके नहीं हो सकती है।

दूसरी विशेषता उसमें यह होती है कि वह परभवकी आयुको वांधत समय जलचर जीवोंकी ही आयुको बांधता है और उसे भी पूर्वकोटि प्रमाणमें बांधता है। सूत्रमें जो 'परभव सम्बन्धी' ऐसा कहा है उससे यह अभिप्राय ग्रहण करना चाहिये कि जिस प्रकार ज्ञानावरणादि अन्य कमोंका उदय बन्धावछींके पश्चात् बन्धभवमें ही प्रारम्भ होता है उस प्रकार आयु कमिका उदय बन्धभवमें सम्भव नहीं हैं, किन्तु उसका उदय परभवमें ही होता है। जलचर जीवोंमें आयुके बांधनेका कारण यह है कि उनमें विवेकका अभाव होनेसे संक्षेत्र कम होता है और इससे उनके अधिक द्रव्यकी निर्जरा नहीं होती।

तीसरी विशेषता उसकी यह है कि वह उपर्युक्त परभव सम्बन्धी आयुको दीर्घ आयुबन्धक कालमें उसके योग्य संक्रेशके साथ उत्कृष्ट योगमें बांधता है। 'उसके योग्य संक्रेशके साथ ' यह कहनेका अभिप्राय यह है कि जिस प्रकार शेष कर्म उत्कृष्ट विद्युद्धि और उत्कृष्ट संक्रेशके साथ बांधे जाते हैं उस प्रकार आयु कर्म उत्कृष्ट संक्रेशके साथ नहीं बांधा जाता है, किन्तु वह उसके योग्य मध्यम संक्रेशके साथ ही बांधा जाता है।

# जोगजवमज्झस्सुवरिमंतोम्रहुत्तद्धमन्छिदो ॥ ३७ ॥

योगयवमध्यके ऊपर अन्तर्मुहूर्त काल तक रहा ॥ ३७॥

चरिम जीवगुणहाणिद्वाणंतरे आवित्याए असंखेज्जिदिभागमिन्छदो ॥ ३८ ॥ अन्तिम जीवगुणहानिस्थानान्तरमें आवित्रीके असंख्यातवें भाग मात्र काल तक रहा ॥३८॥

# कमेण कालगदसमाणो पुन्यकोडाउएसु जलचरेसु उववण्णो ॥ ३९ ॥

फिर कमसे कालको प्राप्त होकर पूर्वकोटि प्रमाण आयुवाले जलचर जीवोंमें उत्पन्न हुआ ॥
परभव सम्बन्धी आयुके बांध लेनेपर तत्पश्चात् मुज्यमान आयुका कदलीघात नहीं होता,
किन्तु उसका वेदन यथास्वरूपसे ही होता है; इस अभिप्रायको प्रगट करनेके लिये यहां सूत्रमें
'क्रमसे कालको प्राप्त होकर' ऐसा कहा गया है । इसी प्रकार बांधी गई उस आयुका अपकर्षणस्वरूपसे घात न करके वहां उत्पन्न हुआ, इस भावको प्रगट करनेके लिये सूत्रमें 'पूर्वकोटि प्रमाण

आयुत्रालोंमें उत्पन्न हुआ ' ऐसा कहा गया है। सूत्रमें 'जलचर जीवोंमें उत्पन्न हुआ ' यह जो कहा गया है उसका अभिप्राय यह है कि जीव जिस प्रकार देवगित आदि अन्य कमींको बांधकर भी वहां न उत्पन्न हो अन्यत्र भी उत्पन्न हो सकता है उस प्रकार आयुके विषयमें यह सम्भावना नहीं है। किन्तु जिस गति सम्बन्धी आयु बांधी गई है वहां ही जीव निश्वयसे उत्पन्न होता है, अन्यत्र उत्पन्न नहीं होता।

# अंतोग्रहुत्तेण सञ्जलहुं सञ्जाहि पञ्जत्तीहि पञ्जत्तयद्रो ॥ ४० ॥

अन्तर्मुहूर्त काल द्वारा अति शीघ्र सब पर्याप्तियोंसे पर्याप्तक हुआ ॥ ४० ॥

पर्याप्तियोंके पूर्ण होनेका वह अन्तर्मुहूर्त काल जघन्य भी है और उत्कृष्ट भी हैं। उसमें उत्कृष्ट कालका प्रतिषेध करनेके लियं 'सर्वेलघु' पदका ग्रहण किया है। उत्कृष्ट कालके प्रतिषेध करनेका कारण यह है कि दीर्घ कालके द्वारा बहुत गोपुन्छ।ओंक गल जानेसे बहुत निपेकोंकी निर्जरा सम्भव है जो प्रकृतमें अभीष्ट नहीं है। एक-दो पर्याप्तियोंके पूर्ण होनेपर पर्याप्त हुआ जीव आयुबन्धके योग्य नहीं होता, किन्तु सभी-पर्याप्तियोंसे पर्याप्त हुआ जीव ही आयुबन्धके योग्य होता है; इस बातका ज्ञान करानेके लियं सूत्रमें 'सब पर्याप्तियोंसे पर्याप्तक हुआ ' ऐसा कहा गया है।

### अंतोमुहुत्तेण पुणरवि परभवियं पुन्वकोडाउअं वंधदि जलचरेसु ॥ ४१ ॥

अन्तर्मुहूर्त कालके द्वारा फिर भी वह जलचरोंमें परभव सम्बन्धी पूर्वकोटि प्रमाण आयुको बांधता है ॥ ४१ ॥

अन्य आयुजन्थकों आयुजन्थकालकी अपेक्षा चूंकि जलचर जीवों सम्बन्धी आयुजन्धक-काल दीर्घ होता है, अत एव फिरसे भी यहां उन जलचर जीवों सम्बन्धी पूर्वकोटि प्रमाण आयुको बंधाया गया है।

दीहाए आउअबंधगद्धाए तप्पाओग्गउक्कस्सजोगेण बंधदि ॥ ४२ ॥

दीर्घ आयुबन्धककालके भीतर उसके योग्य उत्कृष्ट योगसे उस आयुको बांधता है ॥४२॥

### जोगजवमज्झस्सुवरि अंतोम्रहुत्तद्धमन्छिदो ॥ ४३ ॥

योगयवमध्यके ऊपर अन्तर्मुहूर्त काल तक रहा ॥ ४३ ॥

चरिमे जीवगणहाणिद्राणंतरे आवलियाए असंखेज्जदिभागमच्छिदो ॥ ४४ ॥

अन्तिम जीवगुणहानिस्थानान्तरमें आवठीके असंख्यातवें भाग काल तक रहा ॥ ४४ ॥

# बहुसी बहुसी सादद्वाए जुत्ती ॥ ४५ ॥

बहुत बहुत वार साताकालसे युक्त हुआ ॥ ४५ ॥

साताबेदनीयके बन्धके योग्य कालका नाम साताकाल और असाताबेदनीयके बन्धके योग्य संक्षेत्राकालका नाम असाताकाल है। अवलम्बना करणके द्वारा गलनेवाले बहुत द्रव्यका निषेध करनेके लिये यहां साताकालस्वरूपसे बहुत बार परिणमाया गया है। से काले परभवियमाउअं णिल्लेविहिदि ति तस्स आउअवेयणा द्व्यदो उक्कस्सा ॥ तदनन्तर समयमें वह परभव सम्बन्धी आयुकी बन्धन्युच्छित्ति करेगा, अतः उसके आयुवेदना द्रव्यंकी अपेक्षा उत्कृष्ट होती है ॥ ४६॥

अभिप्राय इस सबका यह है कि जो जीव पूर्वकोटिके त्रिभागों उत्कृष्ट आयुवन्धक कालके भीतर उसके योग्य उत्कृष्ट योगके द्वारा परभव सम्बन्धी आयुको बांधकर जरूचर जीवोंमें उत्पन्न हुआ है तथा वहांपर जिसने सर्वजग्रन्य पर्याप्तिपूर्णताके कालमें हहाँ पर्याप्तियोंको पूर्णकरके व तत्पश्चात् अन्तर्मुहूर्त काल जीवित रह करके अन्तर्मुहूर्त कम उस पूर्वकोटि प्रमाण सब ही मुज्यमान आयुका सदश खण्डस्वरूपसे कदलीधातके द्वारा एक ही समयमें घात कर डाला है और उस घात करनेके ही समयमें फिरसे भी जो जलचर सम्बन्धी पूर्वकोटि प्रमाण दूसरी एक परभविक आयुक्ते बन्धको प्रारम्भ करता हुआ उत्कृष्ट आयुबन्धक कालके भीतर उसके योग्य उत्कृष्ट योगके द्वारा उसके बन्धको अनन्तर समयमें समाप्त करनेवाला है; उसके द्रव्यकी अपेक्षा आयु कर्मकी उत्कृष्ट वेदना होती है।

#### तव्यदिरित्तमणुक्कस्सं ॥ ४७ ॥

उपर्युक्त उत्कृष्ट द्रव्यसे भिन्न द्रव्य उसकी (आयुकी) अनुत्कृष्ट वेदना है ॥ ४७ ॥

इस प्रकार आठों कर्मोंकी उत्कृष्ट द्रव्यवेदनाके स्वामित्यकी प्ररूपणा करके अब आगे उन्होंकी जघन्य द्रव्यवेदनाके स्वामित्वकी प्ररूपणा की जाती है—

सामित्तेण जहण्णपदे णाणावरणीयवेयणा द्व्यदो जहण्णिया कस्स १ ॥ ४८ ॥ स्वामित्वसे जवन्य पदमें द्रव्यकी अपेक्षा ज्ञानावरणीयकी जवन्य वेदना किसके होती है ! ॥ जो जीवो सुहुमणिगोदजीवेसु पिलदोव्यमस्स असंखेजजदिभागेण ऊणियं कम्मिट्ट-

#### दिमच्छिदो ॥ ४९ ॥

जो जीव सूक्ष्म निगोद जीवोंमें पत्योपमके असंख्यातवें भागसे कम कर्मस्थिति प्रमाण काल तक रहा है ॥ ४९॥

# तत्थ-य संसरमाणस्स बहुवा अपज्जत्तभवा थोवा पज्जत्तभवा ॥ ५० ॥

वहां सूक्ष्म निगोद जीवोंमें परिश्रमण करते हुए जिसके अपर्यान्त भव बहुत और पर्यान्त भव थोडे रहे हैं ॥ ५० ॥

#### दीहाओ अपन्जत्तद्धाओ रहस्साओ पन्जत्तद्धाओ ॥ ५१ ॥

जिसका अपर्याप्तकाल बहुत और पर्याप्तकाल थोड़ा रहा है ॥ ५१ ॥

क्षपित-घोलमान और गुणित-घोलमान अपर्याप्तककालसे जिसका अपर्याप्तकाल दीर्घ तथा उन्होंके पर्याप्तकालसे जिसका पर्याप्तकाल थोडा होता है, ऐसा यहां अभिप्राय ग्रहण करना चाहिये। जदा जदा आउअं बंधिद तदा तदा तप्याओग्गुक्कस्सजोगेण बंधिद् ॥ ५२ ॥
जब जब आयुको बांधता है तब तब जो उसके योग्य उत्कृष्ट योगसे ही उसे बांधता है ॥
उत्वरिष्ठीणं द्विदीणं णिसेयस्स जहण्णपदे हेट्ठिष्ठीणं द्विदीणं णिसेयस्स उक्कस्सपदे ॥
जो उपित स्थितियोंके निषेकका जबन्य पद और अधस्तन स्थितियोंके निषेकका
उत्कृष्ट पद करता है ॥ ५३ ॥

अभिप्राय यह है क्षपित-घोलमान और गुणित-घोलमानक अपकर्षणसे क्षपितकर्माशिकका अपकर्षण बहुत और उन्हींके उत्कर्षणसे उसका उत्कर्षण स्तोक होता है।

यहां सूत्रमें किये गये 'बहुसो बहुसो? इस निर्देशसे यह अभिप्राय समझना चाहिये कि कदाचित् जधन्ययोगस्थानोंके असम्भव होनेपर जो एक आद्यवार उत्कृष्ट योगस्थानको भी प्राप्त होता है।

बहुसो बहुसो जहण्णाणि जोगद्वाणाणि गच्छदि ॥ ५४ ॥

बहुत बहुत बार जो जघन्य योगस्थानोंको प्राप्त होता है ॥ ५४ ॥

बहुसो बहुसो मंद्संकिलेसपरिणामो भवदि ॥ ५५ ॥

बहुत बहुत बार जो मन्द संक्षेशरूप परिणामोंसे युक्त होता है ॥ ५५ ॥

एवं संसरिद्ण बादरपुढविजीवपज्जत्तएस उववण्णो ॥ ५६ ॥

इस प्रकार परिश्रमण करके जो बादर पृथिवीकायिक पर्याप्त जीवोंमें उत्पन हुआ है ॥

अंतोम्रहुत्तेण सव्यलहुं सव्याहि पज्जत्तीहि पज्जत्तयदो ॥ ५७ ॥

अन्तर्मुहूर्त कालद्वारा सर्वेलघु कालमें जो सब पर्याप्तियोंसे पर्याप्त हुआ है।। ५७॥ पर्याप्तियोंकी पूर्णताका काल जघन्य भी एक समय आदिरूप नहीं है, किन्तु अन्तर्मुहूर्त

मात्र ही हैं; इस बातका ज्ञान करानेके लिये सूत्रमें 'अन्तर्मुहूर्त' पदका ग्रहण किया है।

अंतोमुहुत्तेण कालगदसमाणो पुन्तकोडाउएसु मणुसेसुववण्णो ॥ ५८ ॥

अन्तर्मुहूर्त कालमें जो मृत्युको प्राप्त होकर पूर्वकोटि आयुवाले मनुष्योंमें उत्पन्न हुआ है ॥ पूर्वकोटि आयुवाले मनुष्योंमें चूंकि संयमगुणश्रेणिके द्वारा टीई काल तक संचित कर्मकी निर्जरा की जा सकती है; अत एव सूत्रमें 'पूर्वकोटि आयुवाले मनुष्योंमें उत्पन्न हुआ' ऐसा कहा गया है ।

### सन्त्रलहुं जोणिणिक्खमणजम्मणेण जादो अहुवस्सीओ ॥ ५९ ॥

सर्वलघु कालमें योनिसे निकलनेरूप जन्मसे उत्पन्न होकर आठ वर्षका हुआ ॥ ५९ ॥ गर्भमें आनेके प्रथम समयसे लेकर कोई जीव सात मास ही गर्भमें रहकर उससे निकलते हैं, कोई आठ मास, कोई नौ मास और कितने ही जीव दस मास रहकर उस गर्भसे निकलते हैं। सूत्रमें निर्दिष्ट सर्वलघु कालसे यहां सात मासोंका ग्रहण करना चाहिये। इस गर्भनिष्क्रमण रूप जन्मसे उत्पन्न होकर जो आठ वर्षका हुआ है। गर्भसे बाहिर आनेके प्रथम समयसे लेकर आठ वर्ष बीत जानेपर जीव संयमग्रहणके योग्य होता है, इसके पहले संयम ग्रहणके योग्य नहीं होता; यह इस सूत्रका भाव समझना चाहिये।

संजमं पडिवण्णो ॥ ६० ॥

संयमको प्राप्त हुआ ॥ ६० ॥

तत्थ य मनद्विदिं पुन्तकोडिं देखणं संजममणुपालइत्ता थोनावसेसे जीनिदव्यए ति मिन्छत्तं गदो ॥ ६१ ॥

वहां कुछ कम पूर्वकोटि मात्र भवस्थिति काल तक संयमका पालन करके जीवितमे थोडासा शेष रह जानेपर मिथ्यात्वको प्राप्त हुआ ॥ ६१ ॥

सच्चत्थोवाए मिच्छत्तस्स असंजमद्वाए अच्छिदो ॥ ६२ ॥

मिथ्यात्व सम्बन्धी अंसंयमकालमें सबसे रतोक रहा ॥ ६२ ॥

मिन्छत्तेण कालगदसमाणो दसवाससहस्साउद्विदिएसु देवेसु उववण्णो ॥ ६३ ॥ मिथ्यात्वके साथ मरणको प्राप्त होकर दस हजार वर्ष प्रमाण आयुरिथितवाले देवोंमें उत्पन्न हुआ ॥ ६३ ॥

> अंतोग्रहुत्तेण सन्बलहुं सन्बाहि पज्जत्तीहि पज्जत्तयदो ॥ ६४ ॥ वह सर्वलघु अन्तर्भुहूर्त कालमें सब पर्याप्तियोंसे हुआ ॥ ६४ ॥ अंतोग्रहुत्तेण सम्मत्तं पडिवण्णो ॥ ६५ ॥

तत्पश्चात् अन्तर्मुहूर्तमें सम्यक्त्वको प्राप्त हुआ ॥ ६५ ॥

तत्थ य भवद्विदिं दसवाससहस्साणि देस्रणाणि सम्मत्तमणुपालइत्ता थोवावसेसे जीविदव्यए ति मिच्छत्तं गदो ॥ ६६ ॥

वह कुछ कम दस हजार वर्ष (भवस्थिति) तक सम्यक्ष्वका पालन कर जीवितके थोडासा शेष रह जानेपर मिथ्यात्वको प्राप्त हुआ ॥ ६६॥

मिच्छत्तेण कालगदसमाणो बादरपुढिविजीवपज्जत्तएसु उत्रवण्णो ॥ ६७ ॥

मिध्यात्वके साथ मृत्युको प्राप्त होकर बादर पृथिवीकायिक पर्याप्त जीवोंमें उत्पन्न हुआ ॥

अंतोमुहुत्तेण सव्वलहुं सव्वाहि पज्जत्तीहि पज्जत्तयदो ॥ ६८ ॥

सर्वलघु अन्तर्मुहूर्त कालमें सब पर्याप्तियोंसे पर्याप्त हुआ ॥ ६८ ॥

अंतोमुहुत्तेण कालगदसमाणो सुहुमणिगोदजीव-पज्जत्तएसु उत्रवण्णो ॥ ६९ ॥

अन्तर्महर्त कालके भीतर मरणको प्राप्त होकर सूक्ष्म निगोद पर्याप्त जीवोंमें उत्पन्न हुआ ॥

पित्रोवमस्स असंखेज्जिदिभागमेत्तेहि ठिदिखंडयघादेहि पितरोवमस्स असंखेज्जि-दिभागमेत्तेण कालेण कम्मं हदसम्रुप्पत्तियं कादूण पुणरिव बादरपुढविजीवपञ्जत्तएसु उववण्णो ॥ ७० ॥

पत्योपमके असंख्यातवें भाग प्रमाण स्थितिकाण्डकधातशलाकाओंके द्वारा पत्योपमके असंख्यातवें भाग प्रमाण कालमें कर्मको हतसमुत्पत्तिक (हस्त्र) करके फिर भी बादर पृथिवीकायिक पर्याप्त जीवोंमें उत्पन्न हुआ ॥ ७० ॥

एवं णाणाभवग्गहणेहि अद्व संजमकंडयाणि अणुपालइत्ता चदुक्खुत्तो कसाए उवसामइत्ता पलिदोवमस्स असंखेज्जदिभागमेत्ताणि संजमासंजमकंडयाणि सम्मत्तकंडयाणि च अणुपालइत्ता एवं संसरिद्ण अपच्छिमे भवग्गहणे पुणरवि-पुच्वकोडाउएसु मणुसेसु उववण्णो॥ ७१॥

इस प्रकार नाना भवग्रहणोंके द्वारा आठ संयमकाण्डकोंका पाळन करके, चार बार क्षायोंको उपरामा करके तथा पत्योपमके असंख्यातवें माग मात्र संयमासंयमकाण्डकों व सम्यक्त्व-काण्डकोंका पाळन करके; इस प्रकार परिश्रमण कर अन्तिम भवग्रहणों फिरसे भी पूर्वकोटि आयुवाले मनुष्योमें उत्पन्न हुआ ॥ ७१ ॥

अभिप्राय यह है कि चार बार संयमको प्राप्त करनेपर एक संयमकाण्डक पूर्ण होता है। ऐसे संयमकाण्डक अधिकसे अधिक आठ ही होते हैं। कारण यह कि इसके पश्चात् जीव संसारमें नहीं रहता— यह नियमसे मुक्त होता है— इन संयमकाण्डकोंमें कषायकी उपशामना (उपशमश्रेणिपर आरोहण) चार बार ही होता है, इससे अधिक बार वह सम्भव नहीं है। इतने संयमकाण्डकोंमें जीव संयमासंयमकाण्डकोंको अधिकसे अधिक पत्योपमके असंख्यातवें भाग तथा सम्यक्त्वकाण्डकोंको यह इनसे विशेष अधिक करता है।

# सव्यलहुं जोणिणिक्खमणजम्मणेण जादो अट्टबस्सीओ ॥ ७२ ॥

वहां सर्वत्रघु (सात मास) कार्लमें योनिनिष्क्रमण रूप जन्मसे उत्पन्न होकर आठ चर्षका हुआ॥ ७२॥

#### संजमं पडिवण्णो ॥ ७३ ॥

उसी समय संमयको प्राप्त हुआ ॥ ७३ ॥

तत्थ भवद्विदिं पुन्वकोडिं देखणं संजममणुपालइत्ता थोवाबसेसे जीविद्व्वए त्ति य खवणाए अब्सुट्विदो ॥ ७४ ॥

वहां कुछ कम पूर्वकोटि मात्र भवस्थिति तक संयमका परिपालन करके जीवितके थोडासा शेष रह जानेपर क्षपणामें उद्यत हुआ ॥ ७४ ॥

### चरिमसमयछदुमत्थो जादो । तस्स चरिमसमयछदुमत्थस्स णाणावरणीयवेदणा दन्बदो जहण्णा ॥ ७५ ॥

इस प्रकार क्षपणाको करते हुए जो अन्तिम समयवती छद्मस्थ हुआ है उस अन्तिम समयवर्ती छद्मस्थके ज्ञानावरणीयकी वेदना द्रव्यकी अपेक्षी जघन्य होती है ॥ ७५ ॥

चरमसमयवर्ती छद्मस्थसे अभिप्राय यहां क्षीणकपाय गुणस्थानके अन्तिम समयको प्राप्त होनेका है। कारण यह कि छद्म नाम आवरणका है, उस आवरणमें जो स्थित रहता है वह छद्मस्थ है; यह 'छद्मस्थ' शब्दका निरुक्त्यर्थ होता है।

#### तन्त्रदिरित्तमजहण्णा ॥ ७६ ॥

द्रव्यक्ती अपेक्षा इस जघन्यसे भिन्न ज्ञानात्ररणीयकी सत्र वेदना अजघन्य कही जाती है ॥
एवं दंसणावरणीय-मोहणीय-अंतराइयाणं । णवरि विसेसी मोहणीयस्स खवणाए
अव्श्वद्विदो चरिमसमयकसाई जादो । तस्स चरिमसमयसकसाइस्स मोहणीयवेयणा द्व्यदो
जहण्या ॥ ७७ ॥

इसी प्रकार दर्शनावरणीय, मोहनीय और अन्तराय कर्मकी भी जघन्य द्रव्यवेदना जानना चाहिये। विशेष इतना है कि मोहनीयकी क्षपणामें उद्यत हुआ जीव सकषाय भावके अन्तिम समयको जब प्राप्त होता है तब उस अन्तिम समयवर्ती सकषायीके द्रव्यकी अपेक्षा मोहनीयकी वेदना जघन्य होती है ॥ ७७ ॥

#### तव्यदिरित्तमजहण्णा ॥ ७८ ॥

इससे भिन्न उक्त तीनों कर्मोंकी अजघन्य द्रव्यवेदना जानना चाहिये॥ ७८॥

जघन्य द्रव्यके ऊपर उत्तरोत्तर परमाणुक्रमसे वृद्धिके होनेपर जितने उसके विकल्प सम्भव हैं वे सब इस अजघन्य वेदनाके अन्तर्गत हैं, यह अभिप्राय समझना चाहिये।

अब आगे २० (৬९.-१०८) सूत्रोंके द्वारा बेंद्रनीय कर्म सम्बन्धी जधन्य द्रव्यवेदनाके स्वामिकी प्ररूपणा की जाती हैं

> सामित्रेण जहण्णपदे वेदणीयवेयणा दृष्यदो जहण्णिया कस्स ? ॥ ७९ ॥ स्वामित्र्यसं जवन्य पदमें वेदनीय वेदना द्रव्यकी अपेक्षा जवन्य किसके होती है ?॥

### जो जीवो सुहुमणिगोदजीवेसु पित्रदोत्रमस्स असंखेज्जदिभागेण ऊणियकम्माहि-दिमच्छिदो ॥ ८० ॥

जो जीव सूक्ष्म निगोद जीवोंमें पत्योपमके असंख्यातवें भागसे हीन कर्मस्थिति प्रमाण रहा है ॥ ८० ॥

> तत्थ य संसरमाणस्स बहुआ अपज्जत्तभवा थोवा पञ्जत्तभवा ॥ ८१ ॥ उनमें परिभ्रमण करते हुए जिसके अपर्याप्त भव स्तोक होते हैं ॥ ८१ ॥

### दीहाओ अपन्जत्तद्धाओ, रहस्साओ पज्जत्तद्धाओ ॥ ८२ ॥

उक्त अपर्याप्त और पर्याप्त भन्नोंमें जिसका अपर्याप्तकाल बहुत और पर्याप्तकाल अस्प रहा है॥ ८२॥

जदा जदा आउअं बंधिद तदा तदा तप्पाओग्गउक्कस्सएण जोगेण बंधिद ।।
जब जब वह आयुको बांधता है तब तब तत्प्रायोग्य उत्कृष्ट योगसे बांधता है ॥ ८३ ॥
उविरिष्ठीणं ठिदीणं णिसेयस्स जहण्णपदे हेट्ठिल्लीणं द्विदीणं णिसेयस्स उक्कस्सपदे ।।
जो उपिरम स्थितियोंके निषेकका जधन्य पद और अधरतन स्थितियोंके निषेकका
उत्कृष्ट पद करता है ॥ ८४ ॥

बहुत बहुत बार वह जमन्य योगस्थानोंको प्राप्त होता है ॥ ८५ ॥
बहुत बहुत बार वह जमन्य योगस्थानोंको प्राप्त होता है ॥ ८५ ॥
बहुत बहुत बार मन्द संक्रेश परिणामोंसे संयुक्त होता है ॥ ८६ ॥
बहुत बहुत बार मन्द संक्रेश परिणामोंसे संयुक्त होता है ॥ ८६ ॥
एवं संसरिद्ण बादरपुदविजीवयज्जत्तएसु उववण्णो ॥ ८७ ॥
इस प्रकार संसरण करके जो बादर पृथिवीकायिक पर्याप्त जीवोंमें उत्पन्न हुआ है ॥८७॥
अंतोष्ठहुत्तेण सन्वलहुं सन्वाहि पज्जत्तीहि पज्जत्तयदो ॥ ८८ ॥
संवलधु अन्तर्मुहूर्त कालमें जो सब पर्याप्तियोंसे पर्याप्त हुआ है ॥ ८८ ॥
अंतोष्ठहुत्तेण कालगदसमाणो पुन्तकोडाउएसु मणुस्तेषु-उववण्णो ॥ ८९ ॥
अन्तर्मुहूर्तमें जो मृत्युको प्राप्त होकर पूर्वकोट आयुवाले मनुष्योमें उत्पन्न हुआ है ॥८९॥
सन्वलहुं जोणिणिकखमणजम्मणेण जादो अट्टवस्तीओ ॥ ९० ॥
वहांपर जो सर्वलघु कालमें योनिनिष्कमण रूप जन्मसे उत्पन्न होकर आठ वर्षका हुआ है ॥
संजमं पहिवण्णो ॥ ९१ ॥

तदनन्तर समयमें जो संयमको प्राप्त हुआ है ॥ ९१ ॥

तत्थ य भवद्विदिं पुट्यकोडिं देखणं संजममणुपालइत्ता थोवावसेसे जीविदच्यए ति मिच्छत्तं गदो ॥ ९२ ॥

वहां जो कुछ कम पूर्वकोटि मात्र भवस्थिति तक संयमका पालन करके जीवितके थोड़ा शेष रह जानेपर मिथ्यात्वको प्राप्त हो गया है ॥ ९२ ॥

सव्वत्थोवाए मिच्छत्तस्स असंजमद्वाए अच्छिदो ॥ ९३ ॥

इस प्रकार मिथ्यात्वको प्राप्त होकर जो उस मिथ्यात्वसम्बन्धी असंयमकालमें थोड़ा ही रहा है॥ ९३॥

छ. ७०

मिच्छत्तेण कालगदसमाणो दसवाससहस्साउद्विदिएस देवेस उववण्णो ॥ ९४ ॥ तत्पश्चात् जो उस मिथ्यात्वके साथ मृत्युको प्राप्त होकर दस हजार वर्षकी आयुवाहे देवोंमें उत्पन्न हुआ है ॥ ९४ ॥

> अंतोम्रहुत्तेण सव्वलष्टं सव्वाहि पज्जतीहि पज्जत्तयदो ॥ ९५ ॥ वहां जो अन्तर्मुहर्तमें सर्वलघु कालमें सब पर्याप्तियोंसे पर्याप्त हुआ है ॥ ९५ ॥ अंतोग्रुहुत्तेण सम्मत्तं पडिवण्णो ॥ ९६ ॥

इस प्रकारसे पर्याप्त होकर जो अन्तर्मुहर्तमें सम्यक्तको प्राप्त हो चुका है ॥ ९६ ॥ तत्थ य भवद्भिदिं दसवाससहस्साणि देखणाणि सम्मत्तमणुपालङ्ता श्रोवावसेसे जीवदव्यए ति मिच्छत्तं गदो ॥ ९७ ॥

वहां कुछ कम दस हजार वर्ष प्रमाण भवस्थिति तक उस सम्यक्षका पालन करके जो जीवितके थोडा रोष रह जानेपर मिध्यालको प्राप्त हो गया है ॥ ९७ ॥

मिच्छत्तेण कालगदसमाणो बादरपुढविजीवपज्जत्तएसु उववण्णो ॥ ९८ ॥ उस मिथ्यात्वके साथ कालको प्राप्त होकर जो बादर पृथिवीकायिक पर्याप्त जीवोंमें उत्पन्न इआ है ॥ ९८ ॥

अंतोग्रुहुत्तेण सव्वलहुं सव्वाहि पज्जत्तीहि पज्जत्तयदो ॥ ९९ ॥ वहां जो अन्तर्मुहर्त द्वारा सर्वेळ्घ कालमें सब पर्याप्तियोंसे पर्याप्त हुआ है ॥ ९९ ॥ अंतोम्रहत्तेण कालगदसमाणो सुहमणिगोदजीवपज्जत्तएस उववण्णो ॥ १०० ॥ वहां अन्तर्मुहर्तमें मृत्युको प्राप्त होकर जो सूक्ष्म निगोद पर्याप्त जीवोंमें उत्पन्न हुआ है ॥ पलिदोवमस्स असंखेज्जदिभागमेत्तेहि द्विदिखंडयघोदेहि पलिदोवमस्स असंखेज्ज-दिभागमेत्रेण कालेण कम्मं हदसमुप्पत्तियं कादण पुणरिव बादर पुढविजीवपज्जत्तएसु उववण्णो ॥ १०१ ॥

प्रयोपमके असंख्यातयें भाग मात्र स्थितिकाण्डकघातोंद्वारा प्रत्योपमके असंख्यातयें भाग मात्र कालमें कर्मको हतसमुत्पत्तिक करके जो फिरसे भी बादर पृथिवीकायिक पर्याप्त जीवेंामें उत्पन्न हुआ है ॥ १०१ ॥

एवं णाणाभवग्गहणेहि अद्व संजमकंडयाणि अणुपालइत्ता चदुक्खुत्तो कसाए उवसामइत्ता पलिदोवमस्स असंखेज्जदिभागमेत्ताणि संजमासंजमकंडयाणि सम्मत्तकंडयाणि च अणुपालइत्ता, एवं संसरीद्या अपच्छिमे भवग्गहणे पुणरवि पुट्यकोडाउएसु मणुस्सेसु उववण्णो ॥ १०२ ॥

इस प्रकार नाना भवप्रहणोंमें आठ संयमकाण्डकोंका पालन करके, चार बार कषायोंको

उपरामा कर तथा पत्योपमके असंख्यातवें भाग प्रमाण संयमासंयमकाण्डकों व सम्यक्तकाण्डकोंका पालन करके; इस प्रकार परिश्रमण करके अन्तिम भवग्रहणमें फिरसे भी जो पूर्वकोटि आयुवाले मसुष्योंमें उत्पन्न हुआ है ॥ १०२ ॥

सव्बलहुं जोणिणिक्खमणजम्मणेण जादो अहुवस्सीओ ॥ १०३ ॥

वहां जो सर्वलघु कालमें योनिनिष्क्रमण रूप जन्मसे उत्पन्न होकर आठ वर्षका हुआ है ॥
संजमं पडिवण्णो ॥ १०४॥

आठ वर्षका होनेपर जो संयमको प्राप्त हुआ है ॥ १०४ ॥

अंतोम्रहुत्तेण खवणाए अन्म्युद्धिदो ॥ १०५ ॥

इस प्रकार संयमको प्राप्त करके जो अन्तर्मुहूर्तमें क्षपणाके लिये उद्यत हुआ है ॥१०५॥

अंतोग्रहुत्तेण केवलणाणं केवलदंसणं च सम्रुप्पादइत्ता केवली जादो ॥ १०६ ॥

तत्पश्चात् जो अन्तर्मुहूर्तमें केवलज्ञान और केवलदर्शनको उत्पन्न कर केवली हो गया है॥

तत्थ य भवद्विदिं पुव्तकोडिं देस्रणं केविलिविहारेण विहरित्ता थोवावसेसे जीवि-दव्यए ति चरिमसमयभवसिद्धियो जादो ॥ १०७॥

वहां कुछ कम पूर्वकोटि मात्र भवस्थिति प्रमाण काल तक केवलीके रूपमें विहार करके जीवितके थोड़ासा शेव रह जानेपर जो अन्तिम समयवर्ती भन्यसिद्धिक हुआ है ॥ १०७॥

तस्स चरिमसमयभवसिद्धियस्स वेदणीयवेयणा जहण्णा ॥ १०८ ॥

उस अन्तिम समयवर्ती भन्यसिद्धिकके वेदनीयकी वेदना द्रव्यकी अपेक्षा जघन्य होती है ॥ तब्बदिरित्तमजहण्णाः ॥ १०९ ॥

उपर्युक्त वेदनाके विरुद्ध उसकी जघन्य वेदना द्रव्यकी अपेक्षा अजघन्य होती है ॥१०९॥ एवं णामा-गोदाणं ॥ ११०॥

इसी प्रकार द्रव्यकी अपेक्षा नाम व गोत्र कर्मकी भी जघन्य एवं अजघन्य वेदनाकी प्रस्तपणा करना चाहिये ॥ ११० ॥

जिस प्रकार वेदनीय कर्मके जघन्य व अजघन्य द्रव्यकी प्ररूपणा की गई है उसी प्रकार नाम और गोत्र कर्मकी भी प्ररूपणा करना चाहिये; क्योंकि, उससे इसमें कोई विशेषता नहीं है।

सामित्तेण जहण्णपदे आउगवेदणा दव्यदो जहण्णिया कस्स १ ॥ १११ ॥

स्वामित्वकी अपेक्षा जघन्य पदमें आयु कर्मकी वेदना द्रव्यकी अपेक्षा जघन्य किसके होती है ? ॥ १११ ॥

### जो जीवो पुव्वकोडाउओ अधो सत्तमाए पुढवीए णेरइएसु आउअं बंधदि रहस्साए आउअबंधगद्धाए ॥ ११२ ॥

जो पूर्वकोटिकी आयुवाला जीव नीचे सप्तम पृथिवीके नारकियोंमें थोडे आयुवन्धक काल द्वारा आयुको बांधता है ॥ ११२ ॥

जो पूर्वकोटि आयुवाला जीव सातवीं पृथिवीकी आयुको बांधता है वह अवलम्बनाकरणके द्वारा आयुक्तमंके बहुतसे द्रव्यको गलाता है, इसीलिये यहां पूर्वकोटि आयुवाले जीवको स्रहण किया गया है। परभव सम्बन्धी आयुकर्मके उपरिम द्रव्यका अपकर्षण वश नीचे गिरनेका नाम अवलम्बनाकरण है ।

> तप्पाओमगजहण्णएण जोगेण बंधदि ॥ ११३ ॥ उसे तत्प्रायोग्य जघन्य योगसे बांधता है ॥ ११३ ॥

जोगजवमज्झस्स हेट्टदो अंतोग्रहत्तद्धमच्छिदो ॥ ११४ ॥

योगयवमध्यके नीचे अन्तर्मुहर्त काल तक रहा है ॥ ११४ ॥

पढमे जीवगुणहाणिद्राणंतरे आवलियाए असंखेज्जदिभागमच्छिदो ॥ ११५ ॥

प्रथम जीवगुणहानिस्थानान्तरमें आवलीके असंख्यातवें भाग काल तक रहा ॥ ११५ ॥

कमेण कालगदसमाणो अधो सत्तमाए प्रदवीए गेरइएस उववण्णो ॥ ११६ ॥

फिर क्रमसे मृत्युको प्राप्त होकर नीचे सातवीं पृथिवीके नारिकयोंमें उत्पन्न हुआ ॥११६॥ जिसने परभत्र सम्बन्धी आयुक्तो बांध लिया है वह कदलीवात नहीं करता है, यह नियम है। इसीलिये जो अन्तर्मुहर्त कम पूर्वकोटिको त्रिभाग तक अवलम्बनाकरणको करके व अपर्वतनाघातके द्वारा परभविक आयुको न घातकर नारिकयोंमें उत्पन हुआ है, यह सूत्रका अभिप्राय समझना चाहिये।

तेणेव पढमसमयआहारएण पढमसमयतब्भवत्थेण जहण्णजोगेण आहारिदो ॥

उसी प्रथम समयवर्ती आहारक और प्रथम समयवर्ती तद्भवस्य जीवने जघन्य उपपाद योगके द्वारा आहारग्रहण किया ॥ ११७ ॥

जहण्णियाए बढ्डीए बढ्डिदो ॥ ११८ ॥

जघन्य बृद्धिसे बृद्धिको प्राप्त हुआ ॥ ११८ ॥

अंतोम्रहत्तेण सव्यचिरेण कालेण सन्याहि पज्जत्तीहि पज्जत्तयदो ॥ ११९ ॥

अन्तर्भृहर्तस्वरूप सर्वदीर्धकाल द्वारा पर्याप्तियोंसे पर्याप्त हुआ ॥ ११९ ॥

पर्याप्तकालमें जितना आयुका अपकर्षण होता है, उसकी अपेक्षा वह अपर्याप्तकालमें जघन्य योगके द्वारा बहुत हुआ करता है। इसीलिये प्रकृत सूत्रमें अपर्याप्तकालकी दीर्घता सूचित की गई है।

तत्थ य भवद्विदिं तेचीसं सागरोत्रमाणि आउअमणुपालयंतो बहुसो बहुसो असादद्वाए जुत्तो ॥ १२०॥

वहां भवस्थिति तक तेत्तीस सागरोपम प्रमाण आयुका पालन करता हुआ बहुत बार असाताकाल (असातावेदनीयके बन्धयोग्य काल) से युक्त हुआ ॥ १२०॥

थोवावसेसे जीविदव्यए ति से काले परभवियमाउअं बंधिहिदि ति तस्स आउववेदणा दव्यदो जहण्णा ॥ १२१ ॥

जीवितके स्तोक शेष रह जानेपर जो अनन्तर समयमें परभविक आयुको बांधेगा, उसके आयुक्तमिकी वेदना द्रव्यकी अपेक्षा जघन्य होती है ॥ १२१॥

#### तव्वदिरित्तमजहण्णा ॥ १२२ ॥

इस जघन्य द्रव्यवेदना भिन्न उसकी अजघन्यद्रव्यवेदना जानना चाहिये ॥ १२२ ॥ दीपशिखारूप जघन्य द्रव्यके ऊपर जो उत्तरोत्तर परमाणुके क्रमसे वृद्धि हुआ करती है वह सब जघन्य द्रव्यसे भिन्न अजघन्य द्रव्यके अन्तर्गत समझना चाहिये ।

अप्पाबहुए त्ति तत्थ इमाणि तिण्णि अणियोगद्दाराणि जहण्णपदे उक्कस्सपदे जहण्णुक्कस्सपदे ॥ १२३ ॥

अब यहां अल्पबहुत्व अधिकारका प्रकरण हैं— उसमें जघन्य पद, उत्कृष्ट पद और जघन्योत्कृष्ट पद; इस प्रकार ये तीन अनुयोगद्वार हैं ॥ १२३॥

इनमें आठ कमोंके जधन्य द्रव्य विषयक अल्पबहुत्वका नाम जधन्यपद-अल्पबहुत्व हैं ! उनके उत्कृष्ट द्रव्य विषयक अल्पबहुत्वको उत्कृष्टपद-अल्पबहुत्व कहते हैं । जधन्य व उत्कृष्ट द्रव्यको विषय करनेवाला अल्पबहुत्व जधन्योत्कृष्टपद-अल्पबहुत्व कहलाता है ।

जहण्णपदेण सट्यत्थोवा आयुगवेयणा द्व्यदो जहण्णिया ॥ १२४ ॥ जघन्यपद अल्पबहुत्वकी अपेक्षा द्रव्यसे आयुकर्मकी जघन्य वेदना सबसे स्तोक है ॥ णामा-गोदवेदणाओ द्व्यदो जहण्णियाओ दो वि तुस्लाओ असंखेज्जगुणाओ ॥

द्रव्यसे जघन्य नाम व गोत्रकी वेदनायें दोनों ही आपसमें तुल्य होकर उससे असंख्यातगुणी हैं ॥ १२५ ॥

णाणावरणीय-दंसणावरणीय-अंतराइयवेदणाओ दच्चदो जहण्णियाओ तिण्णि वि तुल्लाओ विसेसाहियाओ ॥ १२६ ॥

द्रव्यकी अपेक्षा जघन्य ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय और अन्तरायकी वेदनायें तीनों ही आपसमें तुल्य होकर नाम व गोत्रकी वेदनासे विशेष अधिक है ॥ १२६॥

मोहणीयवेयणा दन्त्रदो जहण्णिया विसेसाहिया ॥ १२७ ॥

द्रव्यकी अपेक्षा जधन्य मोहनीयकी वेदना उक्त तीन घातिया कर्मीकी वेदनासे विशेष अधिक हैं ॥ १२७ ॥

वेयणीयवेयणा द्व्यदो जहण्णिया विसेसाहिया ।। १२८ ॥

द्रव्यकी अपेक्षा जधन्य वेदनीयकी वेदना विशेष अधिक है ॥ १२८ ॥

उक्कस्सपदेण सव्यत्थोवा आउववेयणा द्व्यदो उक्किस्सिया ॥ १२९ ॥

उत्कृष्ट पदके आश्रित द्रव्यकी अपेक्षा उत्कृष्ट आयुकी वेदना सबसे स्तोक है ॥ १२९ ॥

णामा गोदवेदणाओ द्व्यदो उक्किस्सियाओ [दो वि तुल्लाओ] असंखेज्जगुणाओ ॥

द्रव्यकी अपेक्षा उत्कृष्ट नाम व गोत्रकी वेदनायें दोनों ही समान होकर आयुकी वेदनासे असंख्यातगणी हैं ॥ १३० ॥

णाणावरणीय-दंसणावरणीय-अंतराइयवयणाओ दव्वदो उक्कस्सियाओ तिण्णि वि तुल्लाओ विसेसाहियाओ ॥ १३१ ॥

द्रव्यकी अपेक्षा उत्कृष्ट ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय और अन्तराय कर्मीकी वेदनायें तीनों ही आपसमें तुल्य होकर उनसे विशेष अधिक हैं ॥ १३१ ॥

मोहणीयवेयणा द्व्यदी उक्किस्स्या विसंसाहिया ॥ १३२ ॥ द्व्यकी अपेक्षा उत्कृष्ट मोहनीयकी वेदना उनसे विशेष अधिक है ॥ १३२ ॥ वेदणीयवेयणा द्व्यदो उक्किस्स्या विसंसाहिया ॥ १३३ ॥ द्व्यकी अपेक्षा उत्कृष्ट वेदनीयकी वेदना उससे विशेष अधिक है ॥ १३३ ॥ जहण्णुक्कस्सपदेण स्व्वत्थोवा आउववेयणा द्व्यदो जहण्णिया ॥ १३४ ॥ जक्ष्योत्कृष्ट पदके आश्रयसे द्वव्यकी अपेक्षा जवन्य आयुक्षमंकी वेदना सबसे स्तोक है ॥ सा चेव उक्किस्स्या असंखेजजगुणा ॥ १३५ ॥ उसीकी उत्कृष्ट वेदना उससे असंख्यातगुणी हैं ॥ १३५ ॥

णामा-गोदवेदणाओ द्व्यदो जहण्णियाओ [दो वि तुस्लाओ ] असंखेज्जगुणाओ ।। द्रव्यकी अपेक्षा जघन्य नाम व गोत्र कर्मकी वेदनायें दोनों ही तुल्य होकर उससे असंख्यातगुणी हैं ॥ १३६ ॥

णाणावरणीय दंसणावरणीय अंतराइयवेदणाओ दन्वदो जहण्णियाओ तिण्णि वि तुस्लाओ विसेसाहियाओ ।। १३७ ॥

द्रव्यसे जघन्य ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय और अन्तरायकी वेदनायें तीनों ही तुल्य ब उनसे विशेष अधिक हैं ॥ १३७ ॥

> मोहणीयवेयणा दव्यदो जहण्णिया विसेसाहिया ॥ १३८ ॥ द्रव्यसे जवन्य मोहनीयकी वेदना उनसे विशेष अधिक है ॥ १३८ ॥

वेदणीयवेयणा दव्वदो जहण्णिया विसेसाहिया ॥ १३९ ॥ द्रव्यसे जघन्य वेदनीयकी वेदना उससे विशेष अधिक है ॥ १३९ ॥ णामा-गोदवेदणाओ दव्वदो उक्कस्सियाओ दो वि तुस्ताओ असंखेज्जगुणाओ ॥ द्रव्यसे उत्कृष्ट नाम व गोत्रकी वेदनायें दोनों ही तुल्य होकर उससे असंख्यात-गुणी हैं ॥ १४० ॥

णाणावरणीय-दंसणावरणीय-अंतराइयवेयणाओ दव्यदो उक्कस्सियाओ तिण्णि वि तुक्काओ विसेसाहियाओ ॥ १४१ ॥

द्रव्यसे उत्कृष्ट ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय और अन्तरायकी वेदनायें तीनों ही तुल्य व उनसे विशेष अधिक हैं॥ १४१॥

मोहणीयवेयणा द्व्यदो उक्किस्सिया विसेसाहिया ॥ १४२ ॥ द्व्यसे उत्कृष्ट मोहनीयकी वेदना उनसे विशेष अधिक है ॥ १४२ ॥ वेयणीयवेयणा द्व्यदो उक्किस्सिया विसेसाहिया ॥ १४३ ॥ द्व्यसे उत्कृष्ट वेदनीयकी वेदना उससे विशेष अधिक है ॥ १४३ ॥

# [दव्व विहाण चूलिया]

एत्तो जं भणिदं 'बहुसो बहुसो उक्कस्साणि जोगट्ठाणाणि गच्छिदि जहण्णाणि च' एत्थ अप्पाबहुगं दुविहं जोगणाबहुगं चेव पदेसअप्पाबहुगं चेव ॥ १४४॥

पूर्वमें जो यह कहा गया है कि बहुत बहुत बार उत्कृष्ट योगस्थानोंको प्राप्त होता है और बहुत बहुत बार जधन्य योगस्थानोंको भी प्राप्त होता है, यहां अल्पबहुत्व दो प्रकारका है— योगअल्पबहुत्व और प्रदेश-अल्पबहुत्व ॥ १४४॥

सूत्रस्चित अर्थके प्रकाशित करनेका नाम चूलिका है। प्रकृत द्रव्यविधान अनुयोगद्वारमें उत्कृष्ट स्वामित्वकी प्ररूपणा करते हुए 'बहुत बहुत बार उत्कृष्ट योगस्थानोंको प्राप्त होता है' यह कहा गया है तथा जघन्य स्वामित्वकी प्ररूपणामें 'बहुत बहुत बार जघन्य योगस्थानोंको प्राप्त होता है' यह कहा गया है, किन्तु वहां उसका स्पष्टीकरण नहीं किया है। अतएव उसका स्पष्टीकरण करनेके लिये यह चूलिका अधिकार प्राप्त हुआ है।

प्रदेशबन्धका कारण योग है। तदनुसार योग-अल्पबहुत्व कारण और प्रदेश-अल्पबहुत्व कर्म है। उनमें पहिले कारणस्वरूप योग-अल्पबहुत्वकी प्ररूपणा जीवसमासोंके आश्रयसे की जाती है—

> सव्यत्थोवो सुहुमेइंदिय-अपज्जत्तयस्स जहण्णओजोगो ॥ १४५ ॥ सूक्ष्म एकेन्द्रिय अपर्यान्तका जघन्य योग सबसे स्तोक है ॥ १४५ ॥

यहां जघन्य योगसे प्रथम समयवर्ती तद्भवस्थ होकर विग्रहगतिमें वर्तमान सूक्ष्म एकेन्द्रिय लब्ध्य पर्याप्तक जघन्य उपपादयोगको ग्रहण करना चाहिये।

> बादरेइंदियअपन्जत्तयस्य जहणाओ जोगो असंखेन्जगुणो ॥ १४६ ॥ उससे बादर एकेन्द्रिय अपर्याप्तकका जधन्य योग असंख्यातगुणा है ॥ १४६ ॥ बीइंदियअपन्जत्तयस्स जहण्णओ जोगो असंखेन्जगुणो ॥ १४७ ॥ ं उससे द्वीन्द्रिय अपूर्याप्तकका जघन्य योग असंख्यातगुणा है ॥ १४७ ॥ तीइंदियअपन्जत्तयस्स जहण्णओ जोगो असंखेन्जगुणो ॥ १४८ ॥ उससे त्रीन्द्रिय अपर्याप्तकका जघन्य योग असंख्यातगुणा है ॥ १४८ ॥ चउरिंदियअपन्जत्तयस्स जहण्णओ जोगो असंखेन्जगुणो ॥ १४९ ॥ उससे चतुरिन्द्रिय अपर्याप्तकका जघन्य योग असंख्यातगुणा है ॥ १४९ ॥ असण्णिपंचिंदियअपज्जत्तयस्स जहण्णओ जोगो असंखेज्जगुणो ॥ १५० ॥ उससे असंज्ञी पंचेन्द्रिय अपर्याप्तकका जघन्य योग असंख्यातगुणा है ॥ १५० ॥ सण्णिपंचिदियअपन्जत्तयस्स जहण्णओ जोगो असंखेन्जगुणो ॥ १५१ ॥ उससे संज्ञी पंचेन्द्रिय अपर्यान्तकका जधन्य योग असंख्यातगुणा है ॥ १५१ ॥ सुहुमेइंदियअपज्जत्तयस्स उक्कस्सओ जोगो असंखेज्जगुणो ॥ १५२ ॥ उससे सुक्ष एकेन्द्रिय अपर्याप्तकका उत्कृष्ट योग असंख्यातगुणा है ॥ १५२ ॥ बादरेइंदियअपज्जत्तयस्स उक्कस्सओ जोगो असंखेज्जगुणो ॥ १५३ ॥ उससे बादर एकेन्द्रिय लब्ध्य पर्याप्तकका उत्कृष्ट योग असंख्यातगुणा है ॥ १५३ ॥ सुद्धुमेइंदियपज्जत्त्वयस्य जहणाओं जोगो असंखेज्जगुणो ॥ १५४ ॥ उससे सूक्ष्म एकेन्द्रिय पर्याप्तकका जवन्य योग असंख्यातगुणा है ॥ १५४ ॥ बादरेइंदियपज्जत्तयस्स जहणाओ जोगो असंखेज्जगुणो ॥ १५५ ॥ बादर एकेन्द्रिय पर्याप्तकका जघन्य योग असंख्यातगुणा है ॥ १५५ ॥ सुहुमेईदियपञ्जत्तयस्स उक्कस्सओ जोगो असंखेज्जगुणो ॥ १५६ ॥ सूक्ष्म एकेन्द्रिय पर्याप्तकका उत्कृष्ट योग असंख्यातगुणा है ॥ १५६ ॥ बादरेइंदियपञ्जत्तयस्य उपकस्यओ जोगो असंखेजजगुणो ॥ १५७ ॥ बादर एकेन्द्रिय पर्याप्तकका उत्कृष्ट योग असंख्यातगुणा है ॥ १५७ ॥ बीइंदियअपन्जत्तयस्स उक्कस्सओ जोगो असंखेज्जगुणो ॥ १५८ ॥ द्वीन्द्रिय अपर्याप्तकका उत्कृष्ट योग असंख्यातगुणा है ॥ १५८ ॥

तीइंदियअपज्जत्तयस्स उक्कस्सओ जोगो असंखेज्जगुणो ॥ १५९ ॥ त्रीन्द्रिय अपर्याप्तकका उत्कृष्ट योग असंख्यातगुणा है ॥ १५९ ॥ चदुरिंदियअपज्जत्तयस्स उक्कस्सओ जोगो असंखेज्जगुणो ॥ १६० ॥ चतुरिन्दिय अपर्याप्तकका उत्कृष्ट योग असंख्यातगुणा है ॥ १६० ॥ असण्णिपंचिंदियअपज्जत्तयस्त उक्कस्तओ जोगो असंखेज्जगुणो ॥ १६१ ॥ असंशी पंचेन्द्रिय अपर्याप्तकका उत्कृष्ट योग असंख्यातगुणा है ॥ १६१॥ सण्णिपंचिंदियअपज्जत्तयस्स उक्कस्सओ जोगो असंखेज्जगुणो ॥ १६२ ॥ संज्ञी पंचेन्द्रिय अपर्याप्तकका उत्कृष्ट योग असंख्यातगुणा है ॥ १६२॥ बीइंदियपञ्जत्तयस्स जहण्णओ जोगो असंखेज्जगुणो ॥ १६३ ॥ द्वीन्द्रिय पर्याप्तकका जघन्य योग असंख्यातगुणा है ॥ १६३ ॥ तीइंदियपञ्जत्तयस्स जहण्णओ जोगो असंखेज्जगुणी ॥ १६८ ॥ त्रीन्द्रिय पर्याप्तकका जघन्य योग असंख्यातगुणा है ॥ १६४ ॥ चउरिंदियपज्जत्तयस्स जहणाओं जोगो असंखेज्जगुणो ॥ १६५ ॥ चतुरिन्द्रिय पर्याप्तकका जघन्य योग असंख्यातगुणा है ॥ १६५॥ असण्णि पंचिंदियपज्जत्तयस्स जहण्णओ जोगो असंखेज्जगुणो ॥ १६६ ॥ असंज्ञी पंचेन्द्रिय पर्याप्तकका जघन्य योग असंख्यातगुणा है ॥ १६६ ॥ संग्णिपंचिदियपज्जत्तयस्स जहण्णओ जोगो असंखेज्जगुणो ॥ १६७ ॥ संज्ञी पंचेन्द्रिय पर्याप्तकका जघन्य योग असंख्यातगुणा है ॥ १६७ ॥ बीइंदियपज्जत्तयस्स उक्कस्सओ जोगो असंखेज्जगुणो ॥ १६८ ॥ द्दीन्द्रिय पर्याप्तकका उत्कृष्ट योग असंख्यातगुणा है ॥ १६८ ॥ तीइंदियपञ्जत्तयस्स उक्कस्सओ जोगो असंखेज्जगुणो ॥ १६९ ॥ त्रीन्द्रिय पर्याप्तकका उत्कृष्ट योग असंख्यातगुणा है ॥ १६९ ॥ चडरिंदियपञ्जत्तयस्स उक्करसओ जोगो असंखेज्जगुणो ॥ १७० ॥ चतुरिन्द्रिय पर्याप्तकका उत्कृष्ट योग असंख्यातगुणा है ॥ १७० ॥ असण्णि पंचिदियपञ्जत्तयस्स उक्कस्सओ जोगो असंखेज्जगुणो ॥ १७१ ॥ असंज्ञी पंचेन्द्रिय पर्याप्तकका उत्कृष्ट योग असंख्यातगुणा है ॥ १७१ ॥ सण्णि पंचिदियपज्जत्तयस्स उक्कस्सओ जोगो असंखेज्जगुणो ॥ १७२ ॥ संज्ञी पंचेन्द्रिय पर्याप्तकका उत्कृष्ट योग असंख्यातगुणा है ॥ १७२ ॥

# एवमेक्केक्कस्स जोगगुणगारो पलिदोवमस्स असंखेज्जदिभागो ॥ १७३॥

इस प्रकार प्रत्येक योगस्थानका गुणकार पल्योपमके असंख्यातवें भाग प्रमाण है ॥१७३॥ इस प्रकार योगअल्पबहुत्वको कहकर अब आगेके सूत्र द्वारा उसके कार्यस्वरूप प्रदेश-अल्पबहुत्वकी सूचना की जाती है-

## पदेसअप्पाबहुए त्ति जहा जोगअप्पाबहुगं णीदं तथा णेदच्यं। णवरि पदेसा अप्पाए त्ति भाणिदव्वं ॥ १७४ ॥

जिस प्रकार योगअल्पबहुत्वकी प्ररूपणा की गई है उसी प्रकारसे प्रदेशअल्पबहुत्वकी प्ररूपणा करना चाहिये। विशेष इतना है कि योगके स्थानमें यहां 'प्रदेश' ऐसा कहना चाहिये॥

# जोगद्वाणपरूवणदाए तत्थ इमाणि दस अणियोगदाराणि णादव्वाणि भवंति ॥

योगस्थानोंकी प्ररूपणामें ये दस अनुयोगद्वार जानने योग्य हैं ॥ १७५ ॥

यहां योगके अनेक भेदोंमेंसे नोआगमभावयोगके अन्तर्गत जुंजणयोगके भेदभूत उपपाद-योग, एकान्तानु इद्धियोग और परिणाम योगोंको प्रहण करना चाहिये; क्यों कि, कर्मप्रदेशोंका आगमन इनको छोडकर अन्य किसी योगके द्वारा नहीं होता।

## अविभागपडिञ्छेदपरूवणा बम्मणपरूवणा फद्यपरूवणा अंतरपरूवणा ठाणपरूवणा अर्णतरोत्रनिधा, परंपरोत्रणिधा, समयपरूत्रणा, बड्डियरूवणा अप्याबहुए ति ॥ १७६ ॥

अत्रिभागप्रतिच्छेदप्ररूपणा, वर्गणाप्ररूपणा, स्पर्धकप्ररूपणा, अन्तरप्ररूपणा, स्थान-प्ररूपणा, अनन्तरोपनिधा, परम्परोपनिधा, समयप्ररूपणा, बृद्धिप्ररूपणा और अल्पबहुत्य; ये उक्त दस अनुयोगद्वार हैं ॥ १७६॥

## अविभागपिङ्छेदपरूवणाए एक्केक्किम्ह जीवपदेसे केवडिया जोगाविभाग-पडिच्छेदा ? ॥ १७७ ॥

अविभागप्रतिच्छेदप्ररूपणाके अनुसार एक एक जीवप्रदेशके आश्रित कितने योगाविभाग-प्रतिच्छेद होते हैं ! ॥ १७७ ॥

## असंखेज्जा लोगा जोगाविभागपडिच्छेदा ॥ १७८ ॥

एक एक जीवप्रदेशके आश्रित असंख्यात छोक प्रमाण योगाविभागप्रतिच्छेद होते हैं ॥

एक जीवप्रदेशपर जो जधन्य योग स्थित है उसको असंख्यात छोकोंसे भाजित करनेपर जो एक भाग प्राप्त हो उसका नाम अविभागप्रतिच्छेद है। इस अविभागप्रतिच्छेदके प्रमाणसे एक एक जीवप्रदेशपर असंख्यात लोक मात्र योगाविभाग प्रतिच्छेद रहते हैं, यह सूत्रका अभिप्राय समझना चाहिये।

## एवडिया जोगाविभाग पडिच्छेदा ॥ १७९ ॥

एक एक जीव प्रदेशपर इतने मात्र योगाविभाग प्रतिच्छेद होते हैं ॥ १७९॥

वग्गणपरूवणदाए असंखेजजलोगजोगाविभागपिडच्छेदाणमेयावग्गणा भविद् ।। वर्गणाप्ररूपणाके अनुसार असंख्यात लोक मात्र योगाविभाग प्रतिच्छेदोंकी एक वर्गणा होती है ॥ १८०॥

एवमसंखेज्जाओ वग्गणाओ सेढीए असंखेज्जिदभागमेत्ताओ ॥ १८१ ॥

इस प्रकार श्रेणिके असंख्यातवें भाग मात्र असंख्यात वर्गणायें होती हैं ॥ १८१ ॥

जितने जीव प्रदेशयोगविभागप्रतिच्छेदोंकी अपेक्षा समान हों उनके समूहका नाम एक वर्गणा है। इसके आगे योगाविभागप्रतिच्छेदोंकी अपेक्षा परस्पर समान, परन्तु पूर्व वर्गणा सम्बन्धी जीवप्रदेशोंके योगाविभागप्रतिच्छेदोंसे अविक व आगेकी वर्गगाओं सम्बन्धी एक एक जीवप्रदेशस्थ योगाविभागप्रतिच्छेदोंसे हीन; ऐसे अन्य जीवप्रदेशोंके समूहका नाम दूसरी वर्गणा है। इस प्रकारके विधानसे म्रहण की गई वे सब वर्गणायें श्रेणिके असंख्यातवें भाग प्रमाण होती हैं।

फद्यपरूवणाए असंखेज्जाओ वग्गणाओ सेडीए असंखेज्जदिभागभेत्तीयो, तमेगं फद्दयं होदि ॥ १८२ ॥

स्पर्धकप्ररूपणाके अनुसार श्रेणिके असंख्यातवें भाग मात्र जो असंख्यात वर्गणावें हैं उनका एक स्पर्धक होता है ॥ १८२॥

जिन एक एक जीव प्रदेशपर समान संख्यामें जवन्य योगके अविभागप्रतिच्छेद पांय जाते हैं उन प्रत्येक जीव प्रदेशोंका नाम वर्ग व उनके समूहका नाम प्रथम वर्गणा है। इसके आगे पूर्व वर्गके अविभाग्रितिच्छेदोंकी अपेक्षा एक अविभागप्रतिच्छेद मात्रसे अविक जितने जीव प्रदेश हों उन सबके समूहका नाम द्वितीय वर्गणा है। इस प्रकार उत्तरोत्तर एक एक अविभाग-प्रतिच्छेदसे वृद्धिगत योगाविभागप्रतिच्छेदोंसे युक्त जीवप्रदेशोंके समूहसे क्रमशः तृतीय-चतुर्थ आदि वर्गणायें होती हैं। ये वर्गणायें एक स्पर्धकों जगश्रेणिके असंख्यातवें भाग मात्र असंख्यात होती हैं।

एवमसंखेज्जाणि फह्याणि सेडीए असंखेज्जिदिभागमेत्ताणि ॥ १८३ ॥ इस प्रकार एक योगस्थानमें श्रेणिके असंख्यातवें भाग मात्र असंख्यात स्पर्धक होते हैं ॥ अंतरपरूवणदाए एककेक्कस्स फह्यस्स केविडियमंतरं ? असंखेज्जा लोगा अंतरं ॥ अन्तरप्ररूपणाके अनुसार एक एक स्पर्धकका कितना अन्तर होता है ? असंख्यात

होक प्रमाण अन्तर होता है ॥ १८४ ॥

प्रथम स्पर्धकके उपर प्रथम स्पर्धकके ही बढ जानेपर दितीय स्पर्धक होता है। कारण इसका यह है कि प्रथम स्पर्धककी प्रथम वर्गणा सम्बन्धी एक वर्गसे दितीय स्पर्धकसम्बन्धी प्रथम बर्गणाका एक वर्ग अविभागप्रतिच्छेदोंकी अपेक्षा दुगुणा ही होता है।

> एवदियमंतरं ॥ १८५ ॥ सब स्पर्धकोंके बीचमें इतना ही अन्तर होता है ॥ १८५ ॥

ठाणपरूवणाए असंखेजजाणि फदयाणि सेडीए असंखेजजदिभागमेत्ताणि । तमेगं जहण्णयं जोगद्वाणं भवदि ॥ १८६ ॥

स्थानप्ररूपणाके अनुसार श्रेणिके असंख्यातर्वे भाग मात्र जो असंख्यात स्पर्धक हैं उनका एक जघन्य योगस्थान होता है ॥ १८६॥

> एवमसंखेडजाणि जोगद्वाणाणि सेडीए असंखेडजिदमागमेत्ताणि ॥ १८७॥ इस प्रकार वे योगस्थान असंख्यात हैं, जो श्रेणिंके असंख्यातवें भाग मात्र हैं ॥ १८७॥ अणंतरोवणिधाए जहण्णए जोगद्वाणे फदयाणि थोवाणि ॥ १८८॥ अनन्तरोपनिधाके अनुसार जधन्य योगस्थानमें स्पर्धक स्तोक हैं ॥ १८८॥

विदिए जोगहाणे फद्याणि विसेसाहियाणि ॥ १८९ ॥ उनसे दूसरे योगस्थानमें वे स्पर्धक विशेष अधिक हैं ॥ १८९ ॥ तिदिए जोगहाणे फद्याणि विसेसाहियाणि ॥ १९० ॥ उनसे तृतीय योगस्थानमें वे स्पर्धक विशेष अधिक हैं ॥ १९० ॥

एवं विसेसाहियाणि विसेसाहियाणि जाव उक्कस्सजोगहाणेति ॥ १९१ ॥ इस प्रकार उत्कृष्ट योगस्थान तक वे उत्तरोत्तर विशेष अधिक, विशेष अधिक हैं ॥१९१॥

विसेसो पुण अंगुलस्स असंखेज्जदिभागमेत्ताणि फदयाणि ॥ १९२ ॥ विशेषका प्रमाण अंगुलके असंख्यातवें भाग मात्र स्पर्धक हैं ॥ १९२ ॥

परंपरोवणिधाए जहण्णजोगद्वाणफदएहिंतो तदो सेडीए असंखेज्जदिभागं गंतूण दुगुणविद्दित ॥ १९३ ॥

परंपरोनिधानके अनुसार जघन्य योगस्थान सम्बन्धी स्पर्धकोंसे श्रेणिके असंख्यातवें भाग स्थान जाकर वे दुगुणी वृद्धिको प्राप्त हुए हैं ॥ १९३ ॥

एतं दुगुणविद्दा दुगुणविद्दा जाव उक्कस्स जोगद्वाणेति ॥ १९४ ॥ इस प्रकार उत्कृष्ट योगस्थान तक वे दुगुणी दुगुणी वृद्धिको प्राप्त होते गये हैं ॥१९४॥ एगजोगदुगुणविद्दि-हाणिद्वाणंतरं सेडीए असंखेजजिदभागो णाणाजोगदुगुणविद्दि-हाणिद्वाणंतराणि पलिदोवमस्स असंखेजजिदभागो ॥ १९५ ॥

एकयोगदुगुणवृद्धि-हानिस्थानान्तर श्रेणिके असंख्यातवें भाग प्रमाण और नानायोग-दुगुणवृद्धि-हानिस्थानान्तर पत्योपमके असंख्यातवें भाग प्रमाण हैं ॥ १९५॥

नानायोगदुगुणवृद्धि-हानिस्थानान्तर स्तोक हैं । उनसे एक योगदुगुणवृद्धि-हानिस्थानान्तर असंख्यातगुणा है ॥ १९६॥

समयपरूपणदाए चदुसमइयाणि जोगद्वाणाणि सेडीए असंखेज्जदिभागमेत्ताणि ॥ समयप्ररूपणाके अनुसार चार समय रहनेवाले योगस्थान श्रेणिके असंख्यातवें भाग मात्र हैं ॥ १९७॥

> पंचसमङ्याणि जोगद्वाणाणि सेडिए असंखेज्जदिभागमेत्ताणि ॥ १९८ ॥ पांच समयवाले योगस्थान श्रेणिके असंख्यातवें भाग मात्र है ॥ १९८ ॥

एवं छसमइयाणि सत्तसमइयाणि अद्वसमइयाणि जोगद्वाणाणि सेडीए असंखेज्जदि-भागमेत्ताणि ॥ १९९ ॥

इसी प्रकार छह समयवाले, सात समयवाले और आठ समयवाले योगस्थान श्रेणिके असंख्यातें भाग मात्र हैं ॥ १९९ ॥

पुणरिव सत्तसमझ्याणि छसमझ्याणि पंचसमझ्याणि चदुसमझ्याणि उत्ररि तिसम-इयाणि विसमझ्याणि जोगद्वाणाणि सेडीए असंखेज्जदिभागमेत्ताणि ॥ २०० ॥

फिरसे भी सात समयवाले, छह समयवाले, पांच समयवाले, चार समयवाले तथा ऊपर तीन समयवाले व दो समयवाले योगस्थान श्रेणिके असंख्यातेंने भाग मात्र हैं ॥ २०० ॥

विड्डिपरूवणदाए अत्थि असंखेज्जभागविड्डि-हाणि संखेज्जभागविड्डि-हाणि संखेज्जगुणविड्डि-हाणी असंखेजजगुणविड्डि-हाणी ॥ २०१ ॥

वृद्धिप्ररूपणाके अनुसार योगस्थानोंमें असंख्यातभाग वृद्धि-हानि, संख्यातभागवृद्धि-हानि, संख्यातगुणवृद्धि-हानि और असंख्यातगुणवृद्धि-हानि; इतनी वृद्धियां व हानियां होती हैं ॥ २०१ ॥

तिण्णिविद्धि तिण्णीहाणीओ केविचरं कालादो होति? जहण्णेण एगसमयं ॥२०२॥ तीन वृद्धियां और तीन हानियां कितने काल होती हैं ! जवन्यसे वे एक समय होती हैं ॥ २०२ ॥

उक्कस्सेण आवलियाए असंखेज्जदिभागो ॥ २०३ ॥

उत्कर्षसे उक्त तीन हानि-वृद्धियोंका काल आवलीके असंख्यातवें भाग प्रमाण है।।
असंखेजजगुणविद्द-हाणी केविचरं कालादो होति ? जहण्णेण एगसमओ ॥२०४॥
असंख्यातगुणवृद्धि और हानि कितने काल होती हैं ! जघन्यसे वे एक समय होती हैं॥
उक्कस्सेण अंतोम्रहनं ॥ २०५॥

उक्त वृद्धि और हानि उत्कर्षसे अन्तर्मुहूर्त काल तक होती है ॥ २०५ ॥ अप्पाबहुए ति सन्वत्थोत्राणि अद्वसमइयाणि जोगद्वाणाणि ॥ २०६ ॥ अल्पबहुत्वके अनुसार आठ समय योग्य योगस्थान सबसे स्तोक हैं ॥ २०६ ॥

दोसु वि पासेसु सत्तसमइयाणि जोगद्वाणाणि दो वि तुल्लाणि असंखेज्जगुणाणि ॥ दोनों ही पार्श्वभागोंमें सात समय योग्य योगस्थान दोनोंही तुल्य व उनसे असंख्यात-गुणें हैं ॥ २०७ ॥

दोसु वि पासेसु छसमइयाणि जोगद्वाणाणि दो वि तुल्लाणि असंखेजजगुणाणि ॥ दोनों ही पार्श्वभागोंमें छह समय योग्य योगस्थान दोनों हीं तुल्य व उनसे असंख्यात-गुणे हैं ॥ २०८ ॥

दोसु वि पासेसु पंचसमङ्याणि जोगद्वाणाणि वि तुल्लाणि असंखेज्जगणाणि ॥ दोनों ही पार्श्वभागोंमें पांच समय योग्य योगस्थान दोनों ही तुल्य व उनसे असंख्यात-गणे हैं ॥ २०९ ॥

दोसु वि पासेसु चदुसमइयाणि जोगद्वाणाणि दो वि तुस्लाणि असंखेज्जगुणाणि ।। दोनों ही पार्श्वभागोंमें चार समय योग्य योगस्थान दोनों ही तुल्य व उनसे असंख्यात-गुणे हैं ॥ २१० ॥

> उवरि तिसमइयाणि जोगद्वाणाणि असंखेज्जगुणाणि ॥ २११ ॥ उनसे तीन समय योग्य उपरिम योगस्थान असंख्यातगुणे हैं ॥ २११ ॥ विससमझ्याणि जोगद्वाणाणि असंखेज्जगुणाणि ॥ २१२ ॥ उनसे दो समय योग्य योगस्थान असंख्यातगुणे हैं ॥ २१२ ॥

जाणि चेव जोगहाणाणि ताणि चेव पदेसवंधद्वाणाणि । णवरि पदेसबंधद्वाणाणि पयडिविसेसेण विसेसाहियाणि ॥ २१३ ॥

जो योगस्थान हैं वे ही प्रदेशबन्धस्थान हैं। त्रिशेष इतना है कि प्रदेशबन्धस्थान प्रकृतिविशेषसे विशेष अधिक हैं ॥ २१३ ॥

॥ वेदना-द्रव्यविधान अनुयोगद्वार सभाप्त हुआ ॥ ४ ॥



#### सिरि-भगवंत-पुष्फदंत-भूदबलि-पणीदो

# छक्खंडागमो

## तस्स चउत्थेखंडे-वेयणाए

## ५. वेयणखेत्तविहाणं

वेयणखेत्तेविहाणे ति तत्थ इमाणि तिण्णि अणिओगद्दाराणि णाद्व्याणि भवंति ॥ अब 'वेदनाक्षेत्रविधान ' अनुयोगद्वार अधिकार प्राप्त है । उसमें ये तीन अनुयोगद्वार जाननेके योग्य हैं ॥ १ ॥

नाम-स्थापनादिके भेदसे क्षेत्र अनेक प्रकारका है। उसमें यहां नोआगमद्रव्यक्षेत्रस्वरूप लोकाकाश प्रकृत है। 'लोक्यन्ते जीवादयः पदार्थाः यस्मिन् असौ लोकः ' इस निरुक्तिके अनुसार जहांपर जीवादिक पदार्थ देखे जाते हैं— पाये जाते हैं— उसका नाम लोकाकाश है। आठ प्रकारके कर्मद्रव्यका नाम कर्मवेदना है। इस कर्मवेदनाका जो क्षेत्र है वह कर्मवेदनाक्षेत्र कहा जाता है। प्रकृत अनुयोगद्वारमें चूंकि इस कर्मवेदनाके क्षेत्रकी प्ररूपणा की गई है, अतएव इस अनुयोगद्वारको वेदनाक्षेत्रविधान इस नामसे कहा गया है। उसमें ये तीन अनुयोगद्वार ज्ञातव्य हैं।

## पदमीमांसा सामित्तं अप्याबहुए ति ॥ २ ॥

वे तीन अनुयोगद्वार ये हैं – पदमीमांसा, स्वामित्व और अल्पबहुत्व ॥ २ ॥

पदमीमांसाए णाणावरणीयवेयणा खेत्तदो किं उक्कस्सा किमणुक्कस्सा किं जहण्णा किमजहण्णा ॥ ३ ॥

पदमीमांसाके आश्रयसे ज्ञानावरणीय कर्मकी वेदना क्षेत्रकी अपेक्षा क्या उत्क्रष्ट है, क्या अनुत्कृष्ट है, क्या जधन्य है, और क्या अजवन्य है ? ॥ ३ ॥

प्रकृत पदमीमांसा अनुयोगद्वारमें चूंकि कर्मबेदना सम्बन्धी क्षेत्रके उत्कृष्ट-अनुकृष्ट आदि पदोंका विचार किया गया है, अतएत्र उसकी 'पदमीमांसा' यह सार्थक संज्ञा है। इसमें इन पदोंका विचार करते हुए सर्वप्रथम यहां ज्ञानावरण कर्मबेदनासम्बन्धी क्षेत्रके उन उत्कृष्ट आदि चार पदोंके विषयमें यह पूछा गया है कि ज्ञानावरणीयकी बेदना क्या उत्कृष्ट होती है, क्या अनुत्कृष्ट होती है, क्या जन्नुत्कृष्ट होती है, क्या जन्नुत्कृष्ट होती है।

इस पृच्छाका उत्तर आगेके सूत्र द्वारा दिया जाता है--

#### उक्कस्सा वा अणुक्कस्सा वा जहण्णावा अजहण्णा वा ॥ ४ ॥

वह उत्कृष्ट भी है, अनुत्कृष्ट भी है, जदन्य भी है, और अजधन्य भी है ॥ ४ ॥

इनमें उसकी उत्कृष्ट क्षेत्रवेदना आठ राजु मात्र क्षेत्रमें मारणान्तिक समुद्धातको प्राप्त हुए महामत्स्यके पायी जाती है। इस मत्स्यको छोडकर अन्यके वह अनुत्कृष्ट होती है। तीन समयवर्ती आहारक और तीन समयवर्ती तद्भवस्थ हुए सूक्ष्म निगोद जीवके वह जघन्य और उसके सिवाय अन्यके वह अजघन्य देखी जाती है।

#### एवं सत्तरणं कम्माणं ॥ ५ ॥

जिस प्रकार ज्ञानावरणीय कर्मकी क्षेत्र वेदनाविषयक पदोंका यहां विचार किया गया है उसी प्रकारसे शेष सात कर्मोंकी क्षेत्रवेदना विषयक पदोंका विचार करना चाहिये ॥ ५॥

## सामित्तं दुविहं जहण्णपदे उक्कस्सपदे ॥ ६ ॥

स्वामित्व दो प्रकारका है— जधन्य पदविषयक और उत्कृष्ट पदिविषयक ॥ ६ ॥

सामान्यतया नामस्थापनादिके भेदसे जघन्य चार प्रकारका है। उनमें भी द्रव्य जघन्यके दो भेद हैं— आगमद्रव्यजघन्य और नोआगमद्रव्यजघन्य। इनमें ज्ञायकशारिरादिके भेदसे नोआगमद्रव्यजघन्य भी तीन प्रकारका है। उनमें भी तद्व्यक्तिरिक्त नोआगमद्रव्यजघन्यके दो भेद हैं— ओघजघन्य भी तीन प्रकारका है। उनमें द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावकी अपेक्षा ओधजघन्य भी चार प्रकारका है। उनमें द्रव्यकी अपेक्षा जघन्य एक परमाणु है। क्षेत्रजघन्य कर्मक्षेत्रजघन्य और नोकर्मक्षेत्रजघन्य के भेदसे दो प्रकारका है। इनमें सूक्ष्म निगोद जीवकी जो जघन्य अवगाहना है उसे कर्मक्षेत्रजघन्य और आकाशके एक प्रदेशको नोकर्मक्षेत्रजघन्य जानना चाहिये। कालकी अपेक्षा जघन्य एक समय माना गया है। परमाणुमें अवस्थित स्निग्धत्व आदिके अविभागी अंशको भावजघन्य जानना चाहिये।

उक्त द्रव्य-क्षेत्रादिकी अपेक्षा आदेशजघन्य भी चार प्रकारका है। इनमें द्रव्यकी अपेक्षा आदेशजघन्य जैसे-तीन प्रदेशी रकन्धकी अपेक्षा दो प्रदेशी रकन्ध व चार प्रदेशी रकन्धकी अपेक्षा तीन प्रदेशी रकन्ध आदि। तीन आकाशप्रदेशोंमें अवगाहको प्राप्त द्रव्यकी अपेक्षा दो आकाशप्रदेशोंमें अवगाहको प्राप्त द्रव्य क्षेत्रकी अपेक्षा आदेशजघन्य माना जाता है। इसी प्रकाश शेष प्रदेशोंकी अपेक्षा भी इस आदेश क्षेत्रजघन्यकी करुपना करना चाहिये। तीन समयादि परिणत द्रव्यकी अपेक्षा ओदेशजघन्य होता है। इसी प्रकार तीन आदि गुणोंसे (अंशोंसे) परिणत द्रव्यकी अपेक्षा दो आदि गुणोंसे परिणत द्रव्यको भावकी अपेक्षा आदेशजघन्य जानना चाहिये। इन सबमें ओधजघन्य प्रकरण प्राप्त है।

जिस प्रकार जघन्यके इन भेद-प्रभेदोंका यहां स्वरूप कहा गया है उसी प्रकार यथा-सम्भव उत्कृष्टके भी उन भेद-प्रभेदोंका स्वरूप स्वयं जानना चाहिये। इस प्रकार पदमीमांसाको समाप्त करके अब आगे रवामित्व अधिकारके आश्चित प्ररूपणा की जाती है—

सामित्तेण उक्कस्सपदे णाणावरणीयवेयणा खेत्तदो उक्कस्सिया कस्स ? ॥ ७ ॥ स्वामित्व अधिकारके आश्रयसे ज्ञानावरणीयकी वेदना क्षेत्रकी अपेक्षा उत्कृष्ट किसके होती है ? ॥ ७ ॥

जो मच्छो जोयणसहस्सिओ सयंभ्रुरमणसमुद्दस्स बाहिरिछए तडे अच्छिदो ।।८।। जो एक हजार योजनकी अत्रगाहनात्राटा मत्स्य स्त्रयम्भूरमण समुद्रके बाह्य तटपर स्थित है ॥ ८॥

यहां स्वयम्भूरमण समुद्रके बाह्य तटसे उस समुद्रके परभागवर्ती भूमिप्रदेशको प्रहण करना चाहिये, न कि उसकी अवयवभूत बाह्य वेदिकाको: क्योंकि, वहां आगेके सूत्र (९) में निर्दिष्ट तनुवातवळयके संसर्गकी सम्भावना नहीं है।

## वेयणसमुग्घादेण समुहदो ॥ ९ ॥

जो वेदनासमुद्धातसे समुद्धात अवस्थाको प्राप्त हुआ है ॥ ९ ॥

वेदनाके वश होकर जीवके प्रदेश जो विस्तार व उंचाईमें तिगुणे फैल जाते हैं उसका नाम वेदनासमुद्धात है। इस वेदनासमुद्धातमें सबके आत्मप्रदेश तिगुणे ही फैलते हों ऐसा यद्यपि नियम नहीं है, क्योंकि, उसमें यथायोग्य वेदनाके अनुसार एक दो प्रदेशों आदिकी भी वृद्धि सम्भव है; परन्तु उत्कृष्ट क्षेत्रका अधिकार होनेसे ऐसे वेदनासमुद्धातोंकी यहां विवक्षा नहीं है, यह इस सूत्रका अभिप्राय समझना चाहिये।

#### कायलेस्सियाए लम्मो ॥ १० ॥

जो काकलेश्यासे संलग्न है।। १०॥

काकरेश्यासे अभिप्राय तनुवातवलयका है। कारण यह कि उसका वर्ण काक (कीवें) के समान है। अभिप्राय यह है कि किसी पूर्ववैरी देवके द्वारा रवयम्भूरमण समुद्रसे उठाकर जो महामस्य उसके वाह्य भागमें लोकनालीके समीप पटका गया है तथा जो वहां तीव्र वेदनाके वशीभूत होकर वेदनासमुद्धातसे परिणत होता हुआ तनुवातवलयसे सम्बद्ध लोकनालीके बाह्यभाग तक अपने आत्मप्रदेशोंसे संलग्न हुआ है।

# पुणरिवमारणंतियसमुग्घादेण समुहदो तिण्णि विग्गहकंदयाणि काद्ण ॥ ११ ॥ फिर भी जो तीन विग्रहकाण्डकोंको करके मारणान्तिक समुद्धातसे समुद्धातको प्राप्त

हुआ है ॥ ११ ॥

विग्रहका अर्थ कुटिल्रता या मोड़ है। तथा काण्डकका अर्थ बाणके समान सीधी गति है। अभिप्राय यह कि जिस महामत्स्यने वहां वेदनासमुद्धातपूर्वक मारणान्तिक समुद्धातको प्राप्त इ. ७२

होते हुए विग्रहगतिमें दो विग्रहों (मोंडों) के साथ तीन काण्डकोंको किया है। वे तीन काण्डक इस प्रकार जानने चाहिये— वह लोकनालीकी वायव्यदिशासे बाणके समान सीधी गतिके साथ साधिक अर्ध राजुमात्र दक्षिण दिशामें आया। यह एक काण्डक हुआ। पश्चात् वहांसे मुड़कर फिर बाणके समान सीधी गतिसे एक राजुमात्र पूर्व दिशामें आया। यह दूसरा काण्डक हुआ। तत्पश्चात् वहांसे मुड़कर फिर भी सीधी गतिमें छह राजुमात्र नीचे गया। यह तीसरा काण्डक हुआ। इस प्रकारसे जो तीन विग्रहकाण्डकोंको करके मारणान्तिक समुद्धातको प्राप्त हुआ है।

से काले अघो सत्तमाए पुढवीए णेरइएसु उप्पन्जहिदित्ति तस्स णाणावरणीय-वेयणा खेत्तदो उक्कस्सा ॥ १२ ॥

इस प्रकारसे जो अनन्तर समयमें नीच सातवीं पृथिवीमें उत्पन्न होनेवाला है उस उपर्युक्त महामत्स्यके ज्ञानावरणीयकी वेदना क्षेत्रकी अपेक्षा उत्कृष्ट होती है ॥ १२ ॥

#### तव्वदिरित्ता अणुक्कस्सा ॥ १३ ॥

महामत्स्यके उपर्युक्त उत्कृष्ट क्षेत्रसे भिन्न उक्त ज्ञानावरण कर्मकी अनुत्कृष्ट वेदना है ॥ एवं दंसणावरणीय-मोहणीय-अंतराइयाणं ॥ १४ ॥

इसी प्रकार दर्शनावरणीय, मोहनीय और अन्तराय कमींके भी उत्कृष्ट व अनुत्कृष्ट वेदना क्षेत्रोंकी प्ररूपणा करना चाहिये ॥ १४ ॥ पदमीमांसा समाप्त हुई ॥

सामित्तेण उक्कस्सपदे वेदणीयवेदणा खेत्तदो उक्कस्सिया कस्स ? ॥ १५ ॥ स्वामित्त्वसे उत्कृष्ट पदमें वेदनीय कर्मकी वेदना क्षेत्रकी अपेक्षा उत्कृष्ट किसके होती है ? ॥ अण्णदरस्स केविलस्स केविलसमुग्धादेण समुहदस्स सन्वलोगं गदस्स तस्स वेदणीयवेदणाखेत्तदो उक्कस्सा ॥ १६ ॥

केविलसमुद्घातसे समुद्घातको प्राप्त होकर उसमें लोकपूरण अवस्थाको प्राप्त हुए अन्यतर केविलीके उस वेदनीय कर्मकी वेदना क्षेत्रकी अपेक्षा उत्कृष्ट होती है ॥ १६ ॥

सूत्रमें जो 'अन्यतर' शब्दका प्रयोग किया गया है - उससे अवगाहनामेदों और भरतादि क्षेत्र विशेषोंका प्रतिषेध समझना चाहिये।

#### तव्वदिरित्ता अणुक्कस्सा ॥ १७ ॥

उक्त उत्कृष्ट क्षेत्रवेदनासे भिन्न उस वेदनीय कर्मकी क्षेत्रवेदना अनुत्कृष्ट होती है ॥१७॥ एवमाउव-णामा-गोदाणं ॥ १८॥

इस प्रकार आयु नाम व गोत्र कर्मके उत्कृष्ट एवं अनुत्कृष्ट वेदनाक्षेत्रोंकी प्ररूपणा करना चाहिये । ॥ १८ ॥

सामित्रेण जहण्णपदे णाणावरणीयवेयणा खेत्तदो जहण्णि या करंस ? ॥ १९ ॥

स्वामित्वसे जघन्य पदोंके आश्रित ज्ञानावरणीयकी वेदना क्षेत्रकी अपेक्षा किसके होती है ? ॥ १९ ॥

अण्णदरस्स सुहुमणिगोदजीवअपज्जत्तयस्स तिसमयआहारायस्स तिसमयत-ब्भवत्थस्स जहण्णजोगिस्स सव्वजहण्णियाए सरीरोग्गाहणाए बहुमाणस्स तस्स णाणावरणीय-वेयणा खेत्तदो जहण्णा ॥ २० ॥

अन्यतर सूक्ष्म निगोद जीव लब्ध्यपर्याप्तक, जो कि विसमयक्ती आहारक होता हुआ तद्भवस्थ होनेके तृतीय समयमें वर्तमान हैं, जघन्य योगवाला है, और शरीरकी सर्वजघन्य अवगाहनामें वर्तमान हैं; अन्य सूक्ष्म निगोद लब्ध्यअपर्याप्तक जीवके ज्ञानावरणीयकी वेदना क्षेत्रकी अपेक्षा जघन्य होती है ॥ २०॥

#### तव्यदिरित्तमजहण्णा ।। २१ ।।

उससे भिन्न उक्त ज्ञानावरणीय कर्मकी अजधन्य वेदना होती हैं ॥ २१ ॥

#### एवं सत्तण्यं कम्माणं ॥ २२ ॥

जिस प्रकार ज्ञानावरणीय कर्मकी जघन्य व अजघन्य क्षेत्रवेदनाओंकी प्ररूपणा की गई है उसी प्रकार शेष सात कर्मोंकी जघन्य व अजघन्य क्षेत्रवेदनाओंकी प्ररूपणा करना चाहिये॥२२॥

अप्पानहुए ति । तत्थ इमाणि तिण्णि अणिओगदाराणि-जहण्णपदे उक्कस्सपदे जहणुक्कस्सपदे ॥ २३ ॥

अब यहां अन्यबद्धस्वका अधिकार है। उसकी प्ररूपणामें ये तीन अनुयोगद्वार हैं -जवन्य पदमें, उत्कृष्ट पदमें और जवन्योत्कृष्ट पदमें ॥ २३॥

## जहण्णपदे अद्वर्णं पि कम्माणं वेयणाओ तुल्लाओ ॥ २४ ॥

जवन्य पदमें आठों ही कमींकी क्षेत्र वेदनायें समान हैं ॥ २४ ॥

इसका कारण यह है कि आठों ही कमेंकि वह जघन्य क्षेत्रवेदना तृतीय समयवर्ती आहारक होकर उस भवोमें अवस्थित होनेके तृतीय समयमें वर्तमान सूक्ष्म निगोद लब्ब्यपर्याप्तक जीवके ही होती है।

उक्कस्सपदे णाणावरणीय-दंसणावरणीय-मोहणीय-अंतराइयाणं वेयणाओ खेत्तदो उक्कस्सियाओ चत्तारि वि तुल्लाओ थोवाओ ॥ २५ ॥

उत्कृष्ट पदके आश्रयसे ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, मोहनीय और अन्तराय इन कर्मीकी वेदनायें क्षेत्रकी अपेक्षा उत्कृष्ट चारों ही समान व स्तोक हैं ॥ २५ ॥

वेयणीय-आउअ-णामा-गोदवेयणाओ खेत्तदो उक्कस्सियाओ चत्तारि वि तुह्छाओ असंखेज्जगुणाओ ॥ २६ ॥ वेदनीय, आयु, नाम और गोत्र इनकी क्षेत्रकी अपेक्षा उत्कृष्ट वेदनायें चारों ही समान व पूर्वकी उन वेदनाओंसे असंख्यातगुणी हैं॥ २६॥

जहण्णुक्कस्सपदेण अडुण्णं पि कम्माणं वेदणाओ खेत्तदो जहण्णियाओ तुल्लाओ थोवाओ ॥ २७ ॥

जघन्योत्कृष्ट पदके आश्रित आठों ही कमींकी क्षेत्रकी अपेक्षा जघन्य वेदनायें तुल्य व स्तोक हैं॥ २७॥

णाणावरणीय-दंसणावरणीय-मोहणीय-अंतराइयवेयणाओ खेत्तदो उक्कस्सियाओ चत्तारि वि तुल्लाओ असंखेज्जगुणाओ ॥ २८ ॥

ज्ञानात्ररणीय, दर्शनात्ररणीय, मोहनीय और अन्तराय कर्मकी वेदनायें क्षेत्रकी अपेक्षा उत्कृष्ट चारों ही तु∉य व पूर्विक्त वेदनाओंसे असंख्यातगुणी हैं ॥ २८ ॥

वेदणीय-आउअ-णामा-गोदवेयणाओ खेत्तदो उक्कस्सियाओ चत्तारि वि तुह्याओ असंखेडजगुणाओ ॥ २९ ॥

वेदनीय, आयु, नाम और गोत्र इन चार कर्मीकी वेदनायें क्षेत्रकी अपेक्षा उत्क्वष्ट चारों भी तुल्य व पूर्वोक्त वेदनाओंसे असंख्यातगुणित हैं॥ २९॥

एतो सच्य जीवेसु ओगाहणमहादंडओ कायच्यो भवदि ॥ ३० ॥ अब यहां सब जीव समासों में यह अवगाहनामहादण्डक किया जाता है ॥ ३० ॥ सम्बत्थोवा सुहुमणिगोदजीवअपज्जत्तयस्स जहण्णिया ओगाहणा ॥ ३१ ॥ स्वन्थोवा सुहुमणिगोदजीवअपज्जत्तयस्स जहण्णिया ओगाहणा ॥ ३१ ॥ स्वन्ध निगोद अपर्याप्तक जीवकी जघन्य अवगाहना सबसे स्तोक है ॥ ३१ ॥ सुहुमवाउक्काइयअपज्जत्तयस्स जहण्णिया ओगाहणा असंखेज्जगुणा ॥ ३२ ॥ उससे सुक्ष्म वायुकायिक अपर्याप्तकी जघन्य अवगाहना असंख्यातगुणी है ॥ ३२ ॥ सुहुमतेउकाइयअपज्जतयस्स जहण्णिया ओगाहणा असंखेज्जगुणा ॥ ३३ ॥ उससे सुक्ष्म तेजकायिक अपर्याप्तकी जघन्य अवगाहना असंख्यातगुणी है ॥ ३३ ॥ सुहुमआउक्काइयअपज्जत्तयस्स जहण्णिया ओगाहणा असंखेज्जगुणा ॥ ३४ ॥ उससे सुक्ष्म जलकायिक अपर्याप्तकी जघन्य अवगाहना असंख्यातगुणी है ॥ ३४ ॥ सुहुमपुढिविकाइयअपज्जत्तयस्स जहण्णिया ओगाहणा असंखेज्जगुणा ॥ ३५ ॥ सुहुमपुढिविकाइयअपज्जत्तयस्स जहण्णिया ओगाहणा असंखेजजगुणा ॥ ३५ ॥ उससे सुक्ष्म पृथिवीकायिक अपर्याप्तकी जघन्य अवगाहना असंख्यातगुणी है ॥ ३५ ॥ वाद्रवाउक्काइयअपज्जत्तयस्स जहण्णिया ओगाहणा असंखेजजगुणा ॥ ३६ ॥ उससे बादर वायुकायिक अपर्याप्तकी जघन्य अवगाहना असंख्यातगुणी है ॥ ३५ ॥ वाद्रवाउक्काइयअपज्जत्तयस्स जहण्णिया ओगाहणा असंखेजजगुणा ॥ ३६ ॥ उससे बादर वायुकायिक अपर्याप्तकी जघन्य अवगाहना असंख्यातगुणी है ॥ ३६ ॥

बादरतेउक्काइयअपज्जत्तयस्स जहाण्णया ओगाहणा असंखेज्जगुणा ॥ ३७ ॥ उससे बादर तेजकायिक अपर्याप्तककी जघन्य अवगाहना असंख्यातगुणी है ॥ ३० ॥ वादरआउकाइयअपज्जत्तयस्स जहाण्णया ओगाहणा असंखेज्जगुणा ॥ ३८ ॥ उससे बादर जलकायिक अपर्याप्तककी जघन्य अवगाहना असंख्यातगुणी है ॥ ३८ ॥ वादरपुढिविकाइयअपज्जत्तयस्स जहाण्णिया ओगाहणा असंखेजजगुणा ॥ ३९ ॥ उससे बादर पृथिवीकायिक अपर्याप्तककी जघन्य अवगाहना असंख्यातगुणी है ॥ ३९ ॥ वादरणिगोदजीवअपज्जत्तयस्स जहाण्णिया ओगाहणा असंखेज्जगुणा ॥ ४० ॥ उससे बादर निगोद जीव अपर्याप्तककी जघन्य अवगाहना असंख्यातगुणी है ॥ ४० ॥ णिगोदपिदिहिदअपज्जत्तयस्स जहाण्णिया ओगाहणा असंखेज्जगुणा ॥ ४१ ॥ उससे निगोदप्रतिष्ठित अपर्याप्तककी जघन्य अवगाहना असंख्यातगुणी है ॥ ४१ ॥ वादरवणप्रदिकाइयपत्त्रयसरीरअपज्जत्त्वयस्स जहाण्णिया ओगाहणा असंखेजजगुणा ॥ ४१ ॥ वादरवणप्रदिकाइयपत्त्रयसरीरअपज्जत्त्वयस्स जहाण्णिया ओगाहणा असंखेजजगुणा ॥ उससे बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येकरागिर अपर्याप्तककी जघन्य अवगाहना असंख्यातगुणी है ॥ ४१ ॥ उससे बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येकरागिर अपर्याप्तककी जघन्य अवगाहना असंख्यातगुणी है ॥ ४२ ॥

वीइंदियअपज्जत्तयस्स जहण्णिया ओगाहणा असंखेज्जगुणा ॥ ४३ ॥
उससे द्वीन्द्रिय अपर्याप्तककी जघन्य अवगाहना असंख्यातगुणी है ॥ ४३ ॥
तीइंदियअपज्जत्तयस्स जहण्णिया ओगाहणा असंखेज्जगुणा ॥ ४४ ॥
उससे जीन्द्रिय अपर्याप्तककी जघन्य अवगाहना असंख्यातगुणी है ॥ ४४ ॥
चउरिंदियअपज्जत्तयस्स जहण्णिया ओगाहणा असंखेज्जगुणा ॥ ४५ ॥
उससे चतुरिन्द्रिय अपर्याप्तककी जघन्य अवगाहना असंख्यातगुणी है ॥ ४५ ॥
पंचिंदियअपज्जत्तयस्स जहण्णिया ओगाहणा असंखेज्जगुणा ॥ ४६ ॥
उससे पंचिन्द्रिय अपर्याप्तककी जघन्य अवगाहना असंख्यातगुणी है ॥ ४६ ॥
सुहुमणिगोदजीवण्णिव्वत्तिपज्जत्तयस्स जहण्णिया ओगाहणा असंखेज्जगुणा ॥
उससे सूक्ष निगोद जीव निवृत्तिपर्याप्तककी जघन्य अवगाहना असंख्यातगुणी है ॥४०॥
तस्सेव अपज्जत्तयस्स उक्किस्सिया ओगाहणा विसेसाहिया ॥ ४८ ॥
उससे उसके ही अपर्याप्तककी उत्कृष्ट अवगाहना विशेष अधिक है ॥ ४८ ॥
तस्सेव पज्जत्तयस्स उक्किस्सिया ओगाहणा विसेसाहिया ॥ ४९ ॥
उससे उसके ही पर्याप्तककी उत्कृष्ट अवगाहना विशेष अधिक है ॥ ४९ ॥
उससे उसके ही पर्याप्तककी उत्कृष्ट अवगाहना विशेष अधिक है ॥ ४९ ॥
सुद्दुमवाउक्काइयपज्जत्तयस्स जहण्णिया ओगाहणा असंखेज्जगुणा ॥ ५० ॥

उससे सूक्ष्म वायुकायिक पर्याप्तककी जधन्य अत्रगाहना असंख्यातगुणी है ॥ ५० ॥ तस्सेव अपज्जत्तयस्स उक्किस्सिया ओगाहणा विसेसाहिया ॥ ५१ ॥ उससे उसीके अपर्याप्तककी उत्कृष्ट अवगाहना विशेष अधिक है ॥ ५१ ॥ तस्सेव पञ्जत्तयस्स उक्कस्सिया ओगाहणा विसेसाहिया ॥ ५२ ॥ उससे उसीके पर्याप्तककी उत्कृष्ट अवगाहना उससे विशेष अधिक है ॥ ५२ ॥ सुहमत्तेउक्काइयणिव्यत्तिपज्जत्तयस्स जहण्णिया ओगाहणा असंखेज्जगुणा ॥५३॥ उससे सूक्ष्म तेजकायिक निर्वृत्तिपर्याप्तककी जघन्य अवगाहना असंख्यातगुणी है ॥५३॥ तस्सेव अपन्जत्तयस्य उक्किसिया ओगाहणा विसेसाहिया ॥ ५४ ॥ उससे उसके ही अपर्याप्तककी उत्कृष्ट अवगाहना विशेष अधिक है ॥ ५४ ॥ तस्सेव णिव्यत्तिपज्जत्तयस्स उक्कस्सिया ओगाहणा विसेसाहिया ॥ ५५ ॥ उससे उसके ही निवृत्तिपर्याप्तककी उत्कृष्ट अवगाहना उससे विशेष अधिक है ॥ ५५॥ सुहुमआउक्काइयणिव्यत्तिपञ्जत्तयस्स जहण्णिया ओगाहणा असंखेञ्जगुणा।।५६॥ उससे सूक्ष्म जलकायिक निवृत्तिपर्याप्तककी जघन्य अवगाहना असंस्थातगुणी है ॥५६॥ तस्सेव णिव्वत्तिअपञ्जत्तयस्स उक्कस्सिया ओगाहणा विसेसाहिया ॥ ५७ ॥ उससे उसके ही निर्वृत्यपर्याप्तककी उत्कृष्ट अच्याहना विशेष अधिक है ॥ ५० ॥ तस्सेव णिव्यत्तिपज्जत्तयस्य उक्कस्सिया ओगाहणा विसेसाहिया ॥ ५८ ॥ उससे उसके ही निर्दृत्तिपर्याप्तककी उन्कृष्ट अवगाहना विशेष अधिक है ॥ ५८ ॥ सुहुमपुढविकाइयणिव्यत्तिपज्जत्तयस्स जहण्णिया ओगाहणा असंखेज्जगुणा ॥५९॥ उससे सूक्त पृथिवीकायिक निर्वृत्तिपर्याप्तककी जधन्य अवगाहना असंख्यातगुणी है ॥ तस्सेव णिव्यत्तिअपज्जत्तयस्स उक्कस्सिया ओगाहणा विसेसाहिया ॥ ६० ॥ उससे उसके ही निर्वृत्त्यपर्याप्तककी उत्कृष्ट अवगाहना विशेष अधिक है ॥ ६०॥ तस्सेव णिव्वत्तिपज्जत्तयस्स उक्कस्सिया ओगाहणा विसेसाहिया ॥ ६१ ॥ उससे उसके ही निर्वृत्तिपर्याप्तककी उत्कृष्ट अवग्राहना विशेष अधिक है ॥ ६१॥ बादरवाउक्काइयणिव्यत्तिपज्जत्तयस्य जहण्णिया ओगाहणा असंखेज्जगुणा ॥६२॥ उससे बादर वायुकायिक निर्वृत्तिपर्याप्तककी जघन्य अवगाहना असंख्यातगुणी हैं॥ तस्सेव णिवत्तिअपन्जत्तयस्स उक्कस्सिया ओगाहणा विसेसाहिया ॥ ६३ ॥ उससे उसके ही निर्वृत्यपर्याप्तककी उत्कृष्ट अवगाहना विशेष अधिक है ॥ ६३ ॥ तस्सेव णिव्यत्तिपज्जत्तयस्स उक्कस्सिया ओगाहणा विसेसाहिया ॥ ६४ ॥

उससे उसके ही निर्वृत्तिपर्याप्तककी उत्कृष्ट अवगाहना विशेष अधिक है ॥ ६४ ॥ बादरतेउक्काइयणिव्यत्तिपञ्जत्तयस्स जहण्णिया ओगाहणा असंखेञ्जगुणा ॥६५॥ उससे बादर तेजकायिक निर्वृत्तिपर्याप्तककी जघन्य अवगाहना असंख्यातगुणी है ॥६'॥ तस्सेव णिव्वत्तिअपज्जत्तयस्स उक्कस्सिया ओगाहणा विसेसाहिया ॥ ६६ ॥ उससे उसके ही निर्वृत्त्यपर्याप्तककी उत्कृष्ट अवग्राहना विशेष अधिक है ॥ ६६ ॥ तस्सेव णिव्वत्तिपञ्जत्तयस्स उन्कस्सिया ओगाहणा विसेसाहिया ॥ ६७ ॥ उससे उसके ही निर्वृत्तिपर्याप्तककी उत्कृष्ट अवगाहना विशेष अधिक है ॥ ६७ ॥ बादरआउक्काइयणिव्यत्तिपज्जत्तयस्स जहण्णिया ओगाहणा असंखेज्जगुणा ॥ उससे बादर जलकायिक निर्वृत्तिपर्याप्तककी जधन्य अवगाहना असंख्यातगुणी है ॥६८॥ तस्सेव णिव्यत्तिअपज्जत्तयस्स उनकसिया ओगाहणा विसेसाहिया ॥ ६९ ॥ उससे उसके ही निर्वृत्यपर्याप्तककी उत्कृष्ट अवगाहना विशेष अधिक है ॥ ६९ ॥ तस्सेव णिव्वत्तिपञ्जत्तयस्स उक्कस्सिया ओगाहणा विसेसाहिया ॥ ७० ॥ उससे उसके ही निर्नृत्तिपर्याप्तककी उत्कृष्ट अवगाहना विशेष अधिक है ॥ ७० ॥ बादरपुढविकाइयणिव्यत्तिपज्जत्तयस्स जहण्णिया ओगाहणा असंखेज्जगुणा ॥७१॥ उससे बादर पृथिवीकायिक निर्वृत्तिपर्याप्तककी जघन्य अवगाहना असंख्यातगुणी है ॥ तस्सेव णिव्वत्तिअपञ्जत्तयस्स उक्कस्सिया ओगाहणा विसेसाहिया ॥ ७२ ॥ उससे उसके ही निर्वृत्त्यपर्याप्तककी उत्कृष्ट अवगाहना विशेष अधिक है ॥ ७२ ॥ तस्सेव णिव्यत्तिपज्जत्तयस्स उक्किस्सिया ओगाहणा विसेसाहिया ॥ ७३ ॥ उससे उसके ही निर्वृत्तिपर्याप्तककी उत्कृष्ट अवगाहना उससे विशेष अधिक है ॥ ७३ ॥ बादरणिगोदणिव्यत्तिपज्जत्तयस्य जहण्णिया ओगाहणा असंखेज्जगुणा ॥ ७४ ॥ उससे बादर निगोद निर्वृत्तिपर्यात्तककी जघन्य अवगाहना असंख्यातगुणी है ॥ ७४ ॥ तस्सेव णिव्यत्तिअपज्जत्तयस्स उक्कस्सिया ओगाहणा विसेसाहिया ॥ ७५ ॥ उससे उसके ही निर्वृत्त्यपर्याप्तककी उस्कृष्ट अवगाहना विशेष अधिक है ॥ ७५ ॥ तस्सेव णिव्यत्तिपज्जत्तयस्स उनकस्सिया औगाहणा विसेसाहिया ॥ ७६ ॥ उससे उसके ही निर्वृत्तिपर्याप्तककी उत्कृष्ट अवगाहना विशेष अधिक है ॥ ७६ ॥ णिगोदपदिद्विदपञ्जत्तयस्स जहण्णिया ओगाहणा असंखेज्जगुणा ॥ ७७ ॥ उससे निगोदप्रतिष्ठित पर्याप्तकको जन्नन्य अवगाहना असंस्थातगुणी है ॥ ७७ ॥ तस्सेव णिव्वत्तिअपज्जत्तयस्स उक्कस्सिया ओगाहणा विसेसाहिया ॥ ७८ ॥

उससे उसके ही निर्वृत्त्यपर्याप्तककी उत्कृष्ट अवगाहना विशेष अधिक है ॥ ७८ ॥ तस्सेव णिव्यत्तिपज्जत्तयस्स उक्कस्सिया ओगाहणा विसेसाहिया ॥ ७९ ॥ उससे उसके ही निर्वृत्तिपर्याप्तककी उत्कृष्ट अवगाहना विशेष अधिक है ॥ ७९ ॥

बादरवणप्फदिकाइयपत्तेयसरीरणिव्यत्तिपज्जत्तयस्स जहण्णिया <mark>ओगाहणा</mark> असंखेज्जगुणा ॥ ८० ॥

उससे बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीर निर्वृत्तिपर्याप्तककी जघन्य अवगाहना असंख्यातगुणी है ॥ ८० ॥

बेइंदियणिव्यत्तिपज्जत्तयस्स जहण्णिया ओगाहणा असंखेज्जगुणा ॥ ८१ ॥ उससे द्वीन्द्रिय निर्वृत्तिपर्याप्तककी जधन्य अवगाहना असंख्यातगुणी है ॥ ८१ ॥ तेइंदियणिव्यत्तिपञ्जत्तयस्स जहण्णिया ओगाहणा संखेज्जगुणा ॥ ८२ ॥ उससे त्रीन्द्रिय निर्वृत्तिपर्याप्तककी जघन्य अवगाहना संख्यातगुणी है ॥ ८२ ॥ चउरिंदियणिव्यत्तिपज्जत्तयस्य जहण्णिया ओगाहणा संखेज्जगुणा ॥ ८३ ॥ उससे चतुरिन्दिय निर्वृत्तिपर्याप्तककी जधन्य अवगाहना संख्यातगुणी है ॥ ८३ ॥ पंचिदियणिव्यत्तिपज्जत्तयस्य जहण्णिया ओगाहणा संखेज्जगुणा ॥ ८४ ॥ उससे पंचेन्द्रिय निर्वृत्तिपर्याप्तककी जवन्य अवगाहना संख्यातगुणी है ॥ ८४ ॥ तेइंदियणिव्यत्तिअपज्जत्तयस्स उक्कस्सिया ओगाहणा संखेज्जगुणा ॥ ८५ ॥ उससे त्रीन्द्रिय निर्वृत्यपर्याप्तककी उत्कृष्ट अवगाहना संख्यातगुणी है ॥ ८५ ॥ चउरिंदियणिव्यत्तिअपञ्जत्तयस्स उक्कस्सिया ओगाहणा संखेज्जगणा ॥ ८६ ॥ उससे चतुरिन्द्रिय निर्वृत्त्यपर्याप्तककी उत्कृष्ट अत्रगाहना संख्यातगुणी है ॥ ८६ ॥ बेइंदियणिव्यत्तिअपज्जत्तयस्स उक्कस्सिया ओगाहणा संखेज्जगुणा ॥ ८७ ॥ उससे द्वीन्द्रिय निर्वृत्त्यपर्याप्तककी उत्कृष्ट अवगाहना संख्यातगुणी है ॥ ८७ ॥ बाद्रवणप्फदिकाइयपत्तेयसरीरणिव्वत्तिअपज्जत्तयस्म उक्कस्सिया संखेजजगणा ।। ८८ ॥

उससे बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीर निर्वृत्त्यपर्याप्तककी उत्कृष्ट अवगाहना संख्यातगुणी है ॥ ८८ ॥

पंचिदियणिव्यत्तिअपज्जत्तयस्स उक्किस्स्या ओगाहणा संखेज्जगुणा ॥ ८९ ॥ उससे पंचेन्द्रिय निर्वृत्त्यपर्याप्तककी उत्कृष्ट अवगाहना संख्यातगुणी है ॥ ८९ ॥ तेईदियणिव्यत्तिपज्जत्तयस्स उक्किस्स्या ओगाहणा संखेज्जगुणा ॥ ९० ॥

www.jainelibrary.org

उससे त्रीन्द्रिय निर्वृत्तिपर्याप्तककी उत्कृष्ट अवगाहना संख्यातगुणी है ॥ ९० ॥ चउरिंदियणिव्यत्तिपञ्जत्तयस्स उक्किस्सिया ओगाहणा संखेज्जगुणा ॥ ९१ ॥ उससे चतुरिन्द्रिय निर्वृत्तिपर्याप्तककी उत्कृष्ट अवगाहना संख्यातगुणी है ॥ ९१ ॥ वेइंदियणिव्यत्तिपज्जत्तयस्स उक्किस्सिया ओगाहणा संखेज्जगुणा ॥ ९२ ॥ उससे द्वीन्द्रिय निर्वृत्तिपर्याप्तककी उत्कृष्ट अवगाहना संख्यातगुणी है ॥ ९२ ॥

बादरवणप्फदिकाइयपत्तेयसरीरणिव्यत्तिपज्जत्तयस्स उक्कस्सिया ओगाहणा संखेज्जगुणा ॥ ९३ ॥

उससे बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीर निर्वृत्तिपर्याप्तककी उत्कृष्ट अवगाहना संख्यातगुणी है ॥ ९३ ॥

पंचिदियणिव्यक्तिपज्जक्तयस्स उक्कस्सिया ओगाहणा संखेज्जगुणा ॥ ९४ ॥
उससे पंचेन्द्रिय निर्वृत्तिपर्याप्तककी उत्कृष्ट अवगाहना संख्यातगुणी है ॥ ९४ ॥
अब यहां प्रकृत अल्पबहुत्वमें जो संख्यातगुणित व असंख्यातगुणित रूपसे गुणकार कहा
गया है वह कहां कितना विवक्षित है, इस प्रकार उसके प्रमाणकी प्ररूपणा की जाती है ।

सुदुमादो सुदुमस्स ओगाहणगुणगारो आवित्याए असंखेज्जदिभागो ॥ ९५ ॥ एक सूक्ष्म जीवकी अवगाहनासे दूसरे सूक्ष्म जीवकी अवगाहनाका गुणकार आवितीका असंख्यातवां भाग है ॥ ५५ ॥

सुहुमादो बादरस्स ओगाहणगुणगारो पलिदोवमस्स असंखेज्जिदिभागो ॥ ९६ ॥ सूक्ष्म जीवकी अवगाहनासे बादर जीवकी अवगाहनाका गुणकार पत्योपमका असंख्यातवां भाग है ॥ ९६ ॥

बादरादो सुहुमस्स ओगाहणगुणगारो आविलयाए असंखेज्जदिभागो ॥ ९७ ॥ बादर जीवकी अवगाहनासे सूक्ष्मकी अवगाहनाका गुणकार आवलीका असंख्यातवां भाग है॥ ९७ ॥

बादरादी बादरस्स ओगाहणगुणगारी पिलदीवमस्स असंखेज्जिदभागी ॥ ९८ ॥ एक बादरकी अवगाहनासे दूसरे बादरकी अवगाहनाका गुणकार पल्योपमका असंख्यातवां भाग है ॥ ९८ ॥

जिनके बादर नामकर्मका उदय पाया जाता है वे बादर कहे जाते हैं। इस प्रकारके लक्षणसे यहां उस बादर नामकर्मसे संयुक्त द्वीन्द्रियादि जीवोंका भी ग्रहण समझना चाहिये। जहां एक बादर जीवकी अपेक्षा दूसरे बादर जीवकी अवगाहना असंख्यातगुणी कही गई है वहां असंख्यातसे पत्योपमके असंख्यातवें भागको ग्रहण करना चाहिये।

## बादरादो बादरस्स ओगाहणगुणगारो संखेज्जा समया ॥ ९९ ॥

एक बादरकी अवगाहनासे दूसरे बादर जीवकी अवगाहनाका गुणकार संख्यातसमय है।।
 दीन्द्रियादि निर्वृत्त्यपर्याप्त और पर्याप्त जीवोंमें जो उस अवगाहनाका गुणकार संख्यातगुणा कहा गया है वहां 'संख्यात' से संख्यात समयोंको ग्रहण करना चाहिये। पूर्व सूत्रसे चूंकि
वहां भी पत्योपमका असंख्यातवां भाग गुणकार प्राप्त होता था, अतः उसका प्रतिषेध करनेके छिये
यह दूसरा सूत्र रचा गया है।

|| वेदना क्षेत्रविधान समाप्त हुआ || ५ ||



### सिरि-भगवंत-पुष्फदंत-भूदबिख-पणीदो

# छक्खंडागमो

तस्स चउत्थेखंडे-वेयणाए

## ६. वेयणकालविहाणं

वेयणकालविहाणे ति । तस्थ इमाणि तिण्णि अणियोगदाराणि णादव्याणि भवंति ॥ १ ॥

अब वेदनाकालविधान अनुयोगद्वार अधिकारप्राप्त है। उसमें ये तीन अनुयोगद्वार जानने योग्य हैं॥१॥

यहां नामकाल, स्थापनाकाल, द्रव्यकाल, सामाचारकाल, अद्धाकाल, प्रमाणकाल और भावकालके भदसे काल सात प्रकारका है। उनमें 'काल' यह शब्द नामकाल है। 'वह यह काल है' इस प्रकार जो बुद्धिसे अन्य द्रव्यमें कालका आरोप किया जाता है वह स्थापनाकाल कहलाता है।

आगम द्रव्यकाल व नोआगमद्रव्यकालके भेदसे द्रव्यकाल दो प्रकारका है। उनमें काल प्राभृतका जानकार होता हुआ जो जीव वर्तमानमें तिह्विषयक उपयोगसे रहित है वह आगमद्रव्यकाल हैं। नोआगमद्रव्यकाल, ज्ञायकशरीर नोआगमद्रव्यकाल, भावी नोआगमद्रव्यकाल और तद्व्यितिरिक्त नोआगमद्रव्यकालके भेदसे तीन प्रकारका है। इनमें भी तद्व्यितिरिक्त नोआगमद्रव्यकाल प्रधान और अप्रधानके भेदसे दो प्रकारका है। उनमें लोकाकाशके प्रदेश (असंख्यात) प्रमाण जो काल द्रव्य है वह प्रधान द्रव्यकाल है। वह शेष पांच द्रव्योंके परिणमनका कारण होकर रत्नोंकी राशिके समान प्रदेशसमृहसे रहित होता हुआ अमृत व अनादिनिधन है। अप्रधान द्रव्यकाल सचित्त, अचित्त और मिश्रके भेदसे तीन प्रकारका है। इनमें दंशकाल व मशककाल आदि सचित्तकाल है। धूलिकाल, कर्दमकाल, उष्णकाल, वर्षाकाल एवं शीतकाल आदि अचित्तकाल है। डांसोंके साथ प्रवर्तमान शीतकाल आदि मिश्रकाल कहा जाता है। सामाचारकाल लौकिक और लोकोत्तरीयके भेदसे दो प्रकारका है। उनमें कर्षण (जोतना) और बीज बोने आदिका काल लौकिक सामाचार काल माना जाता है। वंदनाकाल, नियमकाल, स्वाध्यायकाल और ध्यानकाल आदिको लोकोत्तरीयकाल जानना चाहिये। अद्धाकाल, अतीत अनागत और वर्तमानके भेदसे तीन प्रकारका है। पल्योपम, सागरोपम, उत्सर्पिणी एवं अवसर्पिणी आदिक्तप काल प्रमाणकाल है जो अनेक प्रकारका है।

भावकाल आगम और नोआगमके भेदसे दो प्रकारका है। उनमें जो जीव काल्प्राम्-तका जानकार होता हुआ वर्तमानमें तिद्वष्यक उपयोगसे सिहत है उसका नाम आगमभाव काल है। औदियक आदि पांच भावों स्वरूप कालको नोआगमभावकाल समझना चाहिये। इन सब काल भेदोंमें यहां प्रमाण काल प्रकृत है। इस अनुयोगद्वारमें चूंकि वेदनासम्बन्धी कालका व्याख्यान किया गया है, अत एव इसका 'काल विधान' यह सार्थक नाम जानना चाहिये।

## पदमीमांसा सामित्तमप्पाबहुए ति ॥ २ ॥

वे ज्ञातन्य तीन अनुयोगद्वार ये हैं—पदमीमांसा, स्वामित्व और अल्पबहुत्व अनुयोगद्वार हैं ॥

पदमीमांसाए णाणावरणीयवेयणा कालदो किम्रुक्कस्सा किमणुक्कस्सा किं जहण्णा किमजहण्णा ? ॥ ३ ॥

पदमीमांसा अधिकारके आश्रयसे ज्ञानावरणीय कर्मकी वेदना कालकी अपेक्षा क्या उत्कृष्ट है, क्या अनुत्कृष्ट है, क्या जवन्य है और क्या अजवन्य है ! ॥ ३ ॥

#### उक्कस्सा वा अणुक्कस्सा वा जहण्णा वा अजहण्णा वा ॥ ४ ॥

उक्त ज्ञानावरणीय वेदना कालकी अपेक्षा उत्कृष्ट भी है, अनुत्कृष्ट भी है, जघन्य भी है। और अजघन्य भी है।। ४॥

#### एवं सत्तर्णं कम्माणं ॥ ५ ॥

इसी प्रकार शेष सातों ही कमोंके उत्कृष्ट आदि पदोंकी प्ररूपणा करना चाहिये ॥५॥ सामित्तं दुविहं जहण्णपदे उक्कस्सपदे ॥ ६॥

स्वामित्व दो प्रकार है- जधन्य पदविषयक और उत्कृष्ट पदविषयक ॥ ६ ॥

सामित्तेण उक्कस्सपदे णाणावरणीयवेयणा कालदो उक्किस्सिया कस्स १ ॥ ७ ॥ स्वामित्वके आश्रयसे उत्कृष्ट पदिविषयक ज्ञानावरणीयवेदना कालकी अपेक्षा उत्कृष्ट किसके होती है ? ॥ ७ ॥

अण्णदरस्स पंचिदियस्स सण्णिस्स मिच्छाइहिस्स सन्त्राहिपज्जत्तीहि पज्जत्तपदस्स कम्मभूमियस्स अकम्मभूमियस्स वा कम्मभूमियिडिभागस्स वा संखेज्जवासाउअस्स वा असंखेज्जवासाउअस्स वा देवस्स वा मणुस्सस्स वा तिरिक्खस्स वा णेरइयस्स वा इत्थिवेदस्स वा पुरिसवेदस्स वा णउंसयवेदस्स वा जलचरस्स वा थलचरस्स वा खगचरस्स वा सागार-जागार-सुदोवजोगजुत्तस्स उक्किस्सियाए द्विदीए उक्किसहिदिसंकिलेसे वद्वमाणस्स, अथवा ईसिमिज्झिमपरिणामस्स तस्स णाणावरणीयवेयणा कालदो उक्किस्सा ॥ ८ ॥

अन्यतर पंचेन्द्रिय जीवके जो संज्ञी है, मिध्यादृष्टि है, सब पर्याप्तियोंसे पर्याप्त हैं, कर्मभूमिज, अकर्मभूमिज अथवा कर्मभूमिप्रतिभागोत्पन्न है, संख्यातवर्षायुष्क अथवा असंख्यात- चर्षायुष्क है; देव, मनुष्य, तिर्यंच अथवा नारकी है; स्त्रीवेद, पुरुषवेद अथवा नपुसंकवेदमेंसे किसी भी वेदसे संयुक्त है; जलचर, थलचर अथवा नभचर है; साकार उपयोगवाला है, जागृत है, श्रुतोप-योगसे युक्त है, उत्कृष्ट स्थितिके बन्ध योग्य उत्कृष्ट स्थितिसंक्रेशमें वर्तमान है, अथवा कुल मध्यम संक्रेश परिणामसे युक्त है; उसके ज्ञानावरणीय कर्मकी वेदना कालकी अपेक्षा उत्कृष्ट होती है ॥ ८॥

सूत्रमें जो 'अन्यतर ' शब्दको प्रहण किया है उससे अवगाहना आदिकी विशेषताका प्रतिषेध समझना चाहिये । मिथ्यादृष्टि जीवोंके अतिरिक्त चुकि उपरिम सासादनादि गुणस्थानवर्ती जीव ज्ञानावरणकी उत्कृष्ट स्थितिको नहीं बांधते हैं, अतएव मिथ्यादृष्टि पदके द्वारा उनका प्रतिषेध कर दिया गया है । मिथ्यादृष्टियोंमें भी उसकी उत्कृष्ट स्थितिको सब पर्याप्तियोंसे पर्याप्त अवस्थाको प्राप्त हुए जीव ही बांधते हैं, पर्याप्तियोंसे अपर्याप्त जीव उसे नहीं बांधते हैं; यह विशेषता प्रगट करनेके ठिये यहां 'सब पर्याप्तियोंसे पर्याप्त' ऐसा कहा गया है। पंचेन्द्रिय जीव दो प्रकारके होते हैं - कर्मभूमिज और अकर्मभूमिज, उनमें पन्द्रह कर्मभूमियोंमें उत्पन्न हुए संज्ञी पर्याप्तक जीव ही उसकी उत्कृष्ट स्थितिको बांधते हैं, भोगभूमियोंमें उत्पन्न हुए (अकर्मभूमिज) उसकी उत्कृष्ट स्थितिको नहीं बांधते हैं; यह सूचित करनेके लिये यहां कर्मभूमिज पदको प्रहण किया गया है। उक्त सूत्रमें प्रयुक्त 'अकर्मभूमिज ' शब्दसे देव-नारिकयोंको तथा 'कर्मभूमिप्रतिभाग ' से स्वयम्प्रभ पर्वतके बाह्य भागमें उत्पन्न जीवोंको ग्रहण करना चाहिये। दर्शनोपयोगवाले जीव चूंकि झानावरणकी उक्कृष्ट स्थितिको नहीं बांधते हैं, अतः सूत्रमें 'साकार उपयोगयुक्त' ऐसा कहा गया है। इसी प्रकार चूंकि सुप्त अवस्थामें उसकी उत्कृष्ट स्थितिका बन्ध नहीं होता है, अतः 'जागार' पदके द्वारा जागृत अवस्थाका निर्देश किया गया है। 'श्रुतोपयोगयुक्त' पदसे मतिज्ञानका निषेध समझना चाहिये। इस प्रकार इन विशेषताओंबाला जीव ही चूंकि उक्त ज्ञानावरण कर्मकी उत्कृष्ट स्थितिको बांधता है. अतः कालकी अपेक्षा ज्ञानावरणकी उत्कृष्ट वेदना उसीके होती है, यह इस सूत्रका अभिप्राय समझना चाहिये ।

#### तव्वदिरित्तमणुक्कस्सा ॥ ९ ॥

उससे भिन्न उक्त ज्ञानावरणकी काउकी अपेक्षा अनुस्कृष्ट वेदना होती है ॥ ९ ॥

ज्ञानावरणका उत्कृष्ट स्थितिबन्ध तीस कोड़ाकोडि सागरोपम प्रमाण होता है। उससे एक समय कम, दो समय कम, एवं तीन समय कम आदि विविध स्थिति भेदोंको अनुत्कृष्ट समझना चाहिये।

#### एवं छण्णं कम्माणं ॥ १० ॥

इसी प्रकार रोष छह कर्मीसम्बन्धी काल वेदनाके भी उत्कृष्ट स्वामित्वकी प्ररूपणा समझना चाहिये॥ १०॥

सामित्तेण उक्कस्सपदे आउअवेयणा कालदो उक्किस्स्या कस्स १ ॥ ११ ॥ स्वामित्वकी अपेक्षा उत्कृष्ट पदिविषयक आयु कर्मकी वेदना कालकी अपेक्षा उत्कृष्ट किसके होती है ? ॥ ११ ॥

अष्णदरस्स मणुस्सस्स वा पंचिंदियतिरिक्खजोणियस्स वा सिण्णस्स सम्माइद्विस्स वा [मिच्छाइद्विस्स वा] सन्वाहि पज्जत्तीहि पज्जत्तयदस्स कम्मभूमियस्स वा कम्मभूमि-पिडिभागस्स वा संखेज्जवासाउअस्स इत्थिवेदस्स वा पुरिसवेदस्स वा णउंसथवेदस्स वा जलचरस्स वा थलचरस्स वा सागार-जागार-तप्पाओग्गसंकिलिद्वस्स वा [तप्पाओग्गविसुद्धस्स वा] उक्कस्सियाए आबाधाए जस्स तं देविषरयाउअं पढमसमए वंधंतस्स आउअवेयणा कालदो उक्कस्सा ॥ १२ ॥

जो कोई मनुष्य या पंचेन्द्रिय तिर्यंच संज्ञी हैं, सम्यग्दृष्टि है, [अथवा मिश्यादृष्टि है], सब पर्याप्तियोंसे पर्याप्त है, कर्मभूमि या कर्मभूमिप्रतिभागमें उत्पन्न हुआ है, संख्यात वर्षकी आयुवाला है; स्नीवेद, पुरुषवेद अथवा नपुसंकवेदमेंसे किसी भी वेदसे संयुक्त है; जलचर अथवा थलचर है, साकार उपयोगसे सहित है, जागृत है, तल्प्रायोग्य संक्रेशसे [अथवा विशुद्धिस] संयुक्त है, तथा जो उत्कृष्ट आवाधाके साथ देव व नारिकयोंकी उत्कृष्ट आयुको बांधनेवाला है, उसके उक्त आयुके बांधनेक प्रथम समयमें आयुक्तमंकी वेदना कालकी अपेक्षा उत्कृष्ट होती है ॥ १२॥

यहां सूत्रमें जो 'अन्यतर' पदका प्रहण किया गया है उससे अवगाहना, कुल, जाति, एवं वर्णादिकी विशेषताका अभाव जाना जाता है। देवोंकी उत्कृष्ट आयुको मनुष्य तथा नार्राकयोंकी उत्कृष्ट आयुको मनुष्य व संज्ञी पंचेन्द्रिय तिर्यंच भी बांधते हैं, इस अभिप्रायको प्रगट करनेके लिये सूत्रमें 'मनुष्य और संज्ञी पंचेन्द्रिय तिर्यंच' इन पदोंको अहण किया गया है। देवोंकी उत्क्रष्ट आयुको सम्पग्दष्टि तथा नारिकयोंकी उत्कृष्ट आयुको मिध्यादष्टि ही बांधते हैं, इस भावको दिखलानेके लिये 'सन्यग्दष्टि और मिथ्यादष्टि' ऐसा निर्देश किया गया है। देवोंकी उत्कृष्ट आयु पन्द्रह कर्मभूमियोमें वर्तमान मनुष्योंके द्वारा ही बांधी जाती हैं, परन्तु नारिकयोंकी उत्कृष्ट आयु पन्द्रह कर्मभूमियोंके साथ कर्मभूमिप्रतिभागमें भी वर्तमान जीवोंके द्वारा बांधी जाती है; यह अभिप्राय 'कर्मभूमि' और 'कर्मभूमिप्रतिभाग' में उत्पन्न हुए इन पदोंके द्वारा सूचित किया गया है। 'संख्यातवर्षायुष्क' से यह अभिप्राय समझना चाहिये कि देव व नारिकयोंकी उत्कृष्ट आयुको संख्यात वर्षकी आयुवाछे ही बांधते हैं, असंख्यात वर्षकी आयुवाछे नहीं बांधते । देवोंकी उत्कृष्ट आयुको स्थलचारी संयत मनुष्य ही बांधते हैं, परन्तु नारिकयोंकी उत्कृष्ट आयुको स्थलचारी मनुष्य मिथ्यादृष्टियोंके साथ जलचारी व स्थलचारी संज्ञी पंचेन्द्रिय तिर्यंच मिथ्यादृष्टि भी बांधते हैं; इस अभिप्रायको प्रगट करनेके लिये सूत्रमें 'जलचर और स्थळचर' ऐसा कहा गया है। जिस प्रकार ब्रानावरणादि शेष कर्मोंकी उत्कृष्ट स्थिति उत्कृष्ट संक्रेशके साथ बांधी जाती है उस प्रकार आय कर्मकी उत्कृष्ट स्थिति उत्कृष्ट संक्रेश अथवा उत्कृष्ट विद्युद्धिके द्वारा नहीं बांधी जाती है, इस अभिप्रायको सूचित करनेके छिपे सूत्रमें 'तत्प्रायोग्य संक्रिष्ट और तत्प्रायोग्य विशुद्ध ' ऐसा निर्देश किया गया है। आयुकी यह उन्कृष्ट स्थिति चूंकि उन्कृष्ट आबाधाके विना नहीं बांधती है, इसीलिये यहां 'उत्कृष्ट आबाधामें ' ऐसा कहा गया है। चूंकि यह उत्कृष्ट आबाधा द्वितीयादि समयोंमें नहीं होती। है, इसीलिये यहां सूत्रमें पूर्वकोटिके त्रिभागको आग्नाधा करके देव व नारिकयोंकी उक्तष्ट आयुको बांधनेयाले जीवके बन्धके प्रथम समयमें ही उत्कृष्ट आयुकी वेदना होती है, ऐसा कहा गया है।

#### तव्यदिरित्तमणुक्कस्सा ॥ १३ ॥

आयुकर्मकी उस उत्कृष्ट वेदनासे भिन्न उसकी अनुत्कृष्ट वेदना होती है ॥ १३ ॥

इस अनुत्कृष्ट कालवेदनाके स्वामी असंख्यात हैं। जैसे— जिसने पूर्वकोटिके त्रिभागको आबाधा करके तेत्तीस सागरोपम प्रमाण आयुक्तो बांधा है वह तो उस आयुक्ती उत्कृष्ट कालवेदनाका स्वामी है, किन्तु जिसने उसे एक समयसे कम बांधा है वह उसकी अनुत्कृष्ट कालवेदनाका स्वामी है। इसी प्रकार दो समय कम, तीन समय कम, इत्यादि क्रमसे उत्तरोत्तर एक एक समय कम उक्त आयुक्ते बांधनेवाले सब ही उसकी अनुत्कृष्ट कालवेदनाके स्वामी होंगे। यह इस सूत्रका अभिप्राय समझना चाहिये।

सामित्रेण जहण्णपदे णाणावरणीयवेदणा कालदो जहण्णिया कस्स १ ॥ १४ ॥ स्वामित्वसे जघन्य पदके आश्रित ज्ञानावरणीयकी वेदना कालकी अपेक्षा जघन्य किसके होती है ।॥ १४ ॥

अण्णदरस्य चरिमसमय छदुमत्थस्य तस्य णाणावरणीयवेयणा कालदो जहण्णा ॥ जो भी जीव छद्मस्य अवस्थाके अन्तिम समयमें वर्तमान है उसके ज्ञानावरणीय कर्मकी वेदना कालकी अपेक्षा जधन्य होती है ॥ १५॥

इसका कारण यह है कि छद्गस्थ अवस्थाके अन्तिम समयमें उस ज्ञानावरणकी स्थिति एक समय मात्र ही शेष रह जाती है।

#### तव्यदिरित्तमजहण्णा ॥ १६ ॥

इस जघन्य वेदनासे भिन्न उसकी कालकी अपेक्षा अजघन्य नेदना होती है।। १६ ॥ इस अजघन्य कालवेदनाके स्वामी द्विचरम समयवर्ती श्रीणकषाय, त्रिचरम समयवर्ती श्रीणकषाय, इस क्रमसे अनेक समझने चाहिये।

#### एवं दंसणावरणीय-अंतराइयाणं ॥ १७ ॥

जिस प्रकार ज्ञानावरणकी जघन्य और अजघन्य कालवेदनाओंकी प्ररूपणा की गई है उसी प्रकार दर्शनावरणीय एवं अन्तराय कर्मोंकी भी जघन्य व अजघन्य कालवेदनाके स्वामित्वकी प्ररूपणा करना चाहिये ॥ १७॥

सामित्रेण जहण्णपदे वेयणीयवेयणा कालदो जहण्णिया कस्स ? ।। १८ ॥ स्वामित्वसे जघन्य पदके आश्रित वेदनीय कर्मकी वेदना कालकी अपेक्षा जघन्य किसके होती है : ॥ १८ ॥

## अण्णदरस्य चरिमसमयभवसिद्धियस्य तस्य वैयणीयवेयणा कालदो जहण्णा ॥

जो भी जीव भव्यसिद्धिककालके अन्तिम समयमें स्थित है उसके वेदनीयकी वेदना कालकी अपेक्षा जर्षन्य होती है ॥ १९ ॥

अभिप्राय यह है कि अयोगिकेवली गुणस्थानके अन्तिम समयमें वर्तमान भन्य जीवके उक्त वेदनीय कर्मकी वेदना जधन्य होती है, क्योंकि, वहां उसकी एक समय मात्र ही स्थिति शेष रहती है।

#### तव्वदिरित्तमजहण्णा ॥ २० ॥

उस जघन्य वेदनासे भिन्न उसकी अजघन्य स्थितिवेदना होती है ॥ २० ॥ इसके भी स्वामियोंकी विविधता यथा सम्भव वेदनीय कर्मके समान ही समझना चाहिये । एवं आउअ-णामागोदाणं ॥ २१ ॥

इसी प्रकार आयु, नाम और गोत्र कर्मोंकी भी जघन्य एवं अजघन्य कालवेदनाओंकी प्ररूपणा करना चाहिये ॥ २१॥

#### सामित्रेण जहण्णपदे मोहणीयवेयणा कालदो जहण्णिया कस्स १॥ २२॥

स्वामित्वके आश्रयसे जघन्य पदविषयक मोहनीय कर्मकी वेदना कालकी अपेक्षा जघन्य किसके होती है १॥२२॥

अण्णदरस्य खर्वगस्य चरिमसमयसकसाइयस्य मोहणीयवेयणा कालदो जहण्णा ।। जो भी क्षपक सकषाय अवस्थाके अन्तिम समयमें स्थित है उसके मोहनीय कर्मकी वेदना कालकी अपेक्षा जघन्य होती है ॥ २३ ॥

अभिप्राय यह है कि सूक्ष्म साम्पराय गुणस्थानके अन्तिम समयमें वर्तमान क्षपक जीवके उस मोहनीय कर्मकी बेदना कालकी अपेक्षा जघन्य होती है।

#### तव्यदिरिसमजहण्णा ॥ २४ ॥

मोहनीय कर्मकी उक्त जधन्य वेदनासे भिन्न उसकी अजधन्य वेदना होती है। १८॥ स्वामित्व समाप्त हुआ।।

अप्याबहुए ति । तत्थ इमाणि तिण्णि अणिओगद्दाराणि-जहण्णपदे उक्कस्सपदे जहण्णुक्कस्सपदे ॥ २५ ॥

अब अत्पबहुत्व अनुयोगद्वार अधिकार प्राप्त है । उसमें ये तीन अनुयोगद्वार हैं – जघन्य परमें, उत्कृष्ट परमें और जघन्य-उत्कृष्ट परमें ॥ २५ ॥

जहण्णपदेण अहुण्णं पि कम्माणं वेयणाओं कालदो जहण्णियाओं तुल्लाओं ॥२६॥ जघन्य पदके आश्रित आठों ही कर्मोंकी, कालकी अपेक्षा जघन्य वेदनायें तुल्य हैं॥

इसका कारण यह है कि प्रकृतमें जघन्य कालवेदना-स्वरूपसे यह आठों ही कर्मीकी एक समयवाळी एक स्थिति विवक्षित है।

उक्कस्सपदेण सन्यत्थोवा आउअवेयणा कालदो उक्कस्सिया ॥ २७ ॥
उत्कृष्ट पदके आश्रयसे कालकी अपेक्षा उत्कृष्ट आयुक्ती वेदना सबसे स्तोक है ॥ २० ॥
णामा-गोदवेयणाओं कालदो उक्किस्सियाओं दो वि तुस्लाओं संखेज्जगुणाओं ॥
उससे नाम व गोत्र कर्मकी कालसे उत्कृष्ट वे वेदनायें दोनों ही तुल्य व संख्यातगुणी हैं ॥ २८ ॥

णाणावरणीय-दंसणावरणीय-वेयणीय-अंतराइयवेयणाओ कालदो उक्कस्सियाओ चत्तारि वि तुल्लाओ विसेसाहियाओ ॥ २९ ॥

उनसे ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, वेदनीय और अन्तराय कर्मकी काल्स्से उत्कृष्ट वेदनायें चारों ही तुल्य व विशेष अधिक हैं ॥ २९ ॥

मोहणीयस्स वेयणा कालदो उक्कस्सिया संखेज्जगुणा ॥ ३०॥ उनसे मोहनीय कर्मकी कालसे उत्कृष्ट वेदना संख्यातगुणी है ॥ ३०॥

जहण्णुक्कस्सपदे अण्णेसिं [अडुण्णं ] वि कम्माणं वेयणाओ कालदो जहण्णियाओ तुस्ताओ थोवाओ ॥ ३१ ॥

जघन्य-उःकृष्ट पदमें कालकी अपेक्षा आठों ही कर्मोंकी जघन्य वेदनायें परस्पर तुल्य व स्तोक हैं ॥ ३१ ॥

आउअनेयणा कालदो उक्कस्सिया असंखेज्जगुणा ॥ ३२ ॥ उनसे आयु कर्मकी कालसे उत्कृष्ट वेदना असंख्यातगुणी है ॥ ३२ ॥ णामा-गोदवेयणाओ कालदो उक्कस्सियाओ दो वि तुष्टाओ संखेज्जगुणाओ ॥ उससे कालकी अपेक्षा उत्कृष्ट नाम व गोत्र कर्मकी वेदनायें दोनों ही तुल्य व संख्यात-गुणी हैं ॥ ३३ ॥

णाणावरणीय - दंसणावरणीय - वेयणीय-अंतराइयवेयणाओ कालदो उक्कस्सियाओ चत्तारि वि तुस्लाओ विसेसाहियाओ ॥ ३४ ॥

उनसे ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, वेदनीय और अन्तराय कर्मकी कालसे उत्कृष्ट वेदनायें चारों ही तुल्य व विशेष अधिक हैं ॥ ३४ ॥

> मोहणीयवेयणा कालदो उक्कस्सिया संखेज्जगुणा ॥ ३५ ॥ इनसे मोहनीय कर्मकी कालसे उत्कृष्ट वेदना संख्यातगुणी है ॥३५॥ अल्पबहुत्व समाप्त हुआ ॥

8, 2, 4, 84

## कालविहाणे पढमा चूलिया

एत्तो मूलपयडिद्विदिवंधे पुट्यं गमणिज्जे तत्थ इमाणि चत्तारि अणियोगदाराणि द्विदिवंधद्वाणपरूवणा णिसेयपरूवणा आबाधाकंदयपरूवणा अप्याबद्धए त्ति ॥ ३६ ॥

अब यहां मूलप्रकृतिस्थितिबन्धपूर्वमें ज्ञातन्य है । उसमें ये चार अनुयोगद्वार हैं – स्थिति-बन्धस्थानप्ररूपणा, निषेकप्ररूपणा, आबाधाकाण्डकप्ररूपणा और अन्पबहुत्व ॥ ३६॥

पूर्वोक्त पदमीमांसादि तीन अनुयोगद्वारोंसे काल विधानको प्ररूपणा की जा चुकी है। अब यहां इस कालविधानमें प्ररूपित अथौंके विवरणरूप यह चूलिका प्राप्त हुई है। चूंकि पूर्वोक्त विषयके बोधका कारण मूलप्रकृतिस्थितिबन्ध है, अत एव उसके बापनमें ये चार अनुयोगद्वार प्राप्त होते हैं। यह इसका अभिप्राय जानना चाहिये।

हिदिवंधहाणपरूत्रणदाए सन्वत्थोता सुहुमेइंदियअध्यज्जत्तयस्स हिदिवंधहाणाणि ॥ स्थितिबन्धस्थानप्ररूपणाकी अपेक्षा सूक्ष्म एकेन्द्रिय अपर्याप्तके स्थितिबन्धस्थान सबसे स्तोक हैं ॥ ३७ ॥

> बादरेइंदियअपञ्जत्तयस्स द्विदिवंधद्वाणाणि संखेज्जगुणाणि ॥ ३८ ॥ उनसे बादर एकेन्द्रिय अपर्याप्तकके स्थितिबन्धस्थान संख्यातगुणे हैं ॥ ३८ ॥ सुहुमेईदियपज्जत्तयस्स द्विदिबंधद्वाणाणि संखेज्जगुगाणि ॥ ३९ ॥ उनसे सुक्ष्म एकेन्द्रिय पर्याप्तकके स्थितिबन्धस्थान संख्यातगुणे हैं ॥ ३९ ॥ बादरेइंदियपज्जत्तयस्स द्विदिबंधद्वाणाणि संखेज्जगुणाणि ॥ ४० ॥ उनसे बादर एकेन्द्रिय पर्याप्तकके स्थितिबन्धस्थान संख्यातगुणे हैं ॥ ४० ॥ बीइंदियअपज्जत्तयस्स द्विदिवंधद्वाणाणि असंखेज्जगुणाणि ॥ ४१ ॥ उन्से द्वीन्द्रिय अपूर्णतकके स्थितिबन्धस्थान असंख्यातगुणे हैं ॥ ४१ ॥ तस्तेव पज्जत्तयस्स द्विदिवंधद्वाणाणि संखेज्जगुणाणि ॥ ४२ ॥ उनसे उसीके पर्याप्तकके स्थितिबन्धस्थान संख्यातगुणे हैं ॥ ४२ ॥ तीइंदियअपन्जत्तयस्स द्विदिवंधद्वाणाणि संखेन्जगुणाणि ॥ ४३ ॥ उनसे त्रीन्द्रिय अपर्याप्तकके स्थितिबन्धस्थान संख्यातगुणे हैं ॥ ४३ ॥ तस्सेव पज्जत्तयस्स द्विदिवंधद्वाणाणि संखेज्जगुणाणि ॥ ४४ ॥ उनसे उसके ही पूर्याप्तकके स्थितिबन्धस्थान संख्यातगुणे हैं ॥ ४४ ॥ चउरिंदियअपन्जत्तयस्स द्विदिवंश्रद्वाणाणि संखेन्जगुगाणि ॥ ४५ ॥ उनसे चतुरिन्द्रिय अपर्याप्तकके स्थितिबन्यस्थान संख्यातगुणे हैं ॥ ४५ ॥

तस्सेव्य पज्जस्यस्स द्विदिवंधद्वाणाणि संखेज्जगुणाणि ॥ ४६ ॥
उनसे उसीके पर्याप्तकके स्थितिबन्धस्थान संख्यातगुणे हैं ॥ ४६ ॥
असिण्णपंचिदियअपज्जस्यस्स द्विदिवंधद्वाणाणि संखेज्जगुणाणि ॥ ४७ ॥
उनसे असंज्ञी पंचेन्द्रिय अपर्याप्तकके स्थितिबन्धस्थान संख्यातगुणे हैं ॥ ४० ॥
तस्सेव पज्जस्यस्स द्विदिवंधद्वाणाणि संखेज्जगुणाणि ॥ ४८ ॥
उनसे उसीके पर्याप्तकके स्थितिबन्धस्थान संख्यातगुणे हैं ॥ ४८ ॥
सिण्णपंचिदियअपज्जस्यस्स द्विदिवंधद्वाणाणि संखेज्जगुणाणि ॥ ४९ ॥
उनसे संज्ञी पंचेन्द्रिय अपर्याप्तकके स्थितिबन्धस्थान संख्यातगुणे हैं ॥ ४९ ॥
तस्सेव पज्जस्यस्स द्विदिवंधद्वाणाणि संखेज्जगुणाणि ॥ ५० ॥
उनसे संज्ञी पंचेन्द्रिय पर्याप्तके स्थितिबन्धस्थान संख्यातगुणे हैं ॥ ५० ॥
सम्बद्धावा सुद्धुमंइंदियअपज्जस्यस्स संकिलसिवसीहिद्वाणाणि ॥ ५१ ॥
स्वस्य एकेन्द्रिय अपर्याप्तकके संक्रेश-विशुद्धिस्थान सबसे स्तोक है ॥ ५१ ॥
बादरेइंदियअपज्जस्यस्स संकिलस-विसोहिद्वाणाणि असंखेज्जगुणाणि ॥ ५२ ॥
स्वस्य एकेन्द्रिय अपर्याप्तकके संक्रेश-विशुद्धिस्थानोंसे बादर एकेन्द्रिय अपर्याप्तकके संक्रेश-विशुद्धिस्थानोंसे बादर एकेन्द्रिय अपर्याप्तकके संक्रेश-विशुद्धिस्थानोंसे बादर एकेन्द्रिय अपर्याप्तकके संक्रेश-विशुद्धिस्थान असंख्यातगुणे हैं ॥ ५२ ॥

सुद्गेमंद्दियपज्जत्तयस्स संकिलेस-विसोहिद्वाणाणि असंखेज्जगुणाणि ॥ ५३ ॥ उनसे सूक्ष्म एकेन्द्रिय पर्याप्तकके संक्षेत्र-विद्युद्धिस्थान असंख्यातगुणे हैं ॥ ५३ ॥ बादरंदंदियपज्जत्तयस्स संकिलेस-विसोहिद्वाणाणि असंखेज्जगुणाणि ॥ ५४ ॥ उनसे बादर एकेन्द्रिय पर्याप्तकके संक्षेत्र-विद्युद्धिस्थान असंख्यातगुणे हैं ॥ ५४ ॥ बीदंदियअपज्जत्तयस्स संकिलेस-विसोहिद्वाणाणि असंखेज्जगुणाणि ॥ ५५ ॥ उनसे द्वीन्द्रिय अपर्याप्तकके संक्षेत्र-विद्युद्धिस्थान असंख्यातगुणे हैं ॥ ५५ ॥ बीदंदियपज्जत्तयस्स संकिलेस-विसोहिद्वाणाणि असंखेज्जगुणाणि ॥ ५६ ॥ द्वीन्द्रिय पर्याप्तकके संक्षेत्र-विद्युद्धिस्थान असंख्यातगुणे हैं ॥ ५६ ॥ तीदंदियअपज्जत्तयस्स संकिलेस-विसोहिद्वाणाणि असंखेज्जगुणाणि ॥ ५७ ॥ तीदंदियअपज्जत्तयस्स संकिलेस-विसोहिद्वाणाणि असंखेज्जगुणाणि ॥ ५७ ॥ तीदंदियपज्जत्तयस्स संकिलेस-विसोहिद्वाणाणि असंखेज्जगुणाणि ॥ ५८ ॥ तीदंदियपज्जत्तयस्स संकिलेस-विसोहिद्वाणाणि असंखेज्जगुणाणि ॥ ५८ ॥ तीदंदियपज्जत्तयस्स संकिलेस-विसोहिद्वाणाणि असंखेज्जगुणाणि ॥ ५८ ॥ त्रीन्द्रिय पर्याप्तकके संक्षेत्र-विद्युद्धिस्थान असंख्यातगुणे हैं ॥ ५८ ॥ च्वरिदियअपज्जत्तयस्स संकिलेस-विसोहिद्वाणाणि असंखेज्जगुणाणि ॥ ५८ ॥ चवरिदियअपज्जत्तयस्स संकिलेस-विसोहिद्वाणाणि असंखेज्जगुणाणि ॥ ५८ ॥ चवरिदियअपज्जत्तयस्स संकिलेस-विसोहिद्वाणाणि असंखेजजगुणाणि ॥ ५८ ॥ चवरिदियअपज्जत्तयस्स संकिलेस-विसोहिद्वाणाणि असंखेजजगुणाणि ॥ ५८ ॥

चतुरिन्द्रिय अपर्याप्तकके संक्षेश-विशुद्धिस्थान असंख्यातगुणे हैं ॥ ५९ ॥ चउरिंदियपज्जत्तयस्स संकिलेस-विसोहिद्वाणाणि असंखेज्जगुणाणि ॥ ६० ॥ चतुरिन्दिय पर्याप्तकके संक्षेश-विद्युद्धिस्थान असंख्यातगुणे हैं ॥ ६०॥ असण्णिपंचिंदियअपज्जत्तयस्स संकिलेस-विसोहिद्राणाणि असंखेज्जगुणाणि ॥६१॥ असंज्ञी पंचेन्द्रिय अपर्याप्तकके संक्रेश-विशुद्धिस्थान असंख्यातगुणे हैं ॥ ६१ ॥ असिंगपंचिंदियपज्जत्तयस्स संकिलेस-विसोहिद्राणाणि असंखेज्जगुणाणि ॥६२॥ असंज्ञी पंचेन्द्रिय पर्याप्तकके संक्षेश-विद्युद्धिस्थान असंख्यातगुणे हैं॥ ६२॥ सण्णिपंचिदियअपज्जत्तयस्स संकिलेस-विसोहिद्वाणाणि असंखेज्जगुणाणि ।।६३।। संज्ञी पंचेन्द्रिय अपर्याप्तकके संक्षेत्रा-विशुद्धिस्थान असंख्यातगुणे हैं ॥ ६३ ॥ सण्णिपंचिदियपज्जत्तयस्स संकिलेस विसोहिद्वाणाणि असंखेज्जगुणाणि ।। ६४ ।। संज्ञी पंचेन्द्रिय पर्याप्तकके संक्रेश-त्रिशुद्धिस्थान असंख्यातगुणे हैं ॥ ६४ ॥ सव्वत्थोवो संजदस्स जहण्णओ द्विदिवंघो ॥ ६५ ॥ संयत जीवका जबन्य स्थितिबन्ध सबसे स्तोक है ॥ ६५ ॥ बादरेहंदियपज्जत्तयस्स जहणाओ द्विदिबंधो असंखेज्जगुणो ॥ ६६ ॥ उससे बादर एकेन्द्रिय पर्याप्तकका जघन्य स्थितिबन्ध असंख्यातगुणा है ॥ ६६ ॥ सुदुमेइंदियपन्जत्तयस्स जहणाओ द्विदिबंधो विसेसाहियो ॥ ६७ ॥ उससे सूक्ष्म एकेन्द्रिय पर्याप्तकका जघन्य स्थितिबन्ध विशेष अधिक है ॥ ६७ ॥ बादरेइंदियअपज्जत्तयम्स जहण्णओ द्विदिबंधो विसेसाहिओ ॥ ६८ ॥ उससे बादर एकेन्द्रिय अपर्याप्तकका जघन्य स्थितिबन्ध विशेष अधिक है ॥ ६८॥ सुहुमेइंदियअपज्जत्तयस्स जहणाओ द्विदिवंधी विसेसाहिओ ॥ ६९ ॥ उससे सूक्ष्म एकेन्द्रिय अपर्याप्तकका जधन्य स्थितिबन्ध विशेष अधिक है। १९॥ तस्सेव अपन्जत्तयस्स उक्कस्सओ द्विदिवंधो विसेसाहिओ ॥ ७० ॥ उससे उसीके अपर्याप्तकका उत्कृष्ट स्थितिबन्ध विशेष अधिक है ॥ ७० ॥ बादरेइंदियअपज्जत्तयस्स उक्कस्सओ द्विदिवंघो विसेसाहिओ ॥ ७१ ॥ बादर एकेन्द्रिय अपर्याप्तकका उत्कृष्ट स्थितिबन्ध विशेष अधिक है ॥ ७१ ॥ सुहुमेइंदियपज्जत्तयस्य उम्कस्सओ द्विदिबंधो विसेसाहिओ ॥ ७२ ॥ सूक्ष्म एकेन्द्रिय पर्याप्तकका उत्कृष्ट स्थितिबन्ध विशेष अधिक है ॥ ७२ ॥ बादरेइंदियपञ्जत्तयस्स उक्कस्सओ द्विदिबंधो विसेसाहिओ ॥ ७३ ॥

बादर एकेन्द्रिय पर्याप्तकका उत्कृष्ट स्थितिबन्ध विशेष अधिक है ॥ ७३ ॥ बीइंदियपज्जत्तयस्स जहण्णओ द्विदिबंधो संखेज्जगुणो ॥ ७४ ॥ द्वीन्द्रिय पर्याप्तकका जधन्य स्थितिबन्ध संख्यातगुणा है ॥ ७४ ॥ तस्सेव अपज्जत्तयस्स जहणाओ द्विदिवंघो विसेसाहिओ ॥ ७५ ॥ उमीके अपर्याप्तकका जघन्य स्थितिबन्ध विशेष अधिक है ॥ ७५ ॥ तस्सेव अपज्जत्तयस्स उक्कस्सओ द्विदिबंधो विसेसाहिओ ॥ ७६ ॥ उसीके अपर्याप्तकका उत्कृष्ट स्थितिबन्ध विशेष अधिक है ॥ ७६ ॥ तस्सेव पञ्जत्तयस्स उक्कस्सओ द्रिदिबंधो विसेसाहिओ ॥ ७७ ॥ उसीके पर्याप्तकका उत्कृष्ट स्थितिबन्ध विशेष अधिक है ॥ ७७ ॥ तीइंदियपञ्जत्तयस्स जहण्णओ द्विदिवंधो विसेसाहिओ ॥ ७८ ॥ त्रीन्द्रिय पर्याप्तकका जघन्य स्थितिबन्ध विशेष अधिक है ॥ ७८ ॥ तीइंदियअपन्जत्तयस्स जहण्णओ द्विदिबंधो विसेसाहिओ ॥ ७९ ॥ त्रीन्द्रिय अपूर्याप्तकका जघन्य स्थितिबन्ध विशेष अधिक है ॥ ७५ ॥ तस्सेव अपज्जत्तयस्स उक्कस्सओ द्विदिवंधो विसेसाहिओ ॥ ८० ॥ उसीके अपर्याप्तकका उत्कृष्ट स्थितिबन्ध विशेष अधिक है ॥ ८० ॥ तीइंदियपञ्जत्तयस्स उपकस्सओ द्विदिबंधो विसेसाहिओ ॥ ८१ ॥ त्रीन्द्रिय पर्याप्तकका उत्कृष्ट स्थितिबन्ध विशेष अधिक है ॥ ८१ ॥ चउरिंदियपज्जत्तयस्स जहणाओ द्विदिवंधो विसेसाहिओ ॥ ८२ ॥ चतुरिन्द्रिय पर्याप्तकका जधन्य स्थितिबन्ध विशेष अधिक है ॥ ८२ ॥ तस्सेव अपन्जत्तयस्स जहण्णओ द्विदिवंघो विसेसाहिओ ॥ ८३ ॥ उसी अपर्याप्तकका जघन्य स्थितिबन्ध विशेष अधिक है ॥ ८३ ॥ तस्सेव अपज्जत्तयस्स उक्कस्सओ द्विदिवंघो विसेसाहिओ ॥ ८४ ॥ उसी अपूर्याप्तकका उत्कृष्ट स्थितिबन्ध विशेष अधिक है ॥ ८४ ॥ तस्सेव पज्जत्तयस्स उक्कस्सओ द्विदिवंधो विसेसाहिओ ॥ ८५ ॥ उसी पर्याप्तकका उत्कृष्ट स्थितिबन्ध विशेष अधिक है ॥ ८५ ॥ असण्णि पंचिदियपन्जत्तयस्स जहण्णाओ द्विदिबंधो संखेन्जगुणी ॥ ८६ ॥ असंज्ञी पंचेन्द्रिय पर्याप्तकका जघन्य स्थितिबन्ध संख्यातगुणा है ॥ ८६ ॥ तस्सेव अपज्जत्तयस्स जहण्णाओ द्विदिगंघो विसेसाहिओ ॥ ८७ ॥

उसीके अपर्याप्तकका जघन्य स्थितिबन्ध विशेष अधिक है ॥ ८७ ॥ तस्सेव अपज्जत्तयस्स उनकस्सओ द्विदिवंधो विसेसाहिओ ॥ ८८ ॥ उसी अपर्याप्तकका उत्कृष्ट स्थितिबन्ध निशेष अधिक है ॥ ८८ ॥ तस्सेव पज्जत्तयस्स उक्कस्सओ द्विदिवंधो विसेसाहिओ ॥ ८९ ॥ उसीके पर्याप्तकका उत्कृष्ट स्थितिबन्ध विशेष अधिक है ॥ ८९ ॥ संजदस्स उक्कस्सओ द्विदिबंधी संखेजजगुणी ॥ ९० ॥ संयतका उत्कृष्ट स्थितिबन्ध संख्यातगुणा है ॥ ९०॥ संजदासंजदस्स जहणाओ द्विदिबंधो संखेजजगूणो ॥ ९१ ॥ संयतासंयतका जघन्य स्थितिबन्ध संख्यातगुणा है ॥ ९१ ॥ तस्सेव उक्कस्सओ द्विदिवंधो संखेज्जगुणो ॥ ९२ ॥ उसी संयतासंयतका उत्कृष्ट स्थितिबन्ध संख्यातगुणा है ॥ ९२ ॥ असंजदसम्मादिद्विपज्जत्तयस्स जहणाओ द्विदिवंधी संखेज्जगुणी ॥ ९३ ॥ असंयतसम्यग्दष्टि पर्याप्तकका जधन्य स्थितिबन्ध संख्यातगुणा है ॥ ९,३ ॥ तस्सेव अपन्जत्तयस्स जहण्णओ द्विदिवंधो संखेन्जगुणो ॥ ९४ ॥ उससे उसी असंयतसम्यग्दृष्टि अपर्याप्तकका जघन्य स्थितिबन्ध संख्यातगुणा है ॥ ९४ ॥ तस्सेव अपज्जत्तयस्स उक्कस्सओ द्विदिवंधो संखेज्जगुणो ॥ ९५ ॥ उससे उसी असंयतसम्यग्दष्टि अपर्याप्तकका उत्कृष्ट स्थितिबन्ध संख्यातगुणा है ॥ ९५ ॥ तस्सेव पज्जत्तयस्स उक्कस्सओ द्विदिवंधो संखेज्जगुणो ॥ ९६ ॥ उससे उसी असंयतसम्यग्दृष्टि पर्याप्तकका उत्कृष्ट स्थितिबन्ध संख्यातगुणा है ॥ ९६ ॥ सण्णिमिच्छाइद्विपंचिदियपञ्जत्तयस्स जहण्णओ द्विदिवंघो संखेञ्जगुणो ॥९७॥ संज्ञी मिथ्यादृष्टि पंचेन्द्रिय पर्याप्तकका जघन्य स्थितिबन्ध संख्यातगुणा है ॥ ९७ ॥ तस्सेव अपज्जत्तयस्स जहण्यओ द्विदिवंधो संखेज्जगुणो ॥ ९८ ॥ उससे उसी अपर्याप्तकका जवन्य स्थितिबन्ध संख्यातगुणा है ॥ ९८ ॥ तस्सेव अवज्जत्तयस्स उक्कस्सओ द्विदिवंधो संखेज्जगुणो ॥ ९९ ॥ उससे उसी अपर्याप्तकका उत्कृष्ट स्थितिबन्ध संख्यातगुणा है ॥ ९९ ॥ तस्सेव पज्जत्तवस्स उक्कस्सओ द्विदिवंघो संखेज्जगुणो ॥ १०० ॥ उससे उसी पर्याप्तकका उत्कृष्ट स्थितिबन्ध संख्यातगुणा है ॥ १००॥ रियतिबन्ध समाप्त हुआ ॥

णिसेयपरूबणदाए तत्थ इमाणि दुवे अणियोगदाराणि अणंतरोवणिधा परंपरो-वणिधा ॥ १०१ ॥

निषेकपरूपणामें ये दो अनुयोगद्वार हैं— अनन्तरोपनिधा और परम्परोपनिधा ॥ १०१ ॥ अणंतरोवणिधाए पंचिंदियाणं सण्णीणं मिन्छाइट्टीणं पज्जत्तयाणं णाणावरणीय-दंसणावरणीय-वेयणीय-अंतराइयाणं तिण्णिवाससहस्साणि आबाधं मोत्तूण जं पढमसमए पदेसगं णिसित्तं तं बहुगं, जं विदियसमए पदेसगं णिसित्तं तं विसेसहीणं, जं तिदयसमए पदेसगं णिसित्तं तं विसेसहीणं, उत्तियसमए पदेसगं णिसित्तं तं विसेसहीणं, तिसंसहीणं विसेसहीणं जाव उक्कस्सेण तीसं सागरोवमकोडाकोडियो ति ॥ १०२ ॥

अनन्तरोपनिधाकी अपेक्षा पंचिन्द्रिय, संज्ञी, मिथ्यादृष्टि पर्याप्तक जीवोंके ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, वेदनीय और अन्तराय इन चार कर्मोंकी तीन हजार वर्षप्रमाण आबाधाको छोड़कर जो प्रदेशाग्र प्रथम समयमें निषिक्त है, वह बहुत है, जो प्रदेशाग्र द्वितीय समयमें निषिक्त है वह उससे विशेष हीन है, जो प्रदेशाग्र तृतीय समयमें निषिक्त है वह उससे विशेष हीन है, इस प्रकार वह उन्कर्षसे तीस कोड़ाकोड़ी सागरोपम तक उत्तरोत्तर विशेष हीन विशेष हीन होता गया है ॥१०२॥

जिन जीवोंने ज्ञानावरण, दर्शनावरण, वेदनीय और अन्तराय इन चार कमींकी तीस कोड़ाकोडि सागरोपम प्रमाण उत्कृष्ट स्थितिका बन्ध किया है उन्होंके उसका आबाधाकाल तीस हजार वर्ष प्रमाण होता है; उससे कम स्थितिको बांधनेवाले जीवोंके वह सम्भव नहीं है। इसी लिये यहां 'पंचेन्द्रिय' पदसे एकेन्द्रिय व विकलेन्द्रियोंका, 'संज्ञी' से असंज्ञियोंका, 'मिथ्यादृष्टि' से सम्यग्दृष्टियोंका और 'पर्याप्त' पदसे अपर्याप्त जीवोंका निषेध प्रगट किया गया है; क्यों कि, उनके उनका उक्त उत्कृष्ट स्थितिबन्ध सम्भव नहीं है। उनकी उत्कृष्ट स्थितिको बांधनेवाले जीवोंके उक्त आबाधाकालमें इन चार कमींके प्रदेशोंका निक्षेप (निषेकरचना) सम्भव नहीं है, यह अभिप्राय सूत्रमें 'आबाधा' के प्रहणसे सून्वित किया गया है।

पंचिदियाणं सण्णीणं मिच्छाइहीणं पज्जत्तयाणं मोहणीयस्स सत्तवाससहस्साणि आबाहं मोत्तूण जं पढमसमए पदेसम्मं णिसित्तं तं बहुअं, जं बिदियसमए पदेसम्मं णिसित्तं तं विसेसहीणं, जं तदियसमए पदेसम्मं णिसित्तं तं विसेसहीणं, एवं विसेसहीणं विसेसहीणं जाव उक्कस्सेण सत्तरिसागरोवमकोडाकोडि ति ॥ १०३॥

पंचेन्द्रिय, संज्ञी, मिध्यादृष्टि एवं पर्याप्तक जीवोंके मोहनीय कर्मकी सात हजार वर्ष प्रमाण आवाधाको छोड़कर जो प्रदेशाम्र प्रथम समयमें निषिक्त है वह बहुत है, जो प्रदेशाम्र द्वितीय समयमें निषिक्त है वह उससे विशेष हीन है, जो प्रदेशाम्र तृतीय समयमें निषिक्त है वह उससे हीन है; इस प्रकार वह उत्कर्षसे सत्तर कोड़ाकोड़ि सागरोपम तक विशेष हीन होता गया है ॥

यहां पंचेन्द्रिय आदि परोंके ग्रहणका अभिप्राय पूर्वके ही समान समझना चाहिये।

पंचिदियाणं सण्णीणं सम्मादिद्वीणं वा मिच्छादिद्वीणं वा पञ्जत्तयाणमाउअस्स-पुन्यकोडितिमागमाबाधं मोत्तृण जं पढमसमए पदेसम्मं णिसित्तं तं बहुगं, जं बिदियसमए पदेसम्मं णिसित्तं तं विसेसहीणं, जं तदियसमए पदेसमां णिसित्तं तं विसेसहीणं; एवं विसेसहीणं विसेसहीणं जाव उक्कस्सेण तेतीससागरीवमाणि ति ॥ १०४॥

पंचेन्द्रिय, संज्ञी एवं सम्यग्दिष्ट अथवा मिथ्यादिष्ट पर्याप्तक जीवोंके आयु कर्मकी एक पूर्वकोटिके तृतीय भाग प्रमाण आवाधाको छोड़कर प्रथम समयमें जो प्रदेशिएण्ड निषिक्त है वह बहुत है, द्वितीय समयमें जो प्रदेशिएण्ड निषिक्त है वह उससे विशेष हीन है, तृतीय समयमें जो प्रदेशिएण्ड निषिक्त है वह विशेष हीन है; इस प्रकार उत्कर्षसे तेतीस सागरीपम तक वह विशेष हीन विशेष हीन होता गया है ॥ १०४॥

चूंकि पूर्वकोटित्रिभागके प्रथम समयमें वर्तमान संयत सम्यग्दिष्ट जीवोंके देवायुका तेतीस सागरोपम प्रमाण उत्कृष्ट स्थितिबन्ध तथा उक्त त्रिभागके प्रथम समयमें वर्तमान किन्हीं मिध्यादृष्टि जीवोंके नारकायुका उतना मात्र उत्कृष्ट स्थितिबन्ध सम्भव है, अत एवं इस अपेक्षासे सूत्रमें 'सम्यग्दृष्टि ' और 'मिध्यादृष्टि ' पदोंको प्रहृण किया गया है।

पंचिदियाणं सण्णीणं मिच्छाइद्वीणं पज्जत्तयाणं णामा-गोदाणं वेवाससहस्साणि आबाधं मोत्तूण जं पढमसमए पदेसग्गं णिसित्तं तं बहुगं, जं बिदियसमए पदेसग्गं णिसित्तं तं विसेसहीणं; एवं विसेसहीणं विसेसहीणं जाव उक्कस्सेण वीसं सागरोवमकोडाकोडियो ति ॥ १०५ ॥

पंचेन्द्रिय, संज्ञी व मिथ्यादृष्टि पर्याप्तक जीवोंके नाम और गोत्र कमोंकी दो हजार वर्ष प्रमाण आबाधाको छोड़कर जो प्रदेशिपण्ड प्रथम समयमें निषिक्त है वह बहुत है, जो प्रदेशिपण्ड द्वितीय समयमें निषिक्त है वह उससे विशेष हीन है, जो प्रदेशिपण्ड तृतीय समयमें निषिक्त है वह उससे विशेष हीन है, जो प्रदेशिपण्ड तृतीय समयमें निषिक्त है वह उससे विशेष हीन है; इस प्रकार उत्कर्षसे बीस कोडाकोड़ि सागरोपम तक विशेष हीन विशेष हीन होता गया है ॥ १०५॥

पंचिदियाणं सण्णीणं मिन्छाइडीणमपज्जत्तयाणं सत्तण्णं कम्माणमाउववज्जाण-मंतोम्रहुत्तमाबाधं मोत्तूण जं पढमसमए पदेसग्गं णिसित्तं तं बहुगं, जं विदियसमए पदेसगं णिसित्तं तं विसेसहीणं, जं तदियसमए पदेसग्गं णिसित्तं तं विसेसहीणं; एवं विसेसहीणं विसेसहीणं जाव उक्कस्सेग अंतोकोडाकोडियो ति ॥ १०६ ॥

पंचेन्द्रिय, संज्ञी व मिथ्यादृष्टि अपर्याप्तक जीवोंके आयुक्ते विना शेष सात कर्मोंकी अन्तर्मृहूर्त मात्र आबाधाको छोड़कर जो प्रदेशपिण्ड प्रथम समयमें निषिक्त है वह बहुत है, जो प्रदेशपिण्ड दितीय समयमें निषिक्त है वह विशेष हीन है, प्रदेशपिण्ड तृतीय समयमें निषिक्त है वह विशेष हीन है, प्रदेशपिण्ड तृतीय समयमें निषिक्त है वह विशेष हीन है; इस प्रकार उत्कर्षसे अन्तःकोड़ाकोडि सागरोपम तक विशेष हीन होता गया है।

पंचिदियाणं सण्णीणमसण्णीणं चडिरिदय-तीइंदिय-बीइंदियाणं बादरेइंदिय-अयज्जत्तयाणं सुहुमेइंदियपञ्जत्तापज्जत्ताणमाउअस्स अंतोम्रहुत्तमाबाधं मोत्तूण जाव पढम-समए पदेसम्मं णिसित्तं तं बहुअं, जं बिदियसमए पदेसम्मं णिसित्तं तं विसेसहीणं, जं तदियसमए पदेसम्मं णिसित्तं तं विसेसहीणं, एवं विसेसहीणं विसेसहीणं जाव उनकस्सेण पुव्यकोडीयो त्ति ॥ १०७॥

संज्ञी व असंज्ञी पंचेन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, और बादर एकेन्द्रिय ये अपर्याप्तक तथा सूक्ष्म एकेन्द्रिय पर्याप्तक व अपर्याप्तक जीवोंके आयु कर्मकी अन्तर्मुहूर्त मात्र आबाधाको छोड़कर प्रथम समयमें जो प्रदेशाम्र निषिक्त है वह बहुत है, द्वितीय समयमें जो प्रदेशाम्र निषिक्त है वह उससे विशेष हीन है। तृतीय समयमें जो प्रदेशाम्र निषिक्त है वह विशेष हीन है; इस प्रकार उक्तर्षसे पूर्वकोटि तक विशेष हीन विशेष हीन होता गया है ॥ १०७॥

पंचिदियाणमसण्णीणं चडिरिद्याणं तीइंदियाणं बीइंदियाणं बादरएइंदियपज्जत्त-याणं सत्तण्णं कम्माणं आउअवज्जाणं अंतोम्रहुत्तमावाधं मोत्तूण जं पढमसमए पदेसम्गं णिसित्तं तं बहुअं, जं बिदियसमए पदेसम्गं णिसित्तं तं विसेसहीणं, जं तदियसमए पदेसमं णिसित्तं तं विसेसहीणं, एवं विसेसहीणं विसेसहीणं जाव उक्कस्सेण सागरोवमसहस्तस्स सागरोवमसदस्स सागरोवमसदस्स सागरोवमसदस्स सागरोवमसदस्स सागरोवममपण्णासाए सागरोवमपण्णीसाए सागरोवमपण्यासाए सागरोवमपण्यासाए सागरोवमपण्यासाए सागरोवमस्स तिण्णि-सत्तमागा सत्त-सत्तमागा वे-सत्तमागा पिडवुण्णा ति ॥ १०८ ॥

असंज्ञी पंचेन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, द्रीन्द्रिय और बादर एकेन्द्रिय पर्याप्त जीवोंके आयु कर्मसे रहित सात कर्मोंकी अन्तर्मुहूर्त मात्र आग्राधाको छोडकर प्रथम समयमें जो प्रदेशपिण्ड निषिक्त है वह उससे विशेष हीन है, तृतीय समयमें जो प्रदेशपिण्ड निषिक्त है वह उससे विशेष हीन है, तृतीय समयमें जो प्रदेशपिण्ड निषिक्त है वह उससे विशेष हीन है; इस प्रकार विशेष हीन विशेष हीन होकर उत्कर्षसे हजार सागरोपमोंके सौ सागरोपमोंके, पचास सागरोपमोंके, पचीस सागरोपमके और एक सागरोपमके चार कर्म, मोहनीय एवं नाम-गोत्र कर्मोंके क्रमसे सात भागोंमेंसे तीन भाग (६) और दो भागों (६) तक चला गया है।। १०८॥

अभिप्राय यह है कि असंज्ञी पंचेन्द्रिय जीवोंके ज्ञानावरणादि चार कमोंका उत्कृष्ट स्थितिबन्ध एक हजार सागरोपमोंके सात भागोंमेंसे तीन भाग ( $\frac{\$ \circ \circ \circ \times \$}{\circ \circ \circ \times \$}$ ), मोहनीय कर्मका उसके सात भागोंमेंसे सातों भाग ( $\frac{\$ \circ \circ \circ \times \$}{\circ \circ \circ \times \$}$ ), और नाम व गोत्र कर्मोंका उसके सात भागोंमेंसे दो भाग ( $\frac{\$ \circ \circ \circ \times \$}{\circ \circ \circ \times \$}$ ), प्रमाण होता है । चतुरिन्द्रिय जीवोंके चार कर्मोंका उत्कृष्ट स्थितिबन्ध सौ सागरोप्मोंके सात भागोंमेंसे तीन भाग ( $\frac{\$ \circ \circ \times \$}{\circ \circ \times \$}$ ), मोहनीयका उसके सात भागोंमेंसे सातों भाग ( $\frac{\$ \circ \circ \times \$}{\circ \circ \times \$}$ ), और नाम व गोत्र कर्मोंका उसके सात भागोंमेंसे दो भाग ( $\frac{\$ \circ \circ \times \$}{\circ \circ \times \$}$ ), प्रमाण होता है । इसी प्रकार त्रीन्द्रिय, द्रीन्द्रिय और बादर एकेन्द्रिय पर्याप्त जीवोंके भी यथाक्रमसे पचास, पद्मीस और एक सागरोपमके उक्त भागोंका कर्म जानना चाहिये।

पंचिदियाणमसण्णीणं चउरिंदियाणं तीइंदियाणं बीइंदियाणं बादरएइंदियपञ्जत्त-याणमाउअपुट्यकोडित्तिभागं बेमासं सोलसरादिंदियाणि सादिरेयाणि चत्तारिवासाणि सत्त-वाससहस्साणि सादिरेयाणि आबाहं मोत्तूण जं पढमसमए पदेसगां णिसित्तं तं बहुगं, जं बिदियसमए पदेसग्गं णिसित्तं तं विसेसहीणं, जं तदियसमए पदेसगां णिसित्तं तं विसेसहीणं एवं विसेसहीणं विसेसहीणं जाव उक्कस्सेण पलिदोवमस्स असंखेजजदिभागो पुट्यकोडि ति ।।

असंज्ञी पंचेन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, द्वीन्द्रिय और बादर एकेन्द्रिय पर्याप्त जीवोंके आयु कर्मकी यथाक्रमसे पूर्वकोटिके तृतीय भाग, दो मास, साधिक सोलह दिवस, चार वर्ष, और साधिक सात हजार वर्ष प्रमाण आबाधाको छोड़कर जो प्रदेशिएण्ड प्रथम समयमें निषिक्त है वह बहुत है, जो प्रदेशिएण्ड द्वितीय समयमें निषिक्त है वह विशेष हीन है और जो प्रदेशिएण्ड तृतीय समयमें निषिक्त है वह उससे विशेष हीन है; इस प्रकार उत्कर्षसे पल्योपमके असंख्यातवें भाग व पूर्वकोटि तक वह विशेष हीन विशेष हीन होता गया है ॥ १०९ ॥

भुज्यमान उत्कृष्ट आयु असंज्ञी पंचेन्द्रिय पर्याप्तोंके पूर्वकोटि, चतुरिन्द्रिय पर्याप्तोंके छह मास, त्रीन्द्रिय पर्याप्तोंके उनचास-रात-दिन, द्वीन्द्रिय पर्याप्तोंके बारह वर्ष और बादर एकेन्द्रिय पर्याप्तोंके बाईस हजार वर्ष प्रमाण सम्भव है। तदनुसार ऋगसे उनके आयुक्ती उत्कृष्ट आबाधा पूर्वकोटिके तृतीय भाग, दो मास, साधिक सोलह रात-दिन, चार वर्ष और साधिक सात हजार वर्ष मात्र इस आबाधाको छोड़कर उनके बांधे गये आयु कर्मकी निषेक रचना होती है, यहां यह अभिप्राय समझना चाहिये।

पंचिदियाणमसण्णीणं चडरिंदियाणं तीइंदियाणं बीइंदियाणं बादरेइंदियअपज्जत्त-याणं सुहुमेइंदियपज्जत्त-अपज्जत्तयाणं सत्तण्हं कम्माणमाउववज्जाणमंतोसुहुत्तयाबाधं मोत्तूण जं पढमसमए पदेसग्गं णिसित्तं तं बहुगं जं विदियसमए पदेसग्गं णिमित्तं तं विसेसहीणं जं तिदियसमए पदेसग्गं णिसित्तं तं विसेसहीणं एवं विसेसहीणं विसेसहीणं जाव उक्कस्सेण [सागरोवमसहस्त्रस्त ] सागरोवमसदस्त सागरोवमपण्णासाए सागरोवमपणुवीसाए सागरोवमस्त तिण्णि-सत्तभागा सत्त-सत्तभागा बे-सत्तभागा पितदोवमस्त संखेज्जिदिभागेण उणया पितदोवमस्त असंखेज्जिदिभागेण उणया ति ॥ ११० ॥

असंज्ञी पंचेन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, द्रीन्द्रिय और बादर एकेन्द्रिय अपर्याप्तक तथा सूक्ष्म एकेन्द्रिय पर्याप्तक एवं अपर्याप्तक जीवोंके आयुक्षमंसे रिहत रोष सात कर्मोंकी अन्तर्भुहूर्त मात्र आबाधाको छोड़कर प्रथम समयमें जो प्रदेशिपण्ड निषिक्त है वह बहुत है, द्वितीय समयमें जो प्रदेशिपण्ड निषिक्त है वह उससे विशेष हीन है, तृतीय समयमें जो प्रदेशिपण्ड निषिक्त है वह उससे विशेष हीन है, इस प्रकार उत्कर्षसे हजार सागरोपम, सौ सागरोपम, पचास सागरोपम, पचीस सागरोपम, और एक सागरोपमके सात भागोंमेंसे पल्योपमके संख्यात्रवें भागसे हीन और पल्योपमके असंख्यात्रवें भागसे हीन जीर, सात और दो भागों तक विशेष हीन विशेष हीन चला गया है।

अभिप्राय यह है कि असंज्ञी पंचेन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, और द्वीन्द्रिय; इन अपर्याप्त जीवोंके आयुक्तो छोड़कर शेष सात कर्मोंकी उत्कृष्ट स्थित क्रमसे पत्योपमके संख्यातवें भागसे हीन एक हजार, एक सी, पचास और पचीस सागरोपमों सात भागोंमेंसे क्रमशः तीन, सात और दो भाग प्रमाण तथा बादर एकेन्द्रिय अपर्याप्त और सूक्ष्म एकेन्द्रिय पर्याप्त व अपर्याप्त जीवोंके उनकी उत्कृष्ट स्थिति पत्योपमके असंख्यातवें भागसे हीन एक सागरोपमाके उक्त सात भागोंमें तीन, सात और दो भाग मात्र बांधती है। उनकी अन्तर्मुहूर्त मात्र आबाधाको छोड़कर शेष स्थिति तक निषेक रचना होती है।

परंपरोवणिधाए पंचिदियाणं सण्णीणमसण्णीणं पज्जत्तयाणं अट्टणं कम्माणं जं पढमसमए पदेसम्गं तदो पलिदोवमस्स असंखेज्जदिभागं गंतूण दुगुणहीणा, एवं दुगुणहीणा दुगुणहीणा जाव उक्किस्सिया द्विदी ति ॥ १११ ॥

प्रम्परोपनिधाकी अपेक्षा संज्ञी व असंज्ञी पंचेन्द्रिय पर्याप्तक जीवोंके आठ कर्मोंका जो प्रथम समयमें प्रदेशांत्र है उससे वह पत्योपमके असंख्यातवें भाग जाकर दुगुणाहीन हुआ है, इस प्रकार उत्कृष्ट स्थिति तक वह दुगुणा हीन दुगुणा हीन होता चळा गया है ॥ १११ ॥

एयपदेस गुणहाणिद्वाणंतरं असंखेज्जाणि पिलदोवमवग्गम्लाणि ॥ ११२ ॥
एक प्रदेशगुणहानिस्थानान्तर पत्योपमके असंख्यात प्रथम वर्गम्ल प्रमाण है ॥ ११२ ॥
णाणापदेसगुणहाणिद्वाणंतराणि पिलदोवमवग्गम्लस्स असंखेज्जिदिभागो ॥११३॥
नानाप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर पत्योपमके प्रथम वर्गम्लके असंख्यातवें भाग प्रमाण हैं ॥
णाणापदेसगुणहाणिद्वाणंतराणि थोवाणि ॥ ११४॥
नानाप्रदेशगुणहाणिद्वाणंतरमसंखेज्जगुणं ॥ ११४॥
एयपदेगुणहाणिद्वाणंतरमसंखेज्जगुणं ॥ ११५॥

पंचिदियाणं सण्जीजमसण्जीजमपज्जत्तयाणं चउरिंदिय-तीइंदिय-बीइंदिय-एइंदिय-बादर-सुहुम-पज्जत्तापज्जत्तयाणं सत्तण्णं कम्माणमाउववज्जाणं जं पढमसमए पदेसग्गं तदो पितदोवमस्स असंखेज्जिदिभागं गंतूण दुगुणहीणा, एवं दुगुणहीणा दुगुणहीणा जाव उक्किस्सिया द्विदि ति ॥ ११६ ॥

उनसे एकप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर असंख्यातगुणा है ॥ ११५ ॥

संज्ञी व असंज्ञी पंचेन्द्रिय अपर्याप्तक, चतुरिन्द्रिय, त्रीन्द्रिय हिन्द्रय तथा बादर व सूक्ष्म एकेन्द्रिय इन पर्याप्तक अपर्याप्तक जीवोंके आयुको छोड़कर शेष सात कर्मोंका जो प्रदेशाग्र प्रथम समयमें है उससे पत्योंपमके असंख्यातवें भाग जाकर वह दुगुणा हीन हुआ है, इस प्रकार उत्कृष्ट स्थिति तक वह दुगुणा दुगुणा हीन होता गया है ॥ ११६॥ एयपदेसगुणहाणिहाणंतरमसंखेज्जाणि पितदोवमवग्गमूलाणि ॥ ११७॥
एकप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर पत्योपमके असंख्यात वर्गम्लोंके बराबर है ॥ ११७॥
णाणापदेसगुणहाणिहाणंतराणि पितदोवमवग्गम्लस्स असंखेज्जिदमागो ॥११८॥
नानाप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर पत्योपमके वर्गम्लके असंख्यातवें भाग प्रमाण है ॥११८॥
णाणापदेसगुणहाणिहाणंतराणि थोवाणि ॥ ११९॥
नानाप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर स्तोक है ॥ ११९॥
एयपदेसगुणहाणिहाणंतरमसंखेज्जगुणं ॥ १२०॥
उनसे एकप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर असंख्यातगुणा है ॥ १२०॥
आवाथकंदयपरुवणदाए ॥ १२१॥
अव आवाधाकाण्डकप्रकृपणाका अधिकार है ॥ १२१॥

पंचिदियाणं सण्णीणमसण्णीणं चउरिंदियाणं तीइंदियाणं बीइंदियाणं एइंदियबादर-सुहुम-पज्जत्त-अपज्जत्तयाणं सत्तण्णं कम्माणमाउववज्जाणसुक्कस्सियादो द्विदीदो समए समए पिलदोवमस्स असंखेजजिदभागमेत्तमोसिरदूण एयमाबाहाकंदयं करेदि। एसकमो जाव जहण्णिया द्विदि ति ॥ १२२ ॥

संज्ञी व असंज्ञी पंचेन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय, त्रीन्द्रिय और बादर व सूक्ष्म एकेन्द्रिय इन पर्याप्त व अपर्याप्त जीवोंके आयुको छोडकर रोष सात कर्मोंकी उन्कृष्ट स्थितिसे समय समयमें पल्योपमके असंख्यातवें भाग मात्र नीचे उतर कर एक आबाधाकाण्डकको करता है। यह ऋम जघन्य स्थिति तक है॥ १२२॥

अभिप्राय यह है कि संज्ञी पंचेन्द्रिय जीशोंके विवक्षित कर्मके उत्कृष्ट आवाधाकाळके अन्तिम समयकी विवक्षा कर उक्त कर्मकी उत्कृष्ट स्थितिका बन्ध होता है, एक समय कम उत्कृष्ट स्थितिका बन्ध होता है, दो समय कम उक्तृष्ट स्थितिका बन्ध होता है, तीन समय कम उत्कृष्ट स्थितिका बन्ध होता है, इस प्रकार उत्तरोत्तर एक एक समय कम होकर पत्योपमके असंख्यातें भागसे हीन उत्कृष्ट स्थिति तकका बन्ध होता है। इतनी स्थिति विशेषोंका एक आवाधाकाण्डक होता है। इसी प्रकार आवाधाकाण्डक द्वितर है। इसी प्रकार आवाधाकाण्डक द्वितर समयकी विवक्षा कर उसके आश्रयसे पत्योपमके असंख्यातें भागसे हीन विवक्षित कर्मकी उत्कृष्ट स्थितिको और उससे उत्तरोत्तर एक एक समय हीन होकर पुनः उस पत्योपमके असंख्यातें भागसे हीन तक उसकी स्थितिको बांधता है। इतनी स्थिति विशेषोंका द्वितीय आवाधाकाण्डक होता है। इसी क्रमसे उस आवाधाकाण्डके त्रित्तरम समयकी विवक्षामें तृतीय आवाधाकाण्डक और चतुश्चरम आदि समयोंकी विवक्षामें चतुर्थ आदि आवाधाकाण्डक होते हैं। इस प्रकार विवक्षित कर्मकी उस उत्कृष्ट स्थितिके उत्तरोत्तर हीन होते हुए उसकी ज्ञन्य स्थिति तक समझना चाहिये।

## अप्पाबहुएति ॥ १२३ ॥

अब अल्पबहुत्त्व अनुयोगद्वारका अधिकार प्राप्त है ॥ १२३ ॥

पंचिदियाणं सण्णीणं मिन्छाइट्टीणं पज्जत्तापज्जत्ताणं सत्तण्हं कम्माणमाउववज्जाणं सन्त्रत्थीवा जहण्णिया आबाहा ॥ १२४ ॥

संज्ञी, मिथ्यादृष्टि, पर्याप्तक व अपर्याप्तक पंचेन्द्रिय जीवोंके आयुको छोड़कर शेष सात कर्मोंकी जधन्य आबाधा सबसे स्तोक है ॥ १२४ ॥

आबाहद्वाणाणि आबाहाकंदयाणि च दोवि तुल्लाणि संखेज्जगुणाणि ॥ १२५ ॥ आबाधास्थान और आबाधाकाण्डक दोनों ही तुल्य व संख्यातगुणे हैं ॥ १२५ ॥ उनकस्सिया आबाहा विसेसाहिया ॥ १२६ ॥ उनसे उत्कृष्ट आबाधा विशेष अधिक है ॥ १२६ ॥ णाणापदेसगुणहाणिद्वाणंतराणि असंखेज्जगुणाणि ॥ १२७ ॥

नानाप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर असंख्यातगुणे हैं ॥ १२७ ॥ एयपदेसगुणहाणिद्राणंतरमसंखेजजगुणं ॥ १२८ ॥

एकप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर असंख्यातगुणा है ॥ १२८ ॥

एयमाबाहाकंदयमसंखेज्जगुणं ॥ १२९ ॥

एक आबाधाकाण्डक असंख्यातगुणा है ॥ १२९ ॥

जहण्यओ द्विदिवंधो असंखेज्जगुणो ॥ १३० ॥

जधन्य स्थितिबन्ध असंख्यातगुणा है ॥ १३० ॥

ठिदिबंधद्वाणाणि संखेजजगुणाणि ॥ १३१ ॥

स्थितिबन्धस्थान संख्यातगुणे हैं ॥ १३१ ॥

उक्करसओ द्विदिबंधो विसेसाहिओ ॥ १३२ ॥

उत्क्रष्ट स्थितिबन्ध विशेष अधिक है ॥ १३२ ॥

पंचिदियाणं सण्णीमसण्णीणं पज्जत्तयाणमाउअस्स सञ्बत्थोवा जहण्णिया आबाहा ॥
संज्ञी व असंज्ञी पंचिन्द्रिय पर्याप्तक जीवोंके आयुक्ती जघन्य आबाधा सबसे स्तोक है ॥१३३॥

जहण्णओ द्विदिवंधी संखेज्जगुणी ॥ १३४ ॥

जघन्य स्थितिबन्ध संख्यातगुणा है ॥ १३४ ॥

आबाहाद्वाणाणि संखेज्जगुणाणि ॥ १३५ ॥

आबाधास्थान संख्यातगुणे हैं ॥ १३५ ॥

उक्किस्सिया आबाहा विसेसाहिया ॥ १३६ ॥
उत्कृष्ट आबाधा विशेष अधिक है ॥ १३६ ॥
णाणापदेसगुणहाणिद्वाणंतराणि असंखेज्जगुणाणि ॥ १३७ ॥
नानाप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर असंख्यातगुणे हैं ॥ १३७ ॥
एयपदेसगुणहाणिद्वाणंतरमसंखेज्जगुणं ॥ १३८ ॥
एकप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर असंख्यातगुणा है ॥ १३८ ॥
रिदेवंधद्वाणाणि असंखेजजगुणाणि ॥ १३९ ॥
रिथतिबन्धस्थान असंख्यातगुणे हैं ॥ १३९ ॥
उक्करसओ द्विदिवंधो विसेसाहिओ ॥ १४० ॥
उक्करसओ द्विदिवंधो विसेसाहिओ ॥ १४० ॥

पंचिदियाणं सण्णीमसण्णीणमपज्जत्तयाणं चउरिंदियाणं बीइंदियाणं तीइंदियाणं एइंदियबादर-सुहुम-पज्जत्तापज्जत्तयाणमाउअस्स सन्दत्थोवा जहण्णिया आबाहा ॥ १४१ ॥

संज्ञी व असंज्ञी पंचेन्द्रिय अपर्याप्तकों तथा चतुरिन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, द्वीन्द्रिय और बादर एवं सूक्ष्म एकेन्द्रिय; इन पर्याप्त-अपर्याप्तकों के आयुक्ती जधन्य आबाधा सबसे स्तोक है ॥ १४१॥

जहणाओ द्विदिवंधो संखेज्जगुणो ॥ १४२ ॥ जघन्य स्थितिबन्ध संख्यातगुणा है ॥ १४२ ॥ आबाहद्वाणाणि संखेज्जगुणाणि ॥ १४३ ॥ आबाधास्थान संख्यातगुणे है ॥ १४३ ॥ उक्कस्सिया आबाहा विसेसाहिया ॥ १४४ ॥ उक्किए आबाधा विशेष अधिक है ॥ १४४ ॥ ठिदिवंधद्वाणाणि संखेज्जगुणाणि ॥ १४५ ॥ स्थितिबन्धस्थान संख्यातगुणे हैं ॥ १४५ ॥ उक्करस्सओ द्विदिवंधो विसेसाहिओ ॥ १४६ ॥ उक्किए स्थितिबन्ध विशेष अधिक है ॥ १४६ ॥

पंचिदियाणमसण्णीणं चउरिंदियाणं तीइंदियाणं वीइंदियाणं पज्जत्त-अपज्जत्तयाणं सत्तरणं कम्माणं आउववज्जागमाबाहद्वाणाणि आबाहाकंदयाणि च दोवि तुल्लाणि थोवाणि ॥

असंज्ञी पंचेन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय, त्रीन्द्रिय और द्वीन्द्रिय; इन पर्याप्तक एवं अपर्याप्तक जीवोंके आयुको छोड़कर रोष सात कर्मोंके आबाधास्थान और आबाधाकाण्डक दोनों ही तुल्य व स्तोक हैं ॥ १४७॥

जहण्णिया आबाहा संखेज्जगुणा ॥ १४८ ॥ जघन्य आबाधा संख्यातगुणी है ॥ १४८ ॥ उक्कस्सिया आबाहा विसेसाहिया ॥ १४९ ॥ उत्क्रष्ट आबाधा विशेष अधिक है ॥ १४९ ॥ णाणापदेसगुणहाणिद्वाणंतराणि असंखेज्जगुणाणि ॥ १५० ॥ नानाप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर असंख्यातगुणे है ॥ १५० ॥ एयपदेसगुणहाणिड्डाणंतरमसंखेज्जगुणं ॥ १५१ ॥ एकप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर असंख्यातगुणा है ॥ १५१ ॥ एयमबाधाकंदयमसंखेज्जगुणं ॥ १५२ ॥ एक आबाधाकाण्डक असंख्यातगुणा है ॥ १५२ ॥ ठिदिबंधद्वाणाणि असंखेजजगुणाणि ॥ १५३ ॥ स्थितिबन्धस्थान असंख्यातगुणे हैं ॥ १५३ ॥ जहणाओ द्विदिवंधी संखेज्जगुणी ॥ १५४ ॥ जवन्य स्थितिबन्ध संख्यातगुणा है ॥ १५४ ॥ उक्कस्सओ द्विदिवंधो विसेसाहिओ ॥ १५५ ॥ उत्कृष्ट स्थितिबन्ध विशेष अधिक है ॥ १५५ ॥

एइंदियबादर-सुहुम-पञ्जत्त-अपञ्जत्तयाणं सत्तण्हं सम्माणं आउववज्जाणमाबाह-द्वाणाणि आबाहाकंदयाणि च दोत्रि तुल्लाणि थोत्राणि ॥ १५६ ॥

बादर व सूक्ष्म एकेन्द्रिय पर्याप्त-अपर्याप्त जीवोंके आयुको छोड़कर शेष सात कर्मोंके आबाधास्थान और आबाधाकाण्डक दोनों ही तुल्य व स्तोक हैं ॥ १५६॥

जहिणिया आवाहा असंखेजजगुणा ॥ १५७॥
जघन्य आबाधा असंख्यातगुणी है ॥ १५७॥
उक्किस्स्या आबाहा विसेसाहिया ॥ १५८॥
उत्कृष्ट आबाधा विशेष अधिक है ॥ १५८॥
णाणापदेसगुणहाणिद्वाणंतराणि असंखेजजगुणाणि ॥ १५९॥
नानाप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर असंख्यातगुणे हैं ॥ १५९॥
एयपदेसगुणहाणिद्वाणंतरमसंखेजजगुणं ॥ १६०॥
एकप्रदेश गुणहानिस्थानान्तर असंख्यातगुणा है ॥ १६०॥

एयमाबाहाकंदयमसंखेजजगुणं ॥ १६१ ॥
एक आबाधाकाण्डक असंख्यातगुणा है ॥ १६१ ॥
ि ठिदिवंघडाणाणि असंखेजजगुणाणि ॥ १६२ ॥
ि स्थितिबन्धस्थान असंख्यातगुणे हैं ॥ १६२ ॥
जहण्णओ द्विदिवंधो असंखेजजगुणो ॥ १६३ ॥
जघन्य स्थितिबन्ध असंख्यातगुणा है ॥ १६३ ॥
उक्कस्सओ द्विदिवंधो विसेसाहिओ ॥ १६४ ॥
उत्कृष्ट स्थितिबन्ध विशेष अधिक है ॥ १६४ ॥ अस्पबहुत्व समाप्त हुआ ॥

# कालविहाणे बिदिया चूलिया

ठिदिवंधज्झवसाणपरूवणदाए तत्थ इमाणि तिण्णि आणिओगदाराणि जीव-समुदाहारो पडियसमुदाहारो द्विदिसमुदाहारो त्ति ॥ १६५॥

अब स्थितिबन्धाध्यंवसानस्थानप्ररूपणा अधिकारप्राप्त है । उसमें ये तीन अनुयोगद्वार हैं – जीवसमुदाहार, प्रकृतिसमुदाहार और स्थितिसमुदाहार ॥ १६५ ॥

जीवसमुदाहारे ति जे ते णाणावरणीयस्स बंधा जीवा ते दुविहा सादबंधा चेव असादबंधा चेव ॥ १६६ ॥

उनमें जीवसमुदाहार प्रकृत है। तदनुसार जो ज्ञानावरणीयके बन्धक जीव है वे दो प्रकार है – सातवन्धक और असातवन्धक ॥ १६६॥

तत्थ जे ते सादवंथा जीवा ते तिविहा चउट्टाणवंथा तिट्टाणवंथा विट्टाणवंथा ॥ उनमें जो सातबन्धक जीव हैं वे तीन प्रकारके हैं – चतुःस्थानबन्धक, त्रिस्थानबन्धक और द्विस्थानबन्धक ॥ १६७ ॥

सातावेदनीयका अनुभाग गुड, खांड, शक्कर और अमृतके स्वरूपसे चार प्रकारका है। उनमें जो जिस स्थानमें चारों प्रकारका अनुभाग बन्ध पाया जाता है वह चतुःस्थान अनुभाग तथा उसके बन्धक जीव चतुःस्थान बन्धक कहलाते हैं। इसी प्रकार त्रिस्थान और द्विस्थानबन्धकोका भी स्वरूप समझना चाहिये।

असादबंधा जीवा तिविहा- बिट्ठाणबंधा तिट्ठाणबंधा चउट्ठाणबंधा ति ॥१६८॥ असातबन्धक जीव तीन प्रकारके हैं दिस्थानबन्धक, त्रिस्थानबन्धक और चतुः- स्थानबन्धक ॥१६८॥

असातावेदनीयका अनुभाग निंब, कांजीर, विष और हालाहाल स्वरूपसे चार प्रकारका है। उसमेंसे जिस अनुभागबन्धमें दो स्थान संभव हो उसका नाम द्विस्थान और उसके बन्धक जीवोंका नाम द्विस्थान बन्धक है। इसी प्रकार त्रिस्थान बन्धक और चतुःस्थान बन्धकोंका भी स्वरूप समझना चाहिये।

सन्विवसुद्धा सादस्स चउद्वाणबंधा जीवा ॥ १६९ ॥

सातावेदनीयके चतुःस्थानबन्धक जीव सब (द्विस्थान और त्रिस्थानबन्धकों) से विशुद्ध हैं॥ तीव कपायका अभाव होकर जो उसकी मन्द्रता होती है उसका नाम विश्वद्धि है। अथवा जघन्य स्थिति बन्धके कारणभूत चीवपरिणामको विश्वद्धि समझना चाहिये।

तिट्टाणबंधा जीवा संकलिट्टदरा ॥ १७० ॥

उक्त चतुःस्थान बन्धकोंकी अपेक्षा त्रिस्थान बन्धक जीव सङ्खिष्टतर हैं ॥ १७० ॥

बिद्वाणवंधा जीवा संकिलिद्वदरा ॥ १७१ ॥

उनसे द्विस्थान बन्धक जीव संक्रिष्टतर हैं ॥ १७१ ॥

सन्त्रविसद्धा असादस्स विद्वाणवंधा जीवा ॥ १७२ ॥

असातावेदनीयके द्विस्थानबन्धक जीव सबसे विशुद्ध हैं ॥ १७२ ॥

तिद्वाणवंधा जीवा संकिलिद्वद्रा ॥ १७३ ॥

त्रिस्थानबन्धक जीव उनकी अपेक्षा संक्रिष्टतर हैं ॥ १७३ ॥

चउड्राणबंधा जीवा संकलिड्रदरा ॥ १७४ ॥

उनसे चतुःस्थानबन्धक जीव संक्रिष्टतर हैं ॥ १७४ ॥

सादस्स चउद्वाणवंधा जीवा णाणावरणीयस्स जहण्णयं द्विदिं वंधित ॥ १७५ ॥ सातावेदनीयके चतुःस्थानवन्धक जीव ज्ञानावरणीयकी स्थितिको बांधते हैं ॥ १७५ ॥ सादस्स तिद्वाणवंधा जीवा णाणावरणीयस्स अजहण्ण-अणुक्कस्सियं द्विदिं वंधित ॥ साताके त्रिस्थानवन्धक जीव ज्ञानावरणीयकी अजधन्य-अनुत्कृष्ट स्थितिको बांधते हैं ॥१७६॥ सादस्स विद्वाणवंधा जीवा सादस्स चेव उक्कस्सियं द्विदिं वंधित ॥ १७७ ॥ साताके द्विस्थानवन्धक जीव सातावेदनीयकी ही उत्कृष्ट स्थितिको बांधते हैं ॥ १७७ ॥ असादस्स वेद्वाणवंधा जीवा सत्थाणेण णाणावरणीयस्स जहण्णियं द्विदिं वंधित ॥ असातावेदनीयके द्विस्थानवन्धक जीव स्वस्थानसे ज्ञानावरणीयकी जधन्य स्थितिको

बांधते हैं ॥ १७८ ॥ असादस्स तिद्वाणवंधा जीवा णाणावरणीयस्स अजहण्ण-अणुक्कस्सियं द्विदिं बंधति ॥ १७९ ॥

毎、9年

असातावेदनीयके त्रिस्थानबन्धक जीव ज्ञानावरणीयकी अजधन्य अनुत्कृष्ट स्थितिको बांधते हैं ॥ १७९॥

असाद्स्स चउद्वाणबंधा जीवा असाद्स्स चेव उपकस्सियं द्विदिं बंधंति ॥१८०॥ असातावेदनीयके चतुःस्थानबन्धक जीव असातावेदनीयकी ही उत्कृष्ट स्थितिको बांधते हैं॥ तेसिं दुविहा सेडिपरूवणा अणंतरोवणिधा परंपरोवणिधा ॥१८१॥ उनकी श्रेणिप्ररूपणा दो प्रकारकी है— अनन्तरोपनिधा और परम्परोपनिधा ॥१८१॥ अणंतरोवणिधाए साद्स्स चउद्वाणबंधा तिद्वाणबंधा जीवा असाद्स्स विद्वाणबंधा तिद्वाणबंधा जीवा णाणावरणीयस्स जहण्णियाए द्विदीए जीवा थोवा ॥१८२॥

अनन्तरोपनिधाकी अपेक्षा साता वेदनीयके चतुःस्थानबन्धक व त्रिस्थानबन्धक जीव तथा असातावेदनीयके द्विस्थानबन्धक त्रिस्थानबन्धक जीव ये ज्ञानावरणीयकी जघन्य स्थितिके बन्धक स्वरूपसे स्तोक हैं ॥ १८२ ॥

विदियाए द्विदिए जीवा विसेसाहिया ॥ १८३ ॥
उनसे द्वितीय स्थितिके बन्धक जीव विशेष अधिक हैं ॥ १८३ ॥
तिद्याए द्विदीए जीवा विसेसाहिया ॥ १८४ ॥
उनसे तृतीय स्थितिके बन्धक जीव विशेष अधिक हैं ॥ १८४ ॥
एवं विसेसाहिया विसेसाहिया जाव सागरोवमसदपुधत्तं ॥ १८५ ॥
इस प्रकार शतपृथक्त सागरोपमों तक वे विशेष अधिक विशेष अधिक हैं ॥ १८५ ॥
तेण परं विसेसहीणा विसेसहीणा जाव सागरोवमसदपुधत्तं ॥ १८६ ॥
उसके आगे वे शतपृथक्त सागरोपमों तक विशेष हीन विशेष हीन हैं ॥ १८६ ॥
सादस्स बिद्वाणवंधा जीवा असादस्स चउद्वाणवंधा जीवा णाणावरणीयस्स

जहिणायाए द्विदिए जीवा थोवा ॥ १८७॥ साताके द्विस्थानवन्धक जीव और असाताके चतुःस्थानवन्धक जीवेंाेंने ज्ञानावरणीयकी

विदियाए द्विदिए जीवा विसेसाहिया ॥ १८८ ॥
उनसे उसकी द्वितीय स्थितिके बन्धक जीव विशेष अधिक हैं ॥ १८८ ॥
तिदियाए द्विदिए जीवा विसेसाहिया ॥ १८९ ॥
उनसे तृतीय स्थितिके बन्धक जीव विशेष अधिक है ॥ १८९ ॥
एवं विसेसाहिया विसेसाहिया जाव सागरीवमसदपुधत्तं ॥ १९० ॥

ज्ञधन्य स्थितिके बन्धक स्तोक हैं ॥ १८७ ॥

इस प्रकार शतपृथक्त्व सागरोपम प्रमाण स्थिति तक जीवोंका प्रमाण विशेष अधिक विशेष अधिक होता गया है ॥ १९० ॥

तेण परं विसेसहीणा विसेसहीणा जाव सादस्स असादस्स उक्किस्सिया द्विदि ति ॥ इसके आगे साता व असाता वेदनीयकी उत्कृष्ट स्थिति तक वे विशेष हीन विशेष हीन होते गये हैं ॥ १९१ ॥

परंपरोविणधाए सादस्स चउड्डाणबंधा तिड्डाणबंधा जीवा असादस्स बिड्डाणबंधा तिड्डाणबंधा णाणावरणीयस्स जहण्णियाए द्विदीए जीवेहिंतो तदो पलिदोवमस्स असंखेजजदि-भागं मंतूण दुगुणविड्ढिता ॥ १९२ ॥

परंपरोपनिधाकी अपेक्षा साताके चतुःस्थानबन्धक व त्रिस्थानबन्धक जीव (तथा असाताके दिस्थानबन्धक व त्रिस्थानबन्धक जीव) ज्ञानावरणीयकी जघन्य स्थितिके बन्धक जीवोंकी अपेक्षा उनसे पत्योपमके असंख्यातवें भाग जाकर दुगुणी वृद्धिको प्राप्त हुए है ॥ १९२॥

एवं दुगुणविड्ढदा दुगुणविड्ढदा जाव जवमज्झं ॥ १९३ ॥ इस प्रकार यवमध्य तक वे दुगुणी दुगुणी वृद्धिको प्राप्त हुए हैं ॥ १९३ ॥ तेण परं पिलदोवमस्स असंखेजजिदभागं गंतूण दुगुणहीणा ॥ १९४ ॥ इसके आगे पत्योपमके असंख्यातवें भाग जाकर वे दुगुणी हानिको प्राप्त हुए हैं ॥१९४॥ एवं दुगुणहीणा दुगुणहीणा जाव सागरोवमसदपुथत्तं ॥ १९५ ॥

इस प्रकार शतपृथक्त सागरोपम प्रमाण स्थिति तक वे दुगुणी दुगुणी हानिको प्राप्त हुए हैं ॥ १९५ ॥

सादस्स बिद्वाणबंधा जीवा-असादस्स चउट्टाणबंधा जीवा णाणावरणीयस्स जहण्णियाए द्विदिए जीवेहितो तदो पलिदोवमस्स असंखेज्जदिभागं गंतूण दुगुणविह्ददा ॥

सातावेदनीयके द्विस्थानबन्धक जीव व असातवेदनीयके चंतुःस्थानबन्धक जीव ज्ञानावर-णीयकी जघन्य स्थितिके बन्धक जीवोंकी अपेक्षा उससे पत्योपमके असंख्यातवें भाग जाकर दुगुणी वृद्धिको प्राप्त हुए हैं ॥ १९६॥

एवं दुगुणविद्दा दुगुणविद्दा जाव सागरोवमसदपुथतं ॥ १९७॥ इस प्रकार शतपृथक्त सागरोपमों तक वे दुगुणी दुगुणी वृद्धिको प्राप्त हुए हैं ॥१९७॥ तेण परं पिलदोवमस्स असंखेजजिदभागं गंत्ण दुगुणहीणा ॥ १९८॥ इसके आगे पत्योपमका असंख्यातवें भाग जाकर वे दुगुणी हानिको प्राप्त हुए हैं ॥ एवं दुगुणहीणा दुगुणहीणा जाव सादस्स असादस्स उक्किस्स्या द्विदि ति ॥१९९॥ इस प्रकार साता व असाता वेदनीयकी उत्कृष्ट स्थिति तक वे दुगुणे दुगुणे हीन हुए हैं ॥

एमजीव-दुगुणविद्धि-हाणिद्धाणंतरमसंखेजजाणि पिलदोवमवग्यामूलाणि ॥ २०० ॥ एकजीवदुगुणवृद्धि-हानिस्थानान्तर पत्योपमके असंख्यात वर्गम्ल प्रमाण हैं ॥ णाणाजीव-दुगुणविद्धि-हाणिद्धाणंतराणि पिलदोवमवग्यामूलस्स असंखेजजिदभागो ॥ नानाजीव दुगुणवृद्धि-हानिस्थानान्तर पत्योपमके वर्गमूलके असंख्यातवें भाग प्रमाण हैं ॥ २०१ ॥

णाणाजीवदुगुणविद्ध-हाणिद्वाणंतराणि थोवाणि ॥ २०२ ॥ नानाजीवदुगुणवृद्धि-हानिस्थानान्तर स्तोक है ॥ २०२ ॥ एगजीवदुगुणविद्ध-हाणिद्वाणंतरमसंखेजजगुणं ॥ २०३ ॥ एकजीवदुगुणवृद्धि-हानिस्थानान्तर असंख्यातगुणा है ॥ २०३ ॥

सादस्स असादस्स य विद्वाणयम्मि णियमा अणागारपाओग्गद्वाणाणि ॥२०४॥ साता व असाता वेदनीयके द्विस्थानिक अनुभागमें निश्चयसे अनाकार उपयोग योग्य स्थान होते हैं ॥२०४॥

> सागारपाओग्गद्वाणाणि सन्वत्थ ॥ २०५ ॥ साकार उपयोगके योग्य स्थान सर्वत्र हैं ॥ २०५ ॥

सादस्स चउट्ठाणियजवमज्झस्स हेट्ठदो द्वाणाणि थोवाणि ॥ २०६ ॥ सातावेदनीयके चतुःस्थानिक यवमध्यके नीचेके स्थान स्तोक हैं ॥ २०६ ॥

उवरि संखेज्जगुणाणि ॥ २०७ ॥

उनसे यवमध्यसे उपरिम स्थितिबन्धस्थान संख्यातगुणे हैं ॥ २०७ ॥

सादस्स तिष्टाणियजवमज्झस्स हेट्टदो द्वाणाणि संखेज्जगुणाणि ॥ २०८ ॥ उनसे साता वेदनीयके त्रिस्थानिक यवमध्यके नीचेके स्थान असंख्यातगुणे हैं ॥२०८॥ उवरिसंखेज्जगुणाणि ॥ २०९ ॥

उनसे यवमध्यके उपरिम स्थान संख्यातगुणे है ॥ २०९ ॥

सादस्स विद्वाणियजवमज्झस्स हेट्टदो एयंतसागारपाओग्गहाणाणि संखेज्ज-गुणाणि ॥ २१०॥

उनसे साता वेदनीयके द्विस्थानिक यवमध्यके नीचेके एकान्तत साकार उपयोगके योग्य स्थान संख्यातगुणे हैं ॥ २१० ॥

> मिस्सयाणि संखेज्जगुणाणि ॥ २११ ॥ उनसे मिश्र स्थितिबन्धस्थान संख्यातगुणे है ॥ २११ ॥

सादस्स चेव बिद्धाणियजवज्झस्स उविर मिस्सयाणि संखेज्जगुणाणि ॥ २१२ ॥ उनसे साताके ही द्विस्थानिक यवमध्यके ऊपर मिश्र स्थितबन्धस्थान संख्यातगुणे हैं ॥ असादस्स विद्वाणियजवमज्झस्स हेट्टदो एयंतसायारपाओग्गद्धाणाणि संखेज्ज-गुणाणि ॥ २१३ ॥

उनसे असाताके द्विस्थानिक यत्रमध्यके नीचे एकान्ततः साकार उपयोगके योग्य स्थान संख्यातगुणे हैं ॥ २१३ ॥

मिस्सयाणि संखेज्जगुणाणि ॥ २१४ ॥

उनसे मिश्र स्थितिबन्धस्थान संख्यातगुणे हैं ॥ २१४ ॥

असादस्स चेव विद्वाणियजवमज्झस्सुविर मिस्सयाणि संखेज्जगुणाणि ॥ २१५ ॥ उनसे असातावेदनीयके ही द्विस्थानिक यवमध्यके ऊपर मिश्रस्थितिबन्धस्थान संख्यातगुणे हैं ॥ २१५ ॥

एयंतसागारपाओग्गट्ठाणाणि संखेज्जगुणाणि ॥ २१६ ॥
उनसे एकान्तत-साकार उपयोगके योग्य स्थान संख्यातगुणे है ॥ २१६ ॥
असादस्स तिट्ठाणियजवमज्झस्स हेट्टरो ट्ठाणाणि संखेज्जगुणाणि ॥ २१७ ॥
उनसे असाता वेदनीयके त्रिस्थानिक यवमध्यके नीचेके स्थान संख्यातगुणे हैं ॥ २१७ ॥
उनसे उसके ऊपरके स्थितिबन्धस्थान संख्यातगुणे हैं ॥ २१८ ॥

असादस्स चउद्दाणियजवमज्झस्स हेट्टदो द्वाणाणि संखेजजगुणाणि ॥ २१९ ॥ उनसे असातावेदनीयके चतुःस्थानिक यवमध्यके नीचेके स्थान संख्यातगुणे हैं ॥२१९॥ सादस्स जहण्णओ द्विदिवंधो संखेजजगुणो ॥ २२० ॥

उनसे सातावेदनीयका जघन्य स्थितिबन्ध संख्यातगुणा है ॥ २२० ॥ ज-द्रिदिबंधो विसेसाहिओ ॥ २२१ ॥

उससे ज-स्थितिबन्ध विशेष अधिक है ॥ २२१ ॥

आबाधासे सहित जो जधन्य स्थितिबन्ध होता है उसका नाम ज-स्थितिबन्ध और उस आबाधासे रहित जो जधन्य स्थितिबन्ध होता है उसका नाम जधन्य स्थितिबन्ध है, यह ज-स्थिति-बन्ध और जधन्य स्थितिबन्धमें भेद समझना चाहिये।

असादस्स जहण्णओ द्विदिवंथो विसेसाहिओ ॥ २२२ ॥ असादावेदनीयका जघन्य स्थितिबन्ध विशेष अधिक है ॥ २२८ ॥

ज-द्विदिबंधो विसेसाहिओ ॥ २२३ ॥

उससें ज-स्थितिबन्ध विशेष अधिक है ॥ २२३ ॥

जत्तो उक्कस्सयं दाहं गच्छदि सा द्विदी संखेज्जगुणा ॥ २२४ ॥

उसमें जिसके कारण प्राणी उत्कृष्ट दाहको प्राप्त होता है वह स्थिति संख्यातगुणी है ॥ दाहका अर्थ संक्रेश है । अतः उत्कृष्ट दाहसे यहां उत्कृष्ट स्थितिबन्धके कारणभूत उत्कृष्ट संक्रेशको समझना चाहिये ।

अंतोकोडाकोडी संखेज्जगुणा ॥ २२५ ॥

उससे अन्तःकोड़ाकोड़िका प्रमाण संख्यातगुणा है ॥ २२५ ॥

सादस्स बिद्वाणियजवमज्झस्स उवरि एयंतसागारपाओग्गद्वाणाणि ॥ २२६ ॥

उससे सातावेदनीयके द्विस्थानिक यवमध्यके ऊपरके एकान्तत साकार उपयोगके योग्य स्थान संख्यातगुणे हैं ॥ २२६ ॥

सादस्स उक्कस्सओ द्विदिवंधो विसेसाहिओ ॥ २२७ ॥

उनसे सातावेदनीयका उत्कृष्ट स्थितिबन्ध विशेष अधिक है ॥ २२७ ॥

ज-द्विदिबंधो विसेसाहियो ॥ २२८ ॥

उससे ज-स्थितिबन्ध विशेष अधिक है ॥ २२८॥

दाहद्विदी विसेसाहिया ॥ २२९ ॥

उससे दाहस्थिति विशेष अधिक है ॥ २२९ ॥

असादस्स चउट्टाणियजनमञ्ज्ञस्स उनिरमद्वाणाणि निसेसाहियाणि ॥ २३० ॥

उससे असातावेदनीयके चतुःस्थानिक यवमध्यके ऊपरके स्थान विशेष अधिक हैं ॥

असादस्स उक्कस्स द्विदिवंधो विसेसाहिओ ॥ २३१ ॥

उनसे असातावेदनीयका उत्कृष्ट स्थितिबन्ध विशेष अधिक है ॥ २३१॥

ज-द्रिदिवंधो विसेसाहिओ ॥ २३२ ॥

उससे ज-स्थितिबन्ध विशेष अधिक है ॥ २३२ ॥

एदेण अद्भपदेण सञ्चत्थोवा सादस्स चउद्गाणबंथा जीवा ॥ २३३ ॥

इस-अर्थपदके आश्रयसे सातावेदनीयके चतुःस्थानबन्धक जीव सबसे स्तोक हैं ॥ २३३॥

तिद्राणवंधा जीवा संखेजजगुणा ॥ २३४ ॥

त्रिस्थान बन्धक जीव संख्यातगुणे हैं ॥ २३४ ॥

बिद्वाणबंधा जीवा संखेज्जगुणा ॥ २३५ ॥

द्विस्थानबन्धक जीव संख्यातगुणे हैं ॥ २३५ ॥

असादस्स विद्वाणवंधा जीवा संखेज्जगुणा ॥ २३६ ॥

असाता वेदनीयके द्विस्थानबन्धक जीव संख्यातगुणे हैं ॥ २३६ ॥

चउट्टाणबंधा जीवा संखेज्जगुणा ॥ २३७ ॥

चतुःस्थानबन्धक जीव संख्यातगुणे है ॥ २३७ ॥

तिष्टाणबंधा जीवा विसेसाहिया ॥ २३८ ॥

त्रिस्थानबन्धक जीव विशेष अधिक है ॥ २३८ ॥ जीव समुदाहार समाप्त हुआ ॥

पडियसप्रदाहारे ति तत्थ इमाणि दुवे अणियोगदाराणि पमाणाणुगमो अप्याबद्धए ति ॥ २३९ ॥

अब प्रकृतिसमुदाहारका अधिकार है। उसमें ये दो अनुयोगद्वार हैं— प्रमाणानुगम और अल्पबहुत्त्व ॥ २३९ ॥

पमाणाणुगमे णाणावरणीयस्स असंखेज्जा लोगा द्विदित्रंधज्झवसाणहाणाणि ॥

प्रमाणानुगमके अनुसार झानावरणीयके असंख्यात छोक प्रमाण स्थितिबन्धाध्यवसान-स्थान हैं ॥ २४०॥

एवं सत्तर्णं कम्माणं ॥ २४१ ॥

इसी प्रकार शेष सात कर्मोंके स्थितिबन्धाध्यवसानस्थानोंका प्रमाण जानना चाहिये ॥ २४१ ॥ प्रमाणानुयोगद्वार समाप्त हुआ ॥

> अप्याबहुए त्ति सव्वत्थोया आउअस्स द्विदिबंधज्झवसाणद्वाणाणि ॥ २४२ ॥ अल्पबहुत्व अनुयोगद्वारके अनुसार आयु कर्मके स्थितबन्धाध्यवसान सबसे स्तोक हैं ॥ णामा-गोदाणं द्विदिबंधज्झवसाणद्वाणाणि दो वितुल्लाणि असंखेज्जगुणाणि ॥२४३॥

नाम व गोत्रके स्थितिबन्धाच्यवसानस्थान दोनों ही तुल्य व उनसे असंख्यातगुणे हैं॥

णाणावरणीय - दंसणावरणीय - वेयणीय - अंतराइयाणं हिदिबंधन्झवसाणहाणाणि चत्तारि वि तुल्लाणि असंखेन्जगुणाणि ॥ २४४ ॥

ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, वेदनीय और अन्तराय; इन चारों ही कर्मोंके स्थितिबन्धा-ध्यवसानस्थान तुल्य व उनसे असंख्यातगुणे हैं ॥ २४४॥

मोहणीयस्स द्विदिबंधज्झवसाणद्वाणाणि असंखेज्जगुणाणि ॥ २४५ ॥ उनसे मोहनीयके स्थितिबन्धाध्यवसानस्थान असंख्यातगुणे हैं ॥ २४५ ॥ प्रकृतिसमुदाहार समाप्त हुआ ॥

## ठिदिसमुदाहारे त्ति तत्थ इमाणि तिण्णि अणियोगदाराणि पगणणा अणुकद्वी तिव्य-मंददा त्ति ॥ २४६ ॥

अब स्थिति समुदाहारका अधिकार है। उसमें ये तीन अनुयोगद्वार है— प्रगणना, अनुकृष्टि और तीत्र-मन्दता ॥ २४६॥

यगणणाए णाणावरणीयस्स जहण्णियाए द्विदिए द्विदिवंधज्झवसाणहाणाणि असंखेज्जा लोगा ॥ २४७ ॥

प्रगणना अनुयोगद्वारका अधिकार है। तदनुसार ज्ञानावरणीयके जवन्य स्थितिके स्थितिबन्धाध्यवसान असंख्यात लोक प्रमाण हैं॥२४७॥

विदियाए द्विदीए द्विदिवंधज्झवसाणद्वाणाणि असंखेज्जा लोगा ॥ २४८ ॥ द्वितीय स्थितिके स्थितिकन्धाध्यवसानस्थान असंख्यात लोक प्रमाण हैं ॥ २४८ ॥ तिदियाए द्विदीए द्विदिवंधज्जवसाणद्वाणाणि असंखेजजालोगा ॥ २४९ ॥ तृतीय स्थितिके स्थितिकन्धाध्यवसानस्थान असंख्यात लोक प्रमाण है ॥ २४९ ॥ एवमसंखेज्जा लोगा असंखेज्जा लोगा जाव उक्कस्सद्विदि ति ॥ २५० ॥

जिस प्रकार पूर्वोक्त तीन स्थितियोंके अध्यवसानस्थान असंख्यात होक प्रमाण हैं उसी प्रकार उत्क्रष्ट स्थिति तक सब ही उपरिम स्थितियोंके अध्यवसानस्थान असंख्यात होक प्रमाण ही हैं, ऐसा जानना चाहिये॥ २५०॥

#### एवं सत्तण्णं कम्माणं ॥ २५१ ॥

जिस प्रकार ज्ञानावरण कर्मके प्रकृतिस्थिति-अध्यवसानस्थानोंकी प्ररूपणा की गई उसी प्रकार शेष सातों कर्मोंके स्थितिबन्धाध्यवसानस्थानोंकी प्ररूपणा जानना चाहिये ॥ २५१॥

तेसिं दुविधा सेडियरूवणा अणंतरोवणिधा परंपरोवणिधा ॥ २५२ ॥ उक्त स्थानोंकी श्रेणिप्ररूपणा दो प्रकार है— अनन्तरोपनिधा और परम्परोपनिधा ॥२५२॥ अणंतरोवणिधाए णाणावरणीयस्स जहण्णियाए द्विदीए द्विदिवंधज्झवसाणहाणाणि श्रोवाणि ॥ २५३ ॥

अनन्तरोपनिधा की अपेक्षा ज्ञानावरणीयकी जधन्य स्थितिसम्बन्धी स्थितिबन्धाध्यवसान-स्थान स्तोक हैं ॥ २५३ ॥

विदियाए द्विदीए द्विदिवंधज्झवसाणहाणाणि विसेसाहियाणि ॥ २५४ ॥ द्वितीय स्थितिके स्थितिबन्धाध्यवसानस्थान विशेष अधिक हैं ॥ २५४ ॥ तिदियाए द्विदिवंधज्झवसाणहाणाणि विसेसाहियाणि ॥ २५५ ॥ तृतीय स्थितिके स्थितिबन्धाध्यवसानस्थान विशेष हैं ॥ २५५ ॥

# एवं विसेसाहियाणि विसेसाहियाणि जाव उक्कस्सिया द्विदि ति ॥ २५६ ॥

इस प्रकार वे उत्कृष्ट स्थिति तक अनन्तर अनन्तर ऋगसे उत्तरोत्तर विशेष अधिक विशेष अधिक हैं ॥ २५६॥

## एवं छण्णं कम्माणं ॥ २५७ ॥

इसी प्रकार आयुको छोड़कर रोप छह कमोंकी अनन्तरोपनिधाकी प्ररूपणा जानना चाहिये॥ २५७॥

आउअस्स जहण्णियाए द्विदिए द्विदिवंश्वज्झवसाणद्वाणाणि थोवाणि ॥ २५८ ॥ आयु कर्मकी जधन्य स्थितिके स्थितिबन्धाध्यवसानस्थान स्तोक हैं ॥ २५८ ॥

विदियाए द्विदीए द्विदिवंधज्झवसाणहाणाणि असंखेजजगुणाणि ॥ २५९ ॥ द्वितीय स्थितिके स्थितिबन्धाच्यवसानस्थान असंख्यातगुणे हैं ॥ २५९ ॥

तिद्याए द्विदीए द्विदिवंधज्झवसाणद्वाणाणि असंखेज्जगुणाणि ॥ २६० ॥
तृतीय स्थितिके स्थितिकन्धाध्यत्रसानस्थान असंख्यातगुणे है ॥ २६० ॥
एकमसंखेजजगणाणि असंखेजजगुणाणि जाव उक्कस्सिया द्विदि ति ॥ २६१ ॥

इस प्रकार वे उन्कृष्ट स्थिति तक उत्तरीत्तर असंख्यातगुणे असंख्यातगुणे होते गये हैं ॥

वरंपरोविषधाए णाणावरणीयस्स जहिणयाए द्विदीए द्विदिबंधज्झवसाणद्वाणेहितो तदो पलिदोवमस्स असंखेजजिदभागं गंतूण दुगुणविद्दिता ॥ २६२ ॥

परम्परोपनिधाकी अपेक्षा ज्ञानावरणीयकी जघन्य स्थितिके स्थितिबन्धथ्यवसानस्थानोंकी अपेक्षा उनसे पत्योपमके असंख्यातवें भाग मात्र जाकर वे दृगुणी वृद्धिको प्राप्त हुए हैं ॥ २६२ ॥

एवं दुगुणविह्ददा दुगुणविह्ददा जाव उक्किस्सिया द्विदि ति ॥ २६३ ॥
इस प्रकार वे उत्कृष्ट स्थिति तक दुगुणी दुगुणी वृद्धिको प्राप्त हुए हैं ॥ २६३ ॥
एयद्विदिवंधज्झवसाणदुगुणविह्द-हाणिद्वाणंतरं पिठदोवमस्स असंखेज्जिदिभागो ॥
एक स्थितिसम्बन्धी अध्यवसानोंके दुगुण-दुगुणवृद्धिहानि स्थानोंका अन्तर पत्योपमके
असंख्यातवें भाग प्रमाण है ॥ २६४ ॥

# णाणाहिदिबंधज्झवसाणदुगुणविद्दि-हाणिहाणंतराणि अंगुलवग्गम्लछेदणाण असं-खेज्जदिभागो ॥ २६५ ॥

नानास्थितिबन्धाय्यवसानों सभ्बन्धी दुगुण-दुगुणवृद्धि-हानिस्थानान्तर अंगुरु सम्बन्धी वर्गमूरुके अर्धच्छेदोंके असंख्यातवें भाग प्रमाण है ॥ २६५॥

णाणाठिदिवंधज्झत्रसाणदुगुणविद्धि-हाणिहाणंतराणि थोत्राणि ॥ २६६ ॥ नानास्थितिबन्धाध्यवसानदुगुणवृद्धिहानिस्थानान्तर स्तोक हैं ॥ २६६ ॥

ন্ত, ৩৩

एयहिदिबंधज्झवसाणदुगुणविद्धि-हाणिहाणंतरमसंखेज्जगुणं ॥ २६७ ॥ एक स्थितिबन्धाध्यवसानदुगुणवृद्धिहानिस्थानान्तर असंख्यातगुणा है ॥ २६७ ॥ एवं छण्णं कम्माणमाउववज्जाणं ॥ २६८ ॥

इसी प्रकार आयुको छोडकर रोष छह कर्मोंकी प्ररूपणा करना चाहिये ॥ २६८ ॥

अणुकद्वीए णाणावरणीयस्स जहण्णियाए द्विदीए जाणि द्विदिवंधज्झवसाणद्वाणाणि ताणि विदियाए द्विदीए वंधज्झवसाणद्वाणाणि अपुट्याणि ॥ २६९ ॥

अनुकृष्टिकी अपेक्षा ज्ञानात्ररणीयकी जधन्य स्थितिमें जो स्थितिबन्धाध्यवसानस्थान हैं द्वितीय स्थितिमें वे बन्धाध्यवसानस्थान अपूर्व ही होते हैं ॥ २६९ ॥

> एवमपुर्व्वाणि अपुर्व्वाणि जाव उक्कस्सिया द्विदि ति ॥ २७० ॥ इस प्रकार उत्कृष्ट स्थिति तक अपूर्व अपूर्व स्थितिबन्धाध्यवसानस्थान होते गये हैं ॥ एवं सत्तर्णां कम्माणं ॥ २७१ ॥

जिस प्रकार ज्ञानावरणीयकी अनुकृष्टिकी प्ररूपणा की गई है उसी प्रकार शेष सात कर्मोंके विषयमें अनुकृष्टिकी प्ररूपणा जानना चाहिये ॥ २७१ ॥

तिव्य-मंददाए णाणावरणीयस्स जहण्णियाए द्विदीए जहण्णयं द्विदिवंधज्झव-साणद्राणं सव्वमंदाणुभागं ॥ २७२ ॥

तीत्र-मन्दताकी अपेक्षा ज्ञानावरणीयकी जघन्य स्थिति सम्बन्धी जघन्य स्थितिबन्धाध्यय-सानस्थान सबसे मन्द अनुभागवाळा है ॥ २७२ ॥

तिस्से चेव उक्कस्समणंतगुणं ॥ २७३ ॥

उससे उसीका उत्कृष्ट स्थितिबन्धाध्यवसानस्थान अनन्तगुणा है ॥ २७३ ॥ विदियाए द्विदीए जहण्णयं द्विदिवंधज्झवसाणद्वाणमणंतगुणं ॥ २७४ ॥ उससे द्वितीय स्थितिका जघन्य स्थितिबन्धाध्यवसानस्थान अनन्तगुणा है ॥ २७४ ॥

तिस्से चेव उक्कस्समणंतगुणं ॥ २७५ ॥

उससे उसीका उत्कृष्ट स्थितिबन्धाध्यवसानस्थान अनन्तगुणा है ॥ २७५ ॥ तिद्याए द्विदीए जहण्णयं द्विदिबंधज्झवसाणद्वाणमणंतगुणं ॥ २७६ ॥ उससे तृतीय स्थितिका जधन्य स्थितिबन्धाध्यवसानस्थान स्थान अनन्तगुणा है ॥२७६॥ तिस्से चेव उक्कस्सयमणंतगुणं ॥ २७७ ॥

उससे उसीका उत्कृष्ट स्थितिबन्धाध्यवसानस्थान अनन्तगुणा है ॥ २७७ ॥ एवमणंतगुणा जाव उक्कस्सिट्टिदि ति ॥ २७८ ॥

इस प्रकार उत्कृष्ट स्थिति तक वे अनन्तगुणे अनन्तगुणे हैं ॥ २७८ ॥

## एवं सत्तरणं कम्माणं ॥ २७९ ॥

जिस प्रकार ज्ञानावरणीयकी तीव्र-मन्दता सम्बन्धी अल्पबहुत्वकी प्ररूपणा की गई है उसी प्रकार शेष सात कर्मोंके विषयमें भी उस तीव्र मन्दताके अल्पबद्धत्त्वकी प्ररूपणा जानना चाहिये ॥ २७९ ॥

॥ वेदना-काल-विधान समाप्त हुआ ॥ ६ ॥



#### सिरि-भगवंत-पुष्फदंत-भूदबलि-पणीदो

# छक्खंडागमो

तस्स चउत्थेखंडे-वेयणाए

# ७. वेयणभावविहाणं

वेयणभावविहाणे ति तत्थ इमाणि तिण्णि अणियोगदाराणि णादव्याणि भवंति ॥ १ ॥

अब वेदनामावविधान अनुयोगद्वार अधिकारप्राप्त है, उसमें ये तीन अनुयोगद्वार इातव्य हैं ॥ १ ॥

नामभाव, स्थापनाभाव, द्रव्यभाव और भाव भाव के भेदसे भाव चार प्रकारका है। उनमें 'भाव' यह शब्द नामभाव है । सद्भाव और असद्भाव स्वरूपसे 'वह भाव यह है' इस प्रकार अभेद स्वरूपसे जो अन्य पदार्थमें कल्पना की जाती है वह स्थापना भाव कहलाता है। द्रव्यभाव आगमद्रव्यभाव और नोआगम द्रव्यभावके भेदसे दो प्रकारका है। उनमें जो भाव प्राभृतका ज्ञाता वर्तमानमें तिद्वाष्यक उपयोगसे रहित है उसका नाम आगम द्रव्यभाव है। नोआगम द्रव्यभाव ज्ञायक शरीर, भावी और तद्वचतिरिक्त नोआगम द्रव्यभावके भेदसे तीन प्रकारका है। इनमें भी तद्वचतिरिक्त नोआगम द्रव्यमाव कर्मद्रव्यमाव और नोकर्म द्रव्यभावके भेदसे दो प्रकारका है। इनमें ज्ञानावरणादि द्रव्य कर्मोंकी जो अज्ञानादिको उत्पन्न करनेकी शक्ति है उसे कर्मद्रव्यभाव कहते हैं। नोकर्म द्रव्यभाव सचित्त द्रव्यभाव और अचित्त द्रव्यभावके भेदसे दो प्रकारका है। उनमें केवलज्ञान और केवलदर्शनादि स्वरूप भावका नाम सचित्त द्रव्यभाव है। अचित्त द्रव्यभाव मूर्त द्रव्यभाव और अमूर्त द्रव्यभावके भेदसे दो प्रकारका है। उनमें वर्ण, गन्ध, रस, वे स्पर्शादिरूप भावका नाम मूर्त द्रव्यभाव तथा अवगाहना आदिस्वरूप भावका नाम अमूर्त द्रव्यभाव है। भावभाव आगम और नोआगमके भेदसे दो प्रकारका है। उनमें जो भावप्राभृतका ज्ञाता होकर वर्तमानमें तदिषयक उपयोगसे सहित है उसे आगम भावभाव कहते हैं। नोआगम भावभाव तीव्र-मन्द्रभाव व निर्जरा-भावके भेदसे दो प्रकारका है। इन सब भावके भेद-प्रभेदोंमें यहां कर्मभावका अधिकार है। वेदनाका जो भाव है- वह वेदना भाव है। उसकी चूंकि इस अधिकारमें उस वेदनाके भावभूत कर्मभावकी प्ररूपणा की गई है, अत एव इसका 'वेदनाभावविधान' यह सार्थक नाम है।

पदमीमांसा सामित्तमप्पाबहुए ति ॥ २ ॥

वे तीन अनुयोगद्वार ये हैं - पदमीमांसा, स्वामित्व और अल्पबहुत्व ॥ २ ॥

# पदमीमांसाए णाणावरणीयवेषणा भावदो किमुक्कस्सा किमणुक्कस्सा किं जहण्णा किमजहण्णा ? ॥ ३ ॥

पदमीमांसामें ज्ञानावरणीयवेदना अवकी अपेक्षा क्या उत्कृष्ट होती है, क्या अनुत्कृष्ट होती है, क्या जघन्य होती है, और क्या अजघन्य होती है ! ।। ३ ।।

## उक्कस्सा वा अणुक्कस्सा वा जहण्णा वा अजहण्णा वा ॥ ४ ॥

उक्त ज्ञानावरणीयवेदना उत्कृष्ट भी होती है, अनुत्कृष्ट भी होती है, जवन्य भी होती है, और अजवन्य भी होती है ॥ ४ ॥

#### एवं सत्तर्ण कम्माणं ॥ ५ ॥

इसी प्रकार शेष सात कर्मोंके विषय प्ररूपणा जाननी चाहिये ॥ ५ ॥

# सामित्तं दुविहं जहणापदे उक्कस्सपदे ॥ ६ ॥

स्वामित्व दो प्रकारका है- जघन्य पदविषयक और उत्कृष्ट पदविषयक ॥ ६ ॥

सामित्तेण उक्कस्सपदे णाणावरणीयवेयणः भावदो उक्कस्सिया कस्स ? ॥ ७ ॥ स्वामित्वकी अपेक्षा उत्कृष्ट पदमें भावसे ज्ञानावरणीयकी उत्कृष्ट वेदना किसके होती है ! ॥

अणादरेण पंचिदिएण सण्णिमिच्छाइड्डिणा सब्बाहि पज्जत्तीहि पज्जत्तगदेण सागारूवजोगेण जागारेण णियमा उक्कस्ससंकिलिड्डेण बंधळ्यं जस्स तं संतकम्ममितथ ॥८॥

अन्यतर पंचेन्द्रिय, संज्ञी, मिध्यादृष्टि, सब पर्याप्तियोंसे पर्याप्त अवस्थाको प्राप्त, साकार उपयोगयुक्त, जागृत और नियमसे उत्कृष्ट संक्षेशको प्राप्त ऐसे जिस जीवके द्वारा वह बांघा गया है और जिस जीवके उसका सत्त्व है उसके उक्त ज्ञानावरणीयकी वेदना भावकी अपेक्षा उत्कृष्ट होती है ॥ ८ ॥

इस सूत्रमें जो जीव उत्कृष्ट अनुभागको बांधता है उसके स्वरूपका दिग्दर्शन कहते हुए सर्व प्रथम यह कहा गया है कि वह संज्ञी पंचेन्द्रिय होना चाह्निये। इससे यह सिद्ध हुआ कि असंज्ञी पंचेन्द्रिय, विकलेन्द्रिय और एकेन्द्रिय जीवोंके उत्कृष्ट अनुभागका बन्ध सम्भव नहीं है। 'अन्यतर' शब्दके द्वारा यहां यह अभिप्राय व्यक्त किया गया है कि उक्त उत्कृष्ट अनुभागके बांधनेवाले उन संज्ञी पंचेन्द्रिय जीवोंमें वेद आदिकी विशेषता अपेक्षित नहीं है— वह किसी भी वेद एवं विविध अवगाहना आदिसे संयुक्त संज्ञी पंचेन्द्रिय जीवके हो सकता है। उक्त उत्कृष्ट अनुयोगबन्ध चूंकि अपर्याप्तकाल, दर्शनोपयोगकाल और सुप्त अवस्थामें सम्भव नहीं है; अत एव यहां सूत्रमें पर्याप्त, साकार उपयोग (ज्ञानोपयोग) युक्त और जागृत अवस्थाको सूचित करनेवाले 'पज्जन्त' आदि शब्दोंको ग्रहण किया गया है। उत्कृष्ट संक्रेशके द्वारा ही वह उत्कृष्ट बन्ध होता है, ऐसा कहनेसे यह सिद्ध हुआ कि वह मन्द, मन्दतर, मन्दतम, तीव्र, तीव्रतर और तीव्रतम इन छह संक्रेशस्थानोंमेंसे प्रारम्भके पांच संक्रेशस्थानोंमें नहीं होता है; किन्तु अन्तिम तीव्रतम संक्रेशन

स्थानमें ही होता है। इस प्रकारके जीवके द्वारा बांधा गया वह अनुभाग जिसके सत्त्वस्वरूपसे अवस्थित होता है उसके ज्ञानावरणीयकी वेदना भावकी अपेक्षा उत्कृष्ट होती है, यह सूत्रका अभिप्राय समझना चाहिये।

तं एइंदियस्स वा बीइंदियस्स वा तीइंदियस्स वा चउरिंदियस्स वा पंचिदियस्स वा सण्णिस्स वा असण्णिस्स वा बादरस्स वा सुहुमस्स वा पञ्जत्तस्स वा अपञ्जत्तस्स वा अण्णदरस्स जीवस्स अण्णदिवयाए गदीए वट्टमाणयस्स तस्स णाणावरणीयवेयणा भावदो उक्कस्सा ॥ ९ ॥

उक्त उत्कृष्ट अनुभागका सन्त्र एकेन्द्रिय, अथवा द्वीन्द्रिय, अथवा त्रीन्द्रिय, अथवा चतुरिन्द्रिय, अथवा पंचेन्द्रिय, अथवा संही, अथवा असंही, अथवा बादर, अथवा सूक्ष्म, अथवा पर्याप्त, अथवा अपर्याप्त, इस प्रकार किसी अन्यतर जीवके अन्यतम गतिमें विद्यमान होनेपर होता है; अतएव उक्त किसी भी जीवके ज्ञानावरणीयकी वेदना भावकी अपेक्षा उत्कृष्ट होती है ॥ ९ ॥

#### तव्वदिरित्तमणुक्कस्सा ॥ १० ॥

उससे भिन्न उसकी अनुत्कृष्ट भाववेदना होती है ॥ १० ॥

एवं दंसणावरणीय-मोहणीय-अंतराइयाणं ॥ ११ ॥

इसी प्रकार दर्शनावरणीय, मोहनीय और अन्तरायके सम्बन्धी भाववेदनाकी प्ररूपणा जाननी चाहिये॥ ११॥

सामित्तेण उक्कस्सपदे वेयणीयवेयणा भावदो उक्कस्सिया कस्स ? ॥ १२ ॥ स्वामित्वसे उत्कृष्ट पदमें वेदनीयवेदना भावकी अपेक्षा उत्कृष्ट किसके होती है ? ॥ १२ ॥ अण्णदरेण खवगेण सुहुमसांपराइयसुद्धिसंजदेण चरिमसमयबद्धस्त्रयं जस्स तं संतकम्ममित्थ ॥ १३ ॥

जिस अन्यतर सूक्ष्मसाम्परायिक शुद्धिसंयत क्षपकके द्वारा अन्तिम समयमें उसका अनुभाग बांघा गया है उसके तथा जिसके उसका सत्त्व है उसके वेदनीयकी वेदना भावकी अपेक्षा उत्कृष्ट होती है ॥ १३ ॥

उसका सत्त्व किनके होता है, इसका स्पष्टीकरण करनेके लिये यह आगेका सूत्र कहा जाता है--

तं खीणकसायवीदरागछदुमत्थस्स वा सजोगिकेवलिस्स वा तस्स वेयणीय वेयणा भावदो उक्कस्सा ॥ १४ ॥

उसका सत्त्व क्षीणकपाय-वीतराग-छद्मस्थके और सयोगिकेवरीके होता है, अतएब उनके बेदनीयकी बेदना भावकी अपेक्षा उत्कृष्ट होती है ॥ १४ ॥

अभिप्राय यह है कि जो सूक्ष्मसाम्पराय संयत सातावेदनीयके उत्कृष्ट अनुभागको बांधकर क्षीणकषाय, सयोगिकेवली और अयोगिकेवली गुणस्थानोंको प्राप्त हुआ है उसके भी वेदनीयकी वेदना भावकी अपेक्षा उत्कृष्ट होती है। सूत्रमें अयोगिकेवलीका ग्रहण द्वितीय 'वा' शब्दसे समझना चाहिये।

### तव्वदिरित्तमणुक्कस्सा ॥ १५ ॥

उपर्युक्त उत्कृष्ट वेदनासे भिन्न उसकी अनुत्कृष्ट वेदना है ॥ १५ ॥

#### एवं णामा-गोदाणं ॥ १६ ॥

जिस प्रकार वेदनीयकी उत्कृष्ट व अनुत्कृष्ट भाववेदनाओंकी प्ररूपणा की गई है उसी प्रकार नाम व गोत्र कमोंकी भी उत्कृष्ट व अनुत्कृष्ट भाववेदनाओंकी प्ररूपणा जानना चाहिये॥

इसका कारण यह है कि यशकीर्ति नामकर्म और उच्चगोत्रके उत्कृष्ट अनुभागका बन्ध उक्त सूक्ष्मसाम्पराय क्षपकके अन्तिम समयमें पाया जाता है।

> सामित्तेण उक्कस्सपदे आउनवेयणा भावदो उक्किस्सिया करस ? ॥ १७ ॥ स्वामित्त्वसे उत्कृष्ट पदमें आयुकर्मकी वेदना भावकी अपेक्षा उत्कृष्ट किसके होती हैं ? ॥

अण्णद्रेण अप्पमत्तसंजदेण सागार-जागारतप्पाओग्गविसुद्धेण बद्धस्त्रयं जस्स तं मंतकम्ममत्थि ॥ १८ ॥

साकार उपयोगसे संयुक्त, जागृत और उसके योग्य विशुद्धिसे सिहत जिस अन्यतर अप्रभत्तसंयतके द्वारा आयुकर्मका उत्कृष्ट अनुभाग बांधा गया है उसके तथा जिसके उसका सत्त्व भी है उसके आयुकर्मकी वेदना भावकी अपेक्षा उत्कृष्ट होती है ॥ १८ ॥

उसके योग्य विद्युद्धिसे यह अभिप्राय समझना चाहिये कि अतिशय विद्युद्धि और अतिशय संक्रेशके द्वारा आयुकर्मके उत्कृष्ट अनुभागका बन्ध नहीं होता है। आयु कर्मके उत्कृष्ट अनुभागका सत्त्व किसके होता है, इसे आगेके सूत्र द्वारा निर्दिष्ट किया जाता है—

# तं संजदस्स वा अणुत्तरविमाणवासियदेवस्स वा तस्स आउत्रवेयणा भावदो उक्कस्सा ॥ १९ ॥

उसके उत्कृष्ट अनुभागका सत्त्व संयतके और अनुत्तरविमानवासी देवके होता है। अतएव उसके आयु कर्मकी वेदना भावकी अपेक्षा उत्कृष्ट होती है। १९॥

'संयत' से यहां अपूर्वकरण, अनिवृत्तिकरण और सूक्ष्मसाम्पराय इन तीन उपशामकों तथा उपशान्तकषायों और प्रमत्तसंयतोंका ग्रहण करना चाहिये । प्रमत्तसंयतोंमें उस प्रमत्तसंयतके उसके उत्कृष्ट अनुभागका सत्त्व समझना चाहिये जो कि अप्रमत्तसंयत अवस्थामें उसके उत्कृष्ट अनुभागको बांधकर तत्पश्चात् प्रमत्तसंयत गुणस्थानको प्राप्त हुआ है ।

#### तव्बदिरित्तमणुक्कस्सा ॥ २० ॥

उपर्युक्त आयुकी उत्कृष्ट भाववेदनासे भिन्न उसकी अनुत्कृष्ट भाववेदना जानना चाहिये ॥
सामित्रेण जहण्णपदे णाणावरणीयवेयणा भावदो जहण्णिया कस्स ? ॥ २१ ॥
स्वामित्वसे जवन्य पदमें ज्ञानावरणीयकी वेदना भावकी अपेक्षा जवन्य किसके होती है ॥
अण्णदरस्स खवगस्स चरिमसमयछदुमत्थस्स णाणावरणीय वेयणा भावदो
जहण्णा ॥ २२ ॥

अन्यतर क्षपक अन्तिम समयवर्ती छद्मस्य जीवक ज्ञानावरणीयका वेदना भावकी अपेक्षा जघन्य होती है ॥ २२ ॥

#### तव्बदिरित्तमजहण्णा ॥ २३ ॥

उपर्युक्त ज्ञानावरणीयकी जघन्य भाववेदनास भिन्न उसकी अजधन्य भाववेदना होती है ॥ एवं दंसणावरणीय-अंतराइयाणं ॥ २४ ॥

इसी प्रकार दर्शनावरणीय और अन्तरायकी भी जवन्य अजवन्य भाववेदना जानना चाहिये॥ २४॥

> सामित्तेण जहण्यपदे वेयणीयवेयणा भावदो जहण्यिया कस्स १ ॥ २५ ॥ स्वामित्वसे जघन्य पदमें वेदनीयकी वेदना भावकी अपेक्षा जघन्य किसक होती है ।॥

अण्णदरस्स खनगस्स चरिमसमयभनसिद्धियस्स असादनेदयस्स तस्स नेयणीय-नेयणा भानदो जहण्णा ॥ २६ ॥

असाताबेदनीयका वेदन करनेवाले अन्तिम समयवर्ती भवसिद्धिक अन्यतर क्षपकके वेदनीयकी वेदना भावकी अपेक्षा जघन्य होती है।। २६॥

#### तव्यदिरित्तमजहण्णा ॥ २७ ॥

उपर्युक्त वेदनीयकी जघन्य भाववेदनासे भिन्न उसकी अजघन्य भाववेदना होती है।।
सामित्रेण जहण्णपदे मोहणीयवेयणा भावदो जहण्णिया कस्स ?।। २८ ।।
स्वामित्र्वसे जघन्य पदमें मोहनीयकी वेदना भावकी अपेक्षा जघन्य किसके होती है।।
अण्णदरस्स खवगस्स चरिमसमयसकसाइस्स तस्स मोहणीयवेयणा भावदो जहण्णा।।
अन्तिम समयवर्ती सक्तवाय अन्यतर क्षपकके मोहनीयकी वेदना भावकी अपेक्षा जघन्य
होती है॥ २९॥

#### तव्वदिरित्तमजहण्णा ॥ ३० ॥

उपर्युक्त उत्कृष्ट वेदनासे भिन्न उसकी अजधन्य वेदना होती है ॥ ३०॥

सामित्रेण जहण्णपदे आउअवेयणा भावदो जहण्णिया कस्स ? ॥ ३१ ॥ स्वामित्वसे जवन्य पदमें आयुक्ती वेदना भावकी अपेक्षा जवन्य किसके होती है ? ॥३१॥

अण्णदरेण मणुस्सेण वा पंचिंदियतिरिक्खजोणिएण वा परियत्तमाणमिन्झम-परिणामेण अपन्जत्ततिरिक्खाउअं बद्धस्त्रयं जस्स तं संतकम्मं अत्थि तस्स आउअवेयणा भावदो जहण्णा ॥ ३२ ॥

जिस अन्यतर मनुष्य अथवा पंचिन्द्रिय तिर्यंच योनिवाटा जीवने परिवर्तमान मध्यम परिणामसे अपर्याप्त तिर्यंच सम्बन्धी आयुका बन्ध किया है उसके, और जिसके इसका सत्त्व होता है उसके आयुकी वेदना भावकी अपेक्षा जघन्य होती है ॥ ३२ ॥

यहां मनुष्य पदके द्वारा यह सूचित किया गया है कि देव और नारकी जीव अपर्याप्त तिर्यंच सम्बन्धी आयुको नहीं बांधा करते हैं। जो संक्ष्ठश व विशुद्धिरूप परिणाम प्रतिसमयमें वर्धमान और हीयमान होते हैं वे अपरिवर्तमान परिणाम कहलाते हैं और जिन परिणामोंमें अवस्थित रहते हुए परिणामान्तरको प्राप्त होकर एक दो आदि समयोंमें आना सम्भव है उनका नाम परिवर्तमान परिणाम है। ये उत्कृष्ट, मध्यम और जघन्यके भेदसे तीन प्रकारके हैं। उनमें अतिशय जघन्य व अतिशय उत्कृष्ट परिणाम आयुबन्धके योग्य नहीं हैं। उन दोनोंके मध्यमें जो परिणाम अवस्थित हैं उन्हें परिवर्तमान मध्यम परिणाम समझना चाहिये।

#### तव्यदिरित्तमजहण्णा ॥ ३३ ॥

आयुकी उपर्युक्त उत्कृष्ट वेदनासे भिन्न उसकी जघन्य वेदना होती है ॥ ३३ ॥ सामित्तेण जहण्णपदे णामवेयणा भावदो जहण्णिया कस्स ? ॥ ३४ ॥ स्वामित्वसे जघन्य पदमें नामकर्मकी वेदना भावकी अपेक्षा जघन्य किसके होती है ? ॥

अण्णदरेण सुहुमणिगोदजीवअपज्जत्तएण हदसमुप्पत्तिय-कम्मेण परियत्तमाण-मज्झिमपरिणामेण बद्धछ्यं जस्स तं संतकम्ममित्थि तस्स णामवेयणा भावदो जहण्णा ॥३५॥

हत्तसमुत्पत्तिक कर्मबाला जो अन्यतर सूक्ष्म निगोद अपर्याप्तक जीव परिवर्तमान मध्यम परिणामके द्वारा कर्मका बन्ध करता है उसके और जिसके इसका सत्त्व है उसके नाम कर्मकी वेदना भावकी अपेक्षा जधन्य होती है ॥ ३५ ॥

#### तव्यदिरित्तमजहण्णा ॥ ३६ ॥

उपर्युक्त नामकर्मकी जघन्य उत्कृष्ट वेदनासे भिन्न उसकी अजघन्य वेदना होती है ॥
सामित्रेण जहण्णपदे गोदवेदणा भावदो जहण्णिया कस्स १॥ ३७॥
स्वामित्रमे जघन्य पदमें गोत्रकी वेदना भावकी अपेक्षा जघन्य किसके होती है १॥३०॥

अण्णदरेण बादरतेउ-त्राउजीवेण सव्वाहि पज्जत्तीहि पज्जत्तयदेण सागार-जागार सव्विवसुद्धेण - हदसमुप्पत्तियकम्मेण उचागोदमुव्वेक्षिद्ण णीचागोदं बद्धक्षयं जस्स तं संतकम्ममित्थि तस्स गोदवेयणा भावदो जहण्णा ॥ ३८ ॥

सब पर्याप्तियोंसे पर्याप्त हुए, साकार उपयोगसे संयुक्त, जागृत, सर्वविशुद्ध ऐसे हत-समुत्पत्तिक कर्मबाले जिस अन्यतर बादर तेजकायिक या वायुकायिक जीवने उच्च गोत्रकी उद्देलना करके नीच गोत्रका बन्ध किया है थ जिसके उसका सत्त्व है उसके गोत्रकी वेदना भावकी अपेक्षा जघन्य होती है ॥ ३८॥

#### तव्यदिरित्तमजहण्णा ॥ ३९ ॥

उपर्युक्त मोत्रकी जघन्य वेदनासे भिन्न उसकी अजघन्य वेदना होती है ॥ ३९ ॥ स्वामित्त्व समाप्त हुआ ॥

अप्पाबहुए ति तत्थ इमाणि तिण्णि अणियोगदाराणि-जहण्णपदे उभकस्सपदे जहण्युक्कस्सपदे ॥ ४० ॥

अब अल्पबहुत्त्रका प्रकरण है। उसमें ये तीन अनुयोगद्धार हैं— जधन्य पदविषयक अल्पबहुत्त्व, उत्कृष्ट पदविषयक अल्पबहुत्त्व और जधन्य-उत्कृष्ट पदविषयक अल्पबहुत्त्व ॥ ४०॥

सन्वत्थोवा मोहणीयवेयणा भावदो जहण्णिया ॥ ४१ ॥

भावकी अपेक्षा मोहनीयकी जधन्य वेदना सबसे स्तोक है ॥ ४१ ॥

अंतराइयवेयणा भावदो जहण्णिया अणंतगुणा ॥ ४२ ॥

उससे भावकी अपेक्षा अन्तराय कर्मकी जघन्य वेदना अनन्तगुणी है ॥ ४२ ॥

णाणावरणीय-दंसणावरणीयवेयणाओ मावदो जहण्णियाओ दो वि तुह्छाओ अणंतगुणाओ ॥ ४३ ॥

उससे भावकी अपेक्षा ज्ञानावरणीय व दर्शनावरणीयकी जधन्य वेदनायें दोनों ही परस्पर तुन्य होती हुई अनन्तगुणी हैं ॥ ४३ ॥

आउववेदणा भावदो जहण्णिया अणंतगुणा ॥ ४४ ॥

उनसे भावकी अपेक्षा आयु कर्मकी जघन्य येदना अनन्तगुणी है ॥ ४४ ॥

गोदवेयणा भावदो जहण्णिया अणंतगुणा ॥ ४५ ॥

उससे भावकी अपेक्षा गोत्र कर्मकी जघन्य वेदना अनन्तगुणी है ॥ ४५ ॥

णामवेयणा भावदो जहण्णिया अणंतगुणा ॥ ४६ ॥

उससे भावकी अपेक्षा नाम कर्मकी जघन्य वेदना अनन्तगुणी है ॥ ४६ ॥

वेयणीयवेदणा भावदो जहण्णिया अणंतगुणा ॥ ४७ ॥ उससे भावकी अपेक्षा वेदनीय कर्मकी जघन्य वेदना अनन्तगुणी है ॥ ४० ॥ जघन्य पदविषयक अल्पबहुत्त्व समाप्त हुआ ॥

उक्कस्सपदेण सन्त्रत्थोवा आउववेयणा भावदो उक्कस्सिया ॥ ४८ ॥ उत्कृष्ट पदका अवलम्बन लेकर भावकी अपेक्षा आयु कर्मकी उत्कृष्ट वेदना सबसे स्तोक है॥ णाणावरणीय-दंसणावरणीय-अंतराइयवेयणाओ भावदो उक्कस्सियाओ तिण्णि वि तृक्षाओ अणंतगुणाओ ॥ ४९ ॥

भावकी अपेक्षा ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय और अन्तरायकी उत्कृष्ट वेदनायें तीनों ही तुल्य होकर आयुकर्मकी उस उत्कृष्ट वेदनासे अनन्तगुणी है ॥ ४९॥

मोहणीयवेयणा भावदो उक्कस्सिया अणंतगुणा ॥ ५० ॥ उससे भावकी अपेक्षा मोहनीयकी उत्कृष्ट वेदना अनन्तगुणी है ॥ ५० ॥

णामा-गोद्रवेयणाओ भावदो उक्किस्सियाओ दो वि तुस्ताओ अणंतगुणाओ ॥५१॥ उससे भावकी अपेक्षा नाम व गोत्रकी उत्कृष्ट वेदनायें दोनों ही तुल्य होकर अनन्तगुणी हैं॥ वेदणीयवेयणा भावदो उक्किस्सिया अणंतगुणा ॥ ५२ ॥ उनसे भावकी अपेक्षा वेदनीयकी उत्कृष्ट वेदना अनन्तगुणी है ॥ ५२ ॥

अपक्षा बदनायका उत्कृष्ट बदना अनन्तगुणा ह ॥ ५२ उत्कृष्ट पदविषयक अल्पबद्धत्व समाप्त हुआ ॥

जहण्णुक्कस्सपदेण सव्वत्थोवा मोहणीयवेयणा भावदो जहण्णिया ॥ ५३ ॥ जघन्य-उत्कृष्ट पदसे भावकी अपेक्षा मोहनीयकी जघन्य वेदना सबसे स्तोक है ॥ ५३ ॥ अंतराइयवेयणा भावदो जहण्णिया अणंतगुणा ॥ ५४ ॥ उससे भावकी अपेक्षा अन्तरायकी जघन्य वेदना अनन्तगुणी है ॥ ५४ ॥

णाणावरणीय-दंसणावरणीयवेयणा भावदो जहण्णियाओ दो वि तुल्लाओ अणंतगुणाओ ॥ ५५ ॥

उससे भावकी अपेक्षा ज्ञानावरणीय और दर्शनावरणीयकी जवन्य वेदनायें दोनों ही तुस्य होती हुईं अनन्तगुणी हैं ॥ ५५ ॥

आउअवेयणा भावदो जहण्णिया अणंतगुणा ॥ ५६ ॥ उनसे भावकी अपेक्षा आयुकी जघन्य वेदना अनन्तगुणी है ॥ ५६ ॥ गोदवेयणा भावदो जहण्णिया अणंतगुणा ॥ ५७ ॥ उससे भावकी अपेक्षा गोत्र कर्मकी जघन्य वेदना अनन्तगुणी है ॥ ५७ ॥

णामवेयणा भावदो जहण्णिया अणंतगुणा ॥ ५८ ॥
उससे भावकी अपेक्षा नाम कर्मकी जघन्य वेदना अनन्तगुणी है ॥ ५८ ॥
वेयणीयवेयणा भावदो जहण्णिया अणंतगुणा ॥ ५९ ॥
उससे भावकी अपेक्षा वेदनीयकी जघन्य वेदना अनन्तगुणी है ॥ ५९ ॥
आउअवेयणा भावदो उक्किस्सिया अणंतगुणा ॥ ६० ॥
उससे भावकी अपेक्षा आयुकी उत्कृष्ट वेदना अनन्तगुणी है ॥ ६० ॥

णाणावरणीय-दंसणावरणीय-अंतराइयवेयणाओ भावदो उक्कस्सियाओ तिण्णि वि तुस्लाओ अणंतगुणाओ ॥ ६१ ॥

उससे भावकी अपेक्षा ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय और अन्तरायकी उत्कृष्ट वेदनायें तीनों ही तुल्य होती हुई अनन्तगुणी हैं ॥ ६१॥

मोहणीयवेयणा भावदो उक्किस्सिया अणंतगुणा ।। ६२ ॥ उनसे भावकी अपेक्षा मोहनीयकी उत्कृष्ट वेदना अनन्तगुणी है ॥ ६२ ॥ णामा-गोदवेयणाओ भावदो उक्किस्सियाओ दो वि तुछाओ अणंतगुणाओ ।।६३॥ उससे भावकी अपेक्षा नाम व गोत्रकी उत्कृष्ट वेदनायें दोनों ही तुल्य होती हुईं अनन्तगुणी हैं ॥ ६३ ॥

> वेयणीयवेयणा भावदो उक्किस्सिया अणंतगुणा ॥ ६४ ॥ उनसे भावकी अपेक्षा वेदनीयकी उत्कृष्ट वेदना अनन्तगुणी है ॥ ६४ ॥

> > ॥ जघन्य-उत्कृष्ट अल्पबहुत्त्व समाप्त हुआ ॥

सादं जसुच्च-दे-कं ते-आ-वे-मणु अणंतगुणहीणा । ओ-मिच्छ-के-असादं णीरिय-अणंताणु-संजलणा ॥ १ ॥

सातावेदनीय, यशःकीर्ति व उच्चगोत्र ये दो प्रकृतियां, देवगति, कार्मणशरीर, तैजसशरीर, आहारकशरीर, वैकिथिकशरीर, और मनुष्यगित ये प्रकृतियां उत्तरोत्तर अनन्तगुणी हीन हैं । औदारिकशरीर, मिथ्यात्व, केवळ्ज्ञानावरण-केवळदर्शनावरण-असातावेदनीय व वीर्यान्तराय ये चार प्रकृतियां अनन्तानुबन्धिचतुष्टय और संज्वलनचतुष्टय ये प्रकृतियां उत्तरोत्तर अनन्तगुणी हीन है । ॥ १ ॥

अद्वाभिणि-परिभोगे चक्ख् तिण्णि तिय पंचणोकसाया । णिद्दाणिद्दा पयलापयला णिद्दा य पयला य ॥ २ ॥ चार प्रत्याख्यानावरण और चार अप्रत्याख्यानावरण ये आठ कषाय, आभिनिबोधिक-ज्ञानावरण और परिभोगान्तराय ये दो, चक्षुदर्शनावरण, तीन त्रिक अर्थात् श्रुतज्ञानावरण, अचक्षु-दर्शनावरण और भोगान्तराय ये तीन प्रकृतियां, अविश्वज्ञानावरणीय, अविध्वर्शनावरणीय और लाभान्तराय ये तीन प्रकृतियां, मनःपर्यायज्ञानावरण, स्त्यानगृद्धि और दानान्तराय ये तीन प्रकृतियां, अर्थात् नपुंसक वेद, अरित, शोक, भय, और जुगुप्सा ये पांच नोकषाय निद्रानिद्रा, प्रचलाप्रचला, निद्रा और प्रचला; ये प्रकृतियां क्रमशः उत्तरोत्तर अनन्तगृणी हीन हैं ॥ २ ॥

> अजसो णीचागोदं णिरय-तिरिक्खगइ इत्थि पुरिसो य । रदि-इस्तं देवाऊ णिरयाऊ मणुय-तिरिक्खाऊ ॥ ३ ॥

अयशःकीर्ति और नीचगोत्र ये दो, नरकगित, विर्यगाति, स्त्रीवेद, पुरुषवेद, रित, हास्य, देवायु, नारकायु, मनुष्पायु और तिर्यगायु ये प्रकृतियां अनुभागकी अपेक्षा उत्तरोत्तर अनन्तगुणी हीन हैं ॥ ३ ॥

एत्तो उनकस्तओ चउसद्विपदियो महादंडओ कायव्वो भवदि ॥ ६५ ॥

अब आंगे चौंसठ पदवाला उत्कृष्ट महादण्डक किया जाता है ॥ ६५ ॥

सव्वतिव्वाणुभागं सादावेदणीयं ॥ ६६ ॥

सातावेदनीय प्रकृति सबसे तीव अनुभागवाठी संयुक्त है ॥ ६६ ॥

जसिनती उचागोदं च दो वि तुल्लाणि अणंतगुणहीणाणि ॥ ६७ ॥

उससे यशःकीर्ति और उच्चगोत्र ये दोनों भी परस्पर तुल्य होती हुई अनन्तगुणी हीन है ॥

देवगदी अर्णतगुणहीणा ॥ ६८ ॥

उनसे देवगति अनन्तगुणी हीन है ॥ ६८ ॥

कम्मइयसरीरमणंतगुणहीणं ॥ ६९ ॥ तेयासरीरमणंतगुणहीणं ॥ ७० ॥ आहार-सरीरमणंतगुणहीणं ॥ ७१ ॥ वेउन्त्रियसरीरमणंतगुणहीणं ॥ ७२ ॥

उससे कार्मणशरीर अनन्तगुणा हीन है ॥ ६९ ॥ उससे तैजसशरीर अनन्तगुणा हीन है ॥ ७० ॥ उससे आहारकशरीर अनन्तगुणा हीन है ॥ ७१ ॥ उससे वैकियिकशरीर अनन्तगुणा हीन है ॥ ७२ ॥

मणुसगदी अणंतगुणहीणा ॥ ७३ ॥ ओरालियसरीरमणंतगुणहीणं ॥ ७४ ॥ मिच्छत्तमणंतगुणहीणं ॥ ७५ ॥

उससे मनुष्यगति अनन्तगुणी हीन है ॥ ७३ ॥ उससे औदारिकशरीर अनन्तगुण हीन है ॥ ७४ ॥ उससे मिथ्यात्त्र प्रकृति अनन्तगुणी हीन है ॥ ७५ ॥

केवलणाणावरणीयं केवलदंसणावरणीयं असादवेदणीयं वीरियंतराइयं च चत्तारि वि तुल्लाणि अणंतगुणहीणाणी ॥ ७६ ॥ उससे केवलज्ञानावरणीय, केवलदर्शनावरणीय, असातावेदनीय और वीर्यान्तराय ये चारों ही प्रकृतियां तुल्य होती हुई अनन्तगुणी हीन हैं॥ ७६॥

अणंताणुबंधिलोभो अणंतगुणहीणो ॥ ७७ ॥ माया त्रिसेसहीणा ॥ ७८ ॥ कोघो विसेसहीणो ॥ ७९ ॥ माणो विसेसहीणो ॥ ८० ॥

केवलज्ञानावरणीय आदिकी अपेक्षा अनन्तानुबन्धी लोभ अनन्तगुणा हीन है ॥ ७७ ॥ उससे अनन्तानुबन्धी माया विशेष हीन है ॥ ७८ ॥ उससे अनन्तानुबन्धी ऋोध विशेष हीन है ॥ ७९ ॥ उससे अनन्तानुबन्धी मान विशेष हीन है ॥ ८० ॥

संजतणाए लोभो अणंतगुणो ॥ ८१ ॥ माया विसेसहीणा ॥ ८२ ॥ कोधो विसेसहीणो ॥ ८३ ॥ माणो विसेसहीणो ॥ ८४ ॥

अनन्तानुबन्धी मानसे संज्यलन लोभ अनन्तगुणा हीन है।। ८१।। उससे संज्यलन माया विशेष हीन है।। ८२॥ उससे संज्यलन ऋोध विशेष हीन है॥ ८३॥ उससे संज्यलन मान विशेष हीन हैं॥ ८४॥

पचक्खाणावरणीयलोमो अणंतगुणहीणो ॥ ८५ ॥ माया विसेसहीणा ॥ ८६ ॥ कोघो विसेसहीणो ॥ ८७ ॥ माणो विसेसहीणो ॥ ८८ ॥

संज्वलन मानसे प्रत्याख्यानावरण लोभ अनन्तगुणा हीन है ॥ ८५ ॥ उससे प्रत्याख्या-नावरण माया विशेष हीन है ॥ ८६॥ उससे प्रत्याख्यानावरण क्रोध विशेष हीन है ॥ ८७॥ उससे प्रत्याख्यानावरण मान विशेष हीन हैं ॥ ८८॥

अपचक्खाणावरणीयलोभो अणंतगुणहीणो ॥ ८९ ॥ माया विसेसहीणा ॥ ९० ॥ कोधो विसेसहीणो ॥ ९१ ॥ माणो विसेसहीणो ॥ ९२ ॥

प्रत्याख्यानावरण मानसे अप्रत्याख्यानावरणीय लोभ अनन्तगुणा हीन है ॥ ८९ ॥ उससे अप्रत्याख्यानावरण माया विशेष हीन है ॥ ९० ॥ उससे अप्रत्यख्यानावरण क्रोध विशेष हीन है ॥ ९१ ॥ उससे अप्रत्याख्यानावरण मान विशेष हीन है ॥ ९२ ॥

आभिणिबोहियणाणावरणीयं परिभोगंतराइयं च दो वि तुस्लाणि अणंतगुण-हीणाणि ॥ ९३ ॥

उससे आमिनिबोधिकज्ञानावरणीय और परिभोगान्तराय ये दोनों ही तुल्य होती हुई अनन्तगुणी हीन हैं ॥ ९३ ॥

चक्खुदंसणावरणीयमणंत्गुणहीणं ॥ ९४ ॥

उनसे चक्षुदर्शनावरणीय प्रकृति अनन्तगुणी हीन है ॥ ९४ ॥

सुदणाणावरणीयमचक्खुदंसणावरणीयं भोगंतराइयं च तिण्णि अणंतगुणहीणाणि ।।

श्रुतज्ञानावरणीय, अचक्षुदर्शनावरणीय और भोगान्तराय ये तीनों ही प्रकृतियां तुल्य होती हुई चक्षुदर्शनावरणीयसे अनन्तगुणी हीन हैं ॥ ९५ ॥

ओहिणाणावरणीयं ओहिदंसणावरणीयं लाहंतराइयं च तिण्णि वि तुल्लाणि अणंतगुणहीणाणि ॥ ९६ ॥

उनसे अवधिज्ञानावरणीय, अवधिदर्शनावरणीय और लाभान्तराय; ये तीनों ही प्रकृतियां तुल्य होती हुईं अनन्तगुणी हीन हैं ॥ ९६ ॥

मणपज्जवणाणावरणीयं थीणगिद्धी दाणंतराइयं च तिण्णि वि तुस्ताणि अणंतगुण-हीणाणि ॥ ९७ ॥

उनसे मनःपर्ययज्ञानावरणीय, स्त्यानगृद्धि और दानान्तराय; ये तीनों ही तुल्य होती हुईं अनन्तगुणी हीन हैं ॥ ९७ ॥

णवुंसयवेदो अणंतगुणहीणो ॥ ९८ ॥ अरिद अणंतगुणहीणा ॥ ९९ ॥ सोगो अणंतगुणहीणो ॥ १०० ॥ भयमणंतगुणहीणं ॥ १०१ ॥

उपर्युक्त मनःपर्ययज्ञानावरणीय आदिकी अपेक्षा नपुंसकवेद प्रकृति अनन्तगुणी हीन है ॥९८॥ उससे अरित अनन्तगुणी हीन है ॥ ९९॥ उससे शोक अनन्तगुणा हीन है ॥१००॥ उससे भय अनन्तगुणा हीन है ॥ १०१॥

दुर्गुछा अर्णतगुणहीमा ॥ १०२ ॥ णिद्दाणिद्दा अर्णतगुणहीमा ॥ १०३ ॥ षयलापयला अर्णतगुणहीमा ॥ १०४ ॥ मिद्दा य अर्णतगुणहीमा ॥ १०५ ॥ पयला अर्णतगुणहीमा ॥ १०६ ॥

भयसे जुगुप्सा अनन्तगुणी हीन है ॥ १०२ ॥ उससे निद्रानिद्रा अनन्तगुणी हीन है ॥ १०३ ॥ उससे प्रचला प्रचला अनन्तगुणी हीन है ॥ १०४ ॥ उससे निद्रा अनन्तगुणी हीन है ॥ १०५ ॥ उससे प्रचला अनन्तगुणी हीन है ॥ १०६ ॥

अजसिकत्ती णीचागोदं च दो वि तुस्काणि अणंतंगुणहीणाणि ॥ १०७ ॥ उससे अयशःकीर्ति और नीचगोत्र ये दोनों प्रकृतियां तुल्य होकर अनन्तगुणी हीन हैं ॥ णिरयगई अणंतगुणहीणा ॥ १०८ ॥ तिरिक्खगई अणंतगुणहीणा ॥ १०९ ॥ इत्थिवेदो अणंतगुणहीणो ॥ ११० ॥ पुरिसवेदो अणंतर्गुणहीणो ॥ १११ ॥

उक्त अयशःकीर्ति आदिकी अपेक्षा नरकगति अनन्तगुणी हीन है ॥ १०८ ॥ उससे तिर्थग्गति अनन्तगुणी हीन हैं ॥ १०९ ॥ उससे स्रीवेद अनन्तगुणा हीन है ॥ ११० ॥ उससे पुरुषवेद अनन्तगुणा हीन है ॥ १११ ॥

रदी अणंतगुणहीणा ॥ ११२ ॥ हस्समणंतगुणहीणं ॥ ११३ ॥ देवाउअमणंत-

# गुणहीणं ॥११४॥ णिरयाउअमणंतगुणहीणं ॥११५॥ मणुस्साउअमणंतगुणहीणं ॥११६॥ तिरिक्त्वाउअमणंतगुणहीणं ॥ ११७॥

पुरुषवेदसे रित अनन्तगुणी हीन है। ११२॥ उससे हास्य अनन्तगुणा हीन है। ११३॥ उससे देवायु अनन्तगुणी हीन है। ११४॥ उससे नारकायु अनन्तगुणी हीन है। ११४॥ उससे निर्यगायु अनन्तगुणी हीन है। ११६॥ उससे तिर्यगायु अनन्तगुणी हीन है। ११६॥ उससे तिर्यगायु अनन्तगुणी हीन है। ११७॥

॥ इस प्रकार चौंसट पदवाला उत्कृष्ट महादण्डक समाप्त हुआ ॥

# संज-मण-दाणमोही लामं सुदचक्खु-भोगं चक्खुं च । आभिणिबोहिय परिभोग विरिय णत्र णोकसायाइं ॥ ४ ॥

संज्वलनचतुष्क, मनःपर्यज्ञानावरण, दानान्तराय, अविज्ञानावरण, लाभान्तराय, श्रुत-ज्ञानावरण, अचक्षुदर्शनावरण, भोगान्तराय, चक्षुदर्शनावरण, आभिनिबोधिकज्ञानावरण, परिभोगान्तराय, वीर्यान्तराय और नौ नोकषाय; ये प्रकृतियां उत्तरोत्तर अनन्तगुणी हैं ॥ ४ ॥

# के-प-णि-अट्ट-त्तिय-अण-मिच्छा-ओ-वे-तिरिक्ख-मणुसाऊ । तेय-कम्मसरीर तिरिक्ख-णिरय-देव-मणुवगई ॥ ५ ॥

केवलज्ञानावरण व केवलदर्शनावरण, प्रचला, निद्रा, आठ कपाय, स्यानगृद्धि आदि तीन, अनन्तानुबन्धिचतुष्क, मिध्यात्व, औदारिकशरीर, वैकियिकशरीर, तिर्यगायु, मनुष्यायु, तैजस-शरीर, कार्मणशरीर, तिर्यग्गति, नरकगति, देवगति और मनुष्यगति; ये प्रकृतियां उत्तरोत्तर अनुभागकी अपेक्षा अनन्तगुणी हैं ॥ ५ ॥

# णीचागोदं अजसो असादमुचं जसो तहा सादं। णिरयाऊ देवाऊ आहारसरीरणामं च ॥ ६॥

नीचगोत्र, अयशःकीर्ति, असातावेदनीय, उच्चगोत्र, यशःकीर्ति तथा सातावेदनीय, नारकायु, देवायु और आहारशरीर; ये प्रकृतियां उत्तरोत्तर अनन्तगुणी हैं ॥ ६ ॥

> एत्तो जहण्णओ चउसद्विपदिओ महादंडओ कायच्यो भयदि ॥ ११८ ॥ अब आगे चौंसठ पदवाला जवःय महादण्डक किया जाता है ॥ ११८ ॥

सन्वमंदाणुभागं लोभसंजलणं ॥ ११९॥ मायासंजलणमणंतगुणं ॥ १२०॥ माणसंजलणमणंतगुणं ॥ १२१॥ कोधसंजलणमणंतगुणं ॥ १२२॥

संज्वलनलोम सबसे मन्द अनुभागवाला है ॥ ११८ ॥ उससे संज्वलन माया अनन्तगुणी है ॥ १२०॥ उससे संज्वलन मान अनन्तगुणा है ॥ १२१॥ उससे संज्वलन क्रोध अनन्तगुणा है ॥

www.jainelibrary.org

मणपज्जवणाणावरणीयं दाणंतराइयं च दो वि तुस्लाणि अणंतगुणाणि ॥ १२३ ॥ संज्वलन क्रोधसे मनःपर्ययज्ञानावरणीय और दानान्तराय ये दोनों ही प्रकृतियां तुल्य होती हुई अनन्तगुणी हैं ॥ १२३ ॥

ओहिणाणावरणीयं ओहिदंसणावरणीयं लाभंतराइयं च तिण्णि वि तुस्त्राणि अणंतगुणाणि ॥ १२४ ॥

उनसे अवधिज्ञानावरणीय, अवधिदर्शनावरणीय और लाभान्तराय ये तीनों **ही प्रकृतिय** तुल्य होती हुईं अनन्तगुणी हैं ॥ १२४॥

सुद्णाणावरणीयं अचक्खुदंसणावरणीयं भोगंतराइयं च तिण्णि वि तुह्णाणि अणंत्गुणाणि ॥ १२५ ॥

उनसे श्रुतज्ञानावरणीय, अचक्षुदर्शनावरणीय और भोगान्तराय ये तीनों ही प्रकृतियां तुत्य होती हुई अनन्तगुणी हैं ॥ १२५॥

चक्खुदंसणावरणीयमणंतगुणं ॥ १२६ ॥

उनसे चक्षुदर्शनावरणीय अनन्तगुणी हैं ॥ १२६ ॥

आभिणिबोहियणाणावरणीयं परिभोगंतराइयं च दो वि तुस्लाणि अणंतगुणाणि ॥ उससे आभिनिबोधिकज्ञानावरणीय और परिभोगान्तराय ये दोनों ही प्रकृतियां तुस्य होती हुईं अनन्तगुणी हैं ॥ १२७॥

विरियंतराइयमणंतगुणं ॥ १२८ ॥ पुरिसवेदो अणंतगुणो ॥ १२९ ॥ हस्समणंतगुणं ॥ १३० ॥ रदी अणंतगुणा ॥ १३१ ॥ दुगुंछा अणंतगुणा ॥ १३२ ॥ भयमणंतगुणं ॥ १३३ ॥ लोगो अणंतगुणो ॥ १३४ ॥ अरदी अणंतगुणा ॥ १३५ ॥ इत्थिवेदो
अणंतगुणो ॥ १३६ ॥ णवुंसयवेदो अणंतगुणो ॥ १३७ ॥

आभिनिबोधिकज्ञानावरणीय आदिसे वीर्यान्तराय अनन्तगुणा है ॥ १२८ ॥ उससे पुरुषवेद अनन्तगुणा है ॥ १२९ ॥ उससे हास्य अनन्तगुणा है ॥ १३० ॥ उससे रित अनन्तगुणी है ॥ १३१ ॥ उससे जुगुप्सा अनन्तगुणी है ॥ १३२ ॥ उससे भय अनन्तगुणा है ॥ १३३ ॥ उससे शोक अनन्तगुणा है ॥ १३४ ॥ उससे अरित अनन्तगुणी है ॥ १३५ ॥ उससे स्रीवेद अनन्तगुणा है ॥ १३६ ॥ उससे नपुंसकवेद अनन्तगुणा है ॥ १३७ ॥

केवलणाणावरणीयं केवलदंसणावरणीयं च दो वि तुल्लाणि अणंतगुणाणि ॥१३८॥

नपुंसक्रवेदसे केवलज्ञानावरणीय और केवलदर्शनावरणीय ये दोनों ही प्रकृतियां तुल्य होती हुईं अनन्तगुणी हैं॥ १३८॥ पयला अणंतगुणा ॥ १३९ ॥ णिहा अणंतगुणा ॥ १४० ॥ वञ्चक्खाणावरणीय-माणो अणंतगुणो ॥ १४१ ॥ कोघो विसेसाहिओ ॥ १४२ ॥ माया विसेसाहिया ॥ १४३ ॥ लोभो विसेसाहिओ ॥ १४४ ॥

उनसे प्रचला अनन्तगुणी है ॥ १३९ ॥ उससे निद्रा अनन्तगुणी है ॥ १४० ॥ उससे प्रत्याख्यानावरणीय मान अनन्तगुणा है ॥ १४१ ॥ उससे प्रत्याख्यानावरणीय क्रोध विशेष अधिक है ॥ १४२ ॥ उससे प्रत्याख्यानावरणीय माया विशेष अधिक है ॥ १४३ ॥ उससे प्रत्याख्यानावरणीय कोभ विशेष अधिक है ॥ १४४ ॥

अपचक्खाणावरणीयमाणो अणंतगुणो ॥ १४५ ॥ कोघो विसेसाहिओ ॥ १४६ ॥ माया विसेसाहिया ॥ १४७ ॥ लोमो विसेसाहिओ ॥ १४८ ॥

प्रत्याख्यानावरणीय लोभसे अप्रत्याख्यानावरणीय मान अनन्तगुणा है ॥ १४५ ॥ उससे अप्रत्याख्यानावरणीय ऋोध विशेष अधिक है ॥ १४६ ॥ उससे अप्रत्याख्यानावरणीय माया विशेष अधिक है ॥ १४७ ॥ उससे अप्रत्याख्यानावरणीय लोभ विशेष अधिक है ॥ १४८ ॥

णिद्दाणिद्दा अणंतगुणा ॥१४९॥ पयलापयला अणंतगुणा ॥१५०॥ श्रीणिताद्वी अणंतगुणा ॥१५१॥ अणंताणुबंधिमाणी अणंतगुणो ॥१५२॥ कोधो विसेसाहिओ ॥१५३॥ माया विसेसाहिया ॥ १५४॥ लोभो विसेसाहिओ ॥ १५५॥

अप्रत्याख्यानावरणीय छोभसे निद्रानिद्रा अनन्तगुणी है ॥ १४९ ॥ उससे प्रचलाप्रचळा अनन्तगुणी है ॥ १५० ॥ उससे स्त्यानगृद्धि अनन्तगुणी है ॥ १५१ ॥ उससे अनन्तानुबन्धी मान अनन्तगुणा है ॥ १५२ ॥ उससे अनन्तानुबन्धी क्रोध विशेष अधिक है ॥ १५३ ॥ उससे अनन्तानुबन्धी माया विशेष अधिक है ॥ १५४ ॥ उससे अनन्तानुबन्धी छोम विशेष अधिक है ॥

मिन्छतमणंतगुणं ॥ १५६ ॥ ओरालियसरीरमणंतगुणं ॥ १५७ ॥ वेउन्त्रिय-सरीरमणंतगुणं ॥ १५८ ॥ तिरिक्खाउअमणंतगुणं ॥ १५९ ॥ मणुसाउअमणंतगुणं ॥ १६० ॥ तेजइयसरीरमणंतगुणं ॥ १६१ ॥ कम्मइयसरीरमणंतगुणं ॥ १६२ ॥

अनन्तानुबन्धी लोभसे मिथ्यात्व अनन्तगुणा है ॥ १५६॥ उससे औदारिकशरीर अनन्तगुणा है ॥ १५७॥ उससे वैक्रियिकशरीर अनन्तगुणा है ॥ १५८॥ उससे तिर्थगायु अनन्तगुणी है ॥ १५९॥ उससे मनुष्यायु अनन्तगुणी है ॥ १६०॥ उससे तैजसशरीर अनन्तगुणा है ॥ १६१॥ उससे कार्मणशरीर अनन्तगुणा है ॥ १६२॥

तिरिक्खगदी अर्णतगुणा ॥ १६३ ॥ निरयगदी अर्णतगुणा ॥ १६४ ॥ मणुस-गदी अर्णतगुणा ॥ १६५ ॥ देवगदी अर्णतगुणा ॥ १६६ ॥

कार्मणशरीरसे विर्यग्गति अनन्तगुणी है ॥ १६३ ॥ उससे नरकगति अनन्तगुणी है ॥ १६४ ॥ उससे विज्ञानि अनन्तगुणी है ॥ १६६ ॥

नीचागोदमणंतगुणं ॥ १६७ ॥ अजसिकत्ती अणंतगुणा ॥ १६८ ॥ असादावेद-णीयमणंतगुणं ॥ १६९ ॥ जसिकत्ती उच्चागोदं च दो वि तुल्लाणि अणंतगुणाणि ॥ १७० ॥ सादावेदणीयमणंतगुणं ॥१७१॥ णिरयाउअमणंतगुणं ॥१७२॥ देवाउअमणंतगुणं ॥ १७३॥ आहारसरीरमणंतगुणं ॥ १७४ ॥

देवगतिसे नीचगोत्र अनन्तगुणा है ॥ १६०॥ उससे अयशःकीर्ति अनन्तगुणी है ॥ १६८॥ उससे अशःकीर्ति और उच्चगोत्र दोनों ही १६८॥ उससे वशःकीर्ति और उच्चगोत्र दोनों ही तुल्य होती हुई अनन्तगुणी हैं ॥ १७०॥ उनसे सातावेदनीय अनन्तगुणी है ॥ १७१॥ उससे नारकायु अनन्तगुणी है ॥ १७२॥ उससे देवायु अनन्तगुणी है ॥ १७३॥ उससे आहारशरीर अनन्तगुणा है ॥ १७४॥ चौंसठ पदवाला जधन्य महादण्डक समाप्त हुआ ॥

# १. वेयणभावविहाण पढमा-चूलिया

<del>---</del>377

सम्मत्तुष्पत्ती वि य सावय-विरदे अणंतकम्मसे । दंसणमोहक्खवए कसायउवसामए य उवसंते ॥ ७ ॥ खवए य खीणमोहे जिणे य णियमा भवे असंखेजजा । तिब्वरीदो कालो संखेजजगुणा य सेडीओ ॥ ८ ॥

सम्यक्त्वोत्पत्ति अर्थात् सातिशय मिथ्यादृष्टि श्रावक अर्थात् देशवृती, विरत अर्थात् महावृती, अनन्तानुबन्धी कषायका विसंयोजन करनेवाला, दर्शनमोहकी क्षपणा करनेवाला, चारित्रमोहका उपशम करनेवाला उपशान्तकषाय, क्षपक, क्षीणमोह और स्वस्थान जिन व योगिनरोधमें प्रवृत्त जिन; इन स्थानोंमें उत्तरोत्तर असंख्यातगुणी निर्जरा होती है। परन्तु निर्जराका काल उससे विपरीत (उत्तरोत्तर संख्यातगुणा हीन) है। ७-८॥

अब इन दो गाथाओं द्वारा प्ररूपित ग्यारह गुणश्रेणियोंका स्पष्टीकरण आगेके २२ (१७५-९६) सूत्रों द्वारा किया जाता है--

सव्वत्थोवो दंसणमोहउवसामयस्स गुणसेडिगुणो ॥ १७५ ॥ दर्शनमोहका उपशम करनेवालेका गुणश्रेणिगुणाकार सबसे स्तोक है ॥ १७५ ॥ संजदासंजदस्स गुणसेडिगुणो असंखेज्जगुणो ॥ १७६ ॥ उससे संयतासंयतका गुणश्रेणिगुणाकार असंख्यातगुणा है ॥ १७६ ॥ अधापवत्तसंजदस्स गुणसेडिगुणो असंखेज्जगुणो ॥ १७७ ॥ उससे अधःप्रवृत्तसंयत (स्वस्थानसंयत) का गुणश्रेणिगुणाकार असंख्यातगुणा है ॥

अणंताणुबंधी विसंजोएंतस्स गुणसेडिगुणो असंखेज्जगुणो ॥ १७८ ॥ उससे अनन्तानुबन्धीकी विसंयोजना करनेवालेका गुणश्रेणिगुणाकार असंख्यातगुणा है ॥ दंसणमोहखवगरस गुणसेडिगुणो असंखेज्जगुणो ॥ १७९ ॥ उससे दर्शनमोहकी श्रपणा करनेवालेका गुणश्रेणिगुणाकार असंख्यातगुणा है ॥ १७९ ॥ कसायउवसामगस्स गुणसेडिगुणो असंखेज्जगुणो ॥ १८० ॥ उससे चारित्रमोहका उपराम करनेवाळेका गुणश्रेणिगुणकार असंख्यातगुणा है ॥ १८०॥ उवसंतकसाय-वीयरायछदुमत्थस्स गुणसेडिगुणो असंखेज्जगुणो ॥ १८९ ॥ उससे उपशान्तकवाय-बीतराग-छद्मस्थका गुणश्रेणिगुणकार असंख्यातगुणा है ॥ १८१ ॥ कसायखनगस्स गुणसेडिगुणो असंखेज्जगुणो ॥ १८२ ॥ उससे चारित्रमोहकी क्षपणा करनेवालेका गुणश्रेणिगुणाकार असंख्यातगुणा है ॥ १८२ ॥ खीणकसाय-वीयराय-छद्मत्थस्स गुणसेडिगुणो असंखेज्जगुणो ॥ १८३ ॥ उससे क्षीणकषाय-वीतराग-छद्मस्थका गुणश्रेणिगुणाकार असंख्यातगुणा है ॥ १८३ ॥ अधापवत्तकेवलिसंजलदस्स गुणसेडिगुणो असंखेज्जगुणो ॥ १८४ ॥ उससे अधःप्रवृत्तकेवली संयतका गुणश्रेणिगुणाकार असंख्यातगुणा है ॥ १८४ ॥ जोगणिरोधकेवलिसंजलद्स्स गुणसेडिगुणो असंखेज्जगुणो ॥ १८५ ॥ उससे योगनिरोधकेवली संयतका गुणश्रेणिगुणाकार असंख्यातगुणा है ॥ १८५ ॥ अब आगे उक्त गुणश्रेणिनिर्जराका काल विपरीत किस प्रकार है, इसका स्पष्टीकरण किया जाता है-

सन्वत्थोवो जोगणिरोधकेवित्संजदस्स गुणसेडिकालो ॥ १८६ ॥
योगनिरोध केवली संयतका वह गुणश्रेणिकाल सबसे स्तोक है ॥ १८६ ॥
अधापवत्तकेवित्संजदस्स गुणसेडिकालो संखेज्जगुणो ॥ १८७ ॥
उससे अधः प्रवृत्त केवली संयतका गुणश्रेणिकाल संख्यातगुणा है ॥ १८७ ॥
खीणकसायवीयरायछदुमत्थस्स गुणसेडिकालो संखेज्जगुणो ॥ १८८ ॥
उससे क्षीणकषाय वीतराग छद्मस्थका गुणश्रेणिकाल संख्यातगुणा है ॥ १८८ ॥
कसायखवगस्स गुणसेडिकालो संखेज्जगुणो ॥ १८९ ॥
उससे चारित्रमोहश्चपकका गुणश्रेणिकाल संख्यातगुणा है ॥ १८९ ॥
उससे चारित्रमोहश्चपकका गुणश्रेणिकाल संख्यातगुणा है ॥ १८९ ॥
उससे उपशान्तकषाय-वीतराग-छद्मस्थका गुणश्रेणिकाल संख्यातगुणा है ॥ १९० ॥

कसायउवसामयस्स गुणसेडिकालो संखेज्जगुणो ॥ १९१ ॥
उससे चारित्रमोहोपशामकका गुणश्रेणिकाल संख्यातगुणा है ॥ १९१ ॥
दंसणमोहक्खवयस्स गुणसेडिकालो संखेज्जगुणो ॥ १९२ ॥
उससे दर्शनमोहक्षयकका गुणश्रेणिकाल संख्यातगुणा है ॥ १९२ ॥
अणंताणुवंधिविसंजोएंतस्स गुणसेडिकालो संखेज्जगुणो ॥ १९३ ॥
उससे अनन्तानुबन्धीके विसंयोजकका गुणश्रेणिकाल संख्यातगुणा है ॥ १९३ ॥
अधायवत्तसंजदस्स गुणसेडिकालो संखेज्जगुणो ॥ १९४ ॥
उससे अधःप्रवृत्तसंयतका गुणश्रेणिकाल संख्यातगुणा है ॥ १९४ ॥
संजदासंजदस्स गुणसेडिकालो संखेजजगुणो ॥ १९५ ॥
उससे संयतासंयतका गुणश्रेणिकाल संख्यातगुणा है ॥ १९५ ॥
दंसणमोहउवसामयस्स गुणसेडिकालो संखेजजगुणो ॥ १९५ ॥
दंसणमोहउवसामयस्स गुणसेडिकालो संखेजजगुणो ॥ १९६ ॥
उससे दर्शनमोहोपशामकका गुणश्रेणिकाल संख्यातगुणा है ॥ १९६ ॥

॥ प्रथम चूलिका समाप्त हुई ॥

~~~;<del>~~</del>;~~

# २. वेयणभावविहाणे विदिय - चूलिया

एत्तो अणुभागबंधज्झवसाणद्वाणयरूवणदाए तत्थ इमाणि बारस अणियोग-दाराणि॥ १९७॥

यहां अनुभागबन्धाध्यवसानस्थानोंकी प्ररूपणामें ये बारह अनुयोगद्वार हैं ॥ १९७ ॥ 'अनुभागबन्धाध्यवसान से यहां कार्यमें कारणका उपचार करके अनुभागस्थानोंको ग्रहण करना चाहिये ।

अविभागपिडच्छेदपरूवणा द्वाणपरूवणा अंतरपरूवणा कंदयपरूवणा ओज-जुम्म-परूवणा छद्वाणपरूवणा हेद्व द्वाणपरूवणा समयपरूवणा विड्डपरूवणा जवमज्झपरूवणा पज्जवसाणपरूवणा अप्पाबहुए त्ति ॥ १९८ ॥

अविभागप्रतिच्छेदप्ररूपणा, स्थानप्ररूपणा; अन्तरप्ररूपणा, काण्डकप्ररूपणा, ओज-युग्मप्ररूपणा, षटस्थानप्ररूपणा; अधस्तनस्थानप्ररूपणा, समयप्ररूपणा; वृद्धिप्ररूपणा, यवमध्य-प्ररूपणा, पर्यवसानप्ररूपणा और अल्पबहुत्व ॥ १९८ ॥ अविभागपडिच्छेदपरूवणदाए एकेकमिह द्वाणमिह केवडिया अविभागपडिच्छेदा ? अणंता अविभागपडिच्छेदा सन्वजीवेहि अणंतगुणा, एवदिया अविभागपडिच्छेदा ॥ १९९॥

अविभागप्रतिच्छेदप्ररूपणाके आश्रयसे एक एक स्थानमें कितने अविभागप्रतिच्छेद होते हैं ! अनन्त अविभागप्रतिच्छेद होते हैं , जो सब जीवोंसे अनन्तगुणे होते हैं । इतने अविभागप्रतिच्छेद एक एक स्थानमें होते हैं ॥ १९९ ॥

जघन्य अनुभागस्थानसम्बन्धी सब परमाणुओं के समूहको एकत्रित करके उनमें जो सबसे मन्द अनुभागवाला परमाणु हो उसके वर्ण, गन्ध और रसको छोड़कर केवल स्पर्शके बुद्धिसे तब तक खण्ड करना चाहिये जब तक कि उसका खण्ड हो सकता हो। इस प्रकारसे जो अन्तिम खण्ड उपलब्ध हो उसका नाम अविभागप्रतिच्छेद है। इस अन्तिम खण्डके प्रमाणसे सभी स्पर्शखण्डों के खण्डित करनेपर एक अनुभागस्थानमें सब जीवोंकी अपेक्षा अनन्तगुणे अविभागप्रतिच्छेद प्राप्त होते हैं। इन सब खण्डोंकी पृथक् पृथक् 'वर्ग 'यह संक्षा है।

ठाणपरूत्रणदाए केन्नडियाणि द्वाणाणि ? असंखेज्जलोगद्वाणाणि ! एनदियाणि द्वाणाणि ॥ २००॥

स्थानप्ररूपणामें स्थान कितने हैं ? असंख्यात छोक प्रमाण इतने स्थान हैं ॥ २००॥ अंतरपरूपणदाए एकेकस्स द्वाणस्स केविडियमंतरं ? सन्वजीवेहि अणंतगुणं एविडिय-मंतरं ॥ २०१॥

अन्तरप्ररूपणामें एक एक स्थानका अन्तर कितना है : सब जीवोंसे अनन्तगुणा इतना अन्तर है ॥ २०१ ॥

कंद्यपरूवणदाए अत्थि अणंतभागपरिवर्ड्ढिकंद्यं असंखेज्जभागपरिवर्ड्ढिकंद्यं संखेज्जभागपरिवर्ड्ढिकंद्यं संखेज्जगुणपरिवर्ड्ढिकंद्यं असंखेज्जगुणपरिवर्ड्ढिकंद्यं अणंतगुण-परिवर्ड्ढिकंद्यं ॥ २०२ ॥

काण्डकप्ररूपणामें अनन्तभागवृद्धिकाण्डक, असंख्यातभागवृद्धिकाण्डक, संख्यातभागवृद्धिकाण्डक, संख्यातभागवृद्धिकाण्डक, असंख्यातगुणवृद्धिकाण्डक, असंख्यातगुणवृद्धिकाण्डक, असंख्यातगुणवृद्धिकाण्डक है ॥२०२॥

ओजजुम्मपरूवणदाए अविभागपिडच्छेदाणि कद्जुम्माणि, द्वाणाणि कद्जुम्माणि, कंद्याणि कद्जुम्माणि ॥ २०३ ॥

ओजयुग्मप्ररूपणामें अविभागप्रतिच्छेद कृतयुग्म हैं, स्थान कुतयुग्म हैं, और काण्डक कृतयुग्म हैं॥ २०३॥

ओजराशि दो प्रकारकी होती हैं— किलेओज, और तेजोज। जिस राशिमें चारका भाग देनपर एक अंक शेप रहता है वह किलेओजराशि कहलाती है। जैसे १३ (१३÷४=३ शेष १) जिस राशिमें चार का भाग देनेपर तीन अंक शेप रहते हैं उसे तेजोज कहते हैं। जैसे १५ (१५+४=३ शेष ३)। युग्मका अर्थ सम होता है। वह ऋतयुग्म और बादर युग्मके भेदसे दो प्रकारका है। जिस राशिमें चारका माग देनेपर कुछ भी शेष नहीं रहता है वह राशि ऋतयुग्म कही जाती है। जैसे १६ (१६+४=४ शेष ०) जिस राशिमें चारका भाग देनेपर दो अंक शेष रहते हैं वह राशि बादरयुग्म कही जाती है। जैसे १४ (१४+४=३ शेष २)।

छद्वाणपरूवणदाए अणंतभागपरिवड्ढी काए परिवड्ढीए ? सव्वजीवेहि अणंतभाग-परिवड्ढी । एवदिया परिवड्ढी ॥ २०४ ॥

षट् स्थानप्ररूपणामें अनन्तभागवृद्धि किस वृद्धिके द्वारा वृद्धिमत हुई है ! अनन्तभागवृद्धि जीवोंसे (जीवराशिसे) वृद्धिमत हुई है । इतनी मात्र वृद्धि है ॥ २०४ ॥

असंखेज्जभागपरिवड्ढी काए परिवड्ढीए ? ॥ २०५ ॥

असंख्यातभागवृद्धि किस वृद्धिके द्वारा होती है ? ॥ २०५ ॥

असंखेज्जलोगभागपरिवर्द्धीए । एवदिया परिवर्द्धी ॥ २०६ ॥

उक्त वृद्धि असंख्यातलोकभागवृद्धि द्वारा होती है । इतनी वृद्धि होती है ॥ २०६ ॥

संखेज्जमागवड्डी काए परिवड्ढीए ? ॥ २०७ ॥

संख्यातभागवृद्धि किस वृद्धि द्वारा वृद्धिको प्राप्त होती है ? ॥ २०,७ ॥

जहण्णयस्स असंखेज्जयस्स रूवृणयस्स संखेज्जभागपरिवर्दी। एवदिया परिवर्दी॥

संख्यातभागवृद्धि कम जधन्य असंख्यात (उत्कृष्ट संख्यात) की वृद्धिमे वृद्धिगत होती है । इतनी वृद्धि होती है ॥ २०८ ॥

> संखेज्जगुणपरिवड्ढी काए परिवड्ढीए ? ॥ २०९ ॥ संख्यातगुणवृद्धि किस वृद्धिसे वृद्धिंगत होती है ? ॥ २०९ ॥

जहण्णयस्स असंखेज्जयस्म रूवूणयस्स संखेज्जगुणपरिवड्ढी एवदिया परिवड्ढी ॥ वह एक कम जधन्य असंख्यातकी बृद्धिसे बृद्धिगत होती है । इतनी मात्र बृद्धि

होती है ॥ २१० ॥

असंखेज्जगुणपरिवड्ढी काए परिवड्ढीए ? ॥ २११ ॥ असंख्यातगुणवृद्धि किस वृद्धिके द्वारा वृद्धिगत होती है ? ॥ २११ ॥ असंखेज्जलोगगुणपरिवड्ढी एवदिया परिवड्ढी ॥ २१२ ॥ वह असंख्यात लोकोंसे वृद्धिगत होती है । इतनी वृद्धि होती है ॥ २१२ ॥ अणंतगुणपरिवड्ढी काए परिवड्ढीए ? ॥ २१३ ॥ अनन्तगुणवृद्धि किस वृद्धिसे वृद्धिगत होती है ? ॥ २१३ ॥

सञ्जीविहि अणंतगुणपरिवड्ढी, एवदिया परिवड्ढी ॥ २१४ ॥ अनन्तगुणवृद्धि सब जीवोंसे वृद्धिगत होती है, इतनी वृद्धि होती है ॥ २१४ ॥ हेट्ठाट्ठाणपरूवणाए अणंतभागब्भिहियं कंद्यं गंतूण असंखेज्जभागब्भिहियं द्वाणं ॥ अधस्तनस्थानप्ररूपणामें अनन्तवें भागसे अधिक काण्डक प्रमाण जाकर असंख्यातवें भागसे अधिक स्थान होता है ॥ २१५ ॥

असंखेजजभागव्यहियं कंदयं गंतूण संखेजजभागव्यहियं द्वाणं ॥ २१६ ॥ असंख्यातवें भागसे अधिक काण्डक जाकर संख्यातवें भागसे अधिक स्थान होता है ॥ संखेजजभागव्यहियं कंदयं गंतूण संखेजजगुणव्यहियं द्वाणं ॥ २१७ ॥ संख्यातवें भागसे अधिक काण्डक जाकर संख्यातगुणा अधिकस्थान होता है ॥ २१० ॥ संखेजजभागुणव्यहियं कंदयं गंतूण असंखेजजगुणव्यहियं द्वाणं ॥ २१८ ॥ संख्यातगुणा अधिक काण्डक जाकर असंख्यातगुणा अधिक स्थान होता है ॥ २१८ ॥ असंखेजजगुणव्यहियं कंदयं गंतूण अणंतगुणव्यहियं द्वाणं ॥ २१९ ॥ असंखेजजगुणव्यहियं कंदयं गंतूण अणंतगुणव्यहियं द्वाणं ॥ २१९ ॥ असंख्यातगुणा अधिक काण्डक जाकर अनन्तगुणा स्थान उत्पन्न होता है ॥ २१९ ॥ अणंतभागव्यहियाणं कंदयवयगं कंदयं च गंतूण संखेजजभागव्यहिद्वाणं ॥ २२० ॥ अनन्तभाग अधिक अर्थात् अनन्तभागवृद्धियोंके काण्डकका वर्ग और एक काण्डक जाकर संख्यातभागवृद्धिका स्थान होता है ॥ २२० ॥

असंखेज्जभागवभहियाणं कंद्यवग्गं कंद्यं च गंतूण संखेज्जगुणवभिहयहाणं ।। असंख्यातभागवृद्धियोंका काण्डकवर्ग व एक काण्डक जाकर संख्यातगुणवृद्धिका स्थान होता है ॥ २२१ ॥

संखेजजभागव्महियाणं कंदयवग्मं कंदयं च गंतूण असंखेजजगुणव्महियद्वाणं ॥ संख्यातभागवृद्धियोंका काण्डकवर्ग और एक काण्डक जाकर (१६+४) असंख्यात गुणवृद्धिका स्थान होता है ॥ २२२ ॥

संखेज्जगुण्डमहियाणं कंद्यवग्गं कंद्यं च गंतूण अणंतगुण्डमहियं द्वाणं ॥२२३॥ संख्यातगुणवृद्धियोंका काण्डकवर्ग और एक काण्डक (१६+४) जाकर अनन्तगुण-वृद्धिका स्थान होता है ॥ २२३॥

संखेजजगुणस्स हेट्टदो अणंतभागब्भिहयाणं कंद्यघणो बेकंद्यवग्गा कंद्यं च ॥ संख्यातगुण वृद्धिके नीचे अनन्तभागवृद्धियोंका काण्डकघन दो काण्डकघर्ग और एक काण्डक होता है ॥ २२४ ॥

### असंखेजजगुणस्त हेट्टदो असंखेजजभागव्महियाणं कंदयघणो बेकंदयवनगा कंदयं च ॥ २२५ ॥

असंख्यातगुणवृद्धिस्थानके नीचे असंख्यातभागवृद्धियोंका एक काण्डकघन, दो काण्डकघर्ग और एक काण्डक ( $8^{\frac{3}{2}}+[8^{\frac{3}{2}}\times7]+8$ ) होता है ॥ २२५॥

अणंतगुणस्स हेट्टदो संखेज्जभागब्भिहयाणं कंद्यघणो बेकंद्यवग्गा कंद्यं च ॥ अनन्तगुणवृद्धिस्थानके नीचे संख्यातभागवृद्धिस्थानोंका एक काण्डकघन, दो काण्डकघर्म और एक काण्डक (४३+[४२×२]+४) होता है ॥ २२६॥

# असंखेजजगुणस्स हेट्ठदो अणंतभागव्महियाणं कंद्यवग्गावग्गो तिण्णिकंद्यचणा तिण्णिकंद्यवग्गा कंद्यं च ॥ २२७ ॥

असंख्यातगुणवृद्धिके नीचे अनन्तभागवृद्धियोंका एक काण्डकवर्गावर्ग, तीन काण्डकघन, तीन काण्डकवर्ग और एक काण्डक [  $8^{2}=$  १६; १६ $^{2}=$ २५६; +२५६+( $8^{2}\times$ ३)+( $8^{2}\times$ ३)+8] होता है ॥ २२७॥

# अणंतगुणस्स हेट्टदो असंखेज्जभागब्भहियाणं कंद्यवग्गावग्गो तिण्णिकंद्यघणा तिण्णिकंदयवग्गा कंद्यं च ॥ २२८ ॥

अनन्तगुणवृद्धिकोंके नीचे असंस्थातभागवृद्धियोंका एक काण्डकवर्गावर्ग, तीन काण्डकघन, तीन काण्डकघन और एक काण्डक होता है।  $[(8\times8\times8)+(8^3\times3)+(8^3\times8)\times8]$ ॥२२८॥

# अणंतगुणस्स हेट्ठदो अणंतभागव्महियाणं कंदयो पंचहदोचत्तारिकंदयवग्गावग्गा छकंदयघणा चत्तारिकंदयवग्गा कंदयं च ॥ २२९ ॥

अनन्तगुणवृद्धिके नीचे अनन्तभागवृद्धियोंका पांच वार गुणित काण्डक, चार काण्डकवर्गा-वर्ग, छह काण्डकवन, चार काण्डकवर्ग और एक काण्डक  $[(8\times8\times8\times8)+(8\times8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+(8\times8)+$ 

समयपरूवणदाए चदुसमइयाणि अणुभागबंधज्झवसाणहाणाणि असंखेज्जा लोगा ।। समयप्ररूपणामें चार समयवाले अनुभागबन्धाच्यवसानस्थान असंख्यात लोकप्रमाण हैं॥ २३०॥

> पंचसमइयाणि अणुभागबंधज्झवसाणहाणाणि असंखेज्जालोगा ॥ २३१ ॥ पांच समयवाले अनुभागबन्धाध्यवसानस्थान असंख्यात लोक प्रमाण हैं ॥ २३१ ॥

### एवं छसमइयाणि सत्तसमइयाणि अद्वसमइयाणि अणुभागवंधज्झवसाणहाणाणि असंखेज्जा लोगा ॥ २३२ ॥

इस प्रकार छह समय, सात समय और आठ समय योग्य अनुभागबन्धाच्यवसानस्थान असंस्थात लोकप्रमाण हैं ॥ २३२ ॥ पुणरिव सत्तसमइयाणि अणुभागवंधज्झवसाणद्वाणाणि असंखेज्जा लोगा ॥२३३॥ फिरसे भी सात समय योग्य अनुभागबन्धाध्यवसानस्थान असंख्यात छोक प्रमाण हैं॥

एवं छसमइयाणि पंचसमइयाणि चदुसमइयाणि अणुभागवंधज्झवसाणद्वाणाणि असंखेज्जा लोगा ॥ २३४ ॥

इसी प्रकार छह समय योग्य, पांच समय योग्य और चार समय योग्य अनुभागबन्धा-ध्यवसानस्थान असंख्यात लोकप्रमाण हैं॥ २३४॥

उविर तिसमइयाणि विसमइयाणि अणुभागबंधज्झवसाणद्वाणाणि असंखेज्जा लोगा ॥
आगे तीन समय योग्य और दो समय योग्य अनुभागबन्धाध्यवसानस्थान असंख्यात लोक प्रमाण हैं ॥ २३५ ॥

एत्थ अप्पाबहुअं ॥ २३६ ॥

अब यहां अल्पबहुत्व किया जाता है ॥ २३६ ॥

सन्बत्थोवाणि अद्वसमइयाणि अणुभागबंधज्झवसाणद्वाणाणि ॥ २३७॥ आठ समय योग्य अनुबन्धाध्यवसानस्थान सबसे स्तोक है ॥ २३७॥

दोसु वि पासेसु सत्तसमइयाणि अणुभागबंधज्ज्ञवसाणद्वाणाणि दो वि तुल्लाणि असंखेज्जगुणाणि ॥ २३८॥

दोनों ही पार्श्वभागोंमें सात समय योग्य अनुमागबन्धाध्यवसानस्थान दोनों ही तुल्य होकर पूर्वीक्त स्थानोंसे असंख्यातगुणे हैं ॥ २३८ ॥

एवं छसमइयाणि पंचसमइयाणि चदुसमइयाणि ॥ २३९ ॥

इस प्रकार छह समय योग्य, पांच समय योग्य और चार समय योग्य स्थानोंका अल्पबहुत्व समझना चाहिये ॥ २३९ ॥

उवरि तिसमइयाणि ॥ २४० ॥

आगेके तीन समय योग्य अनुभागबन्धाध्यवसानस्थान उनसे असंख्यातगुणे हैं ॥२४०॥ विसमइयाणि अणुभागबंधज्झवसाणद्वाणाणि असंखेजजगुणाणि ॥ २४१॥ दो समय योग्य अनुभागबन्धाध्यवसानस्थान उनसे असंख्यातगुणे हैं ॥२४१॥ सुहुमतेउक्काइया प्रवेसणेण असंखेजजा लोगा ॥ २४२॥ सुक्ष्म तेजकायिक जीव प्रदेशकी अपेक्षा असंख्यात लोक प्रमाण हैं ॥२४२॥ अगणिकाइया असंखेजजागुणा ॥ २४३॥ उनसे अग्निकायिक जीव असंख्यातगुणे हैं ॥२४३॥

कायद्विदि असंखेज्जगुणा ॥ २४४ ॥

अग्निकायिकोंकी कायस्थिति उनसे असंख्यातगुणी है ॥ २४४ ॥

अणुभागबंधज्झवसाणद्वाणाणि असंखेज्जगुणाणि ॥ २४५ ॥

अनुभागबन्धाव्यवसानस्थान असंख्यातगुणे हैं ॥ २४५ ॥

विड्डिपरूवणदाए अत्थि अणंतभागविड्डि-हाणी असंखेज्जभागविड्डि-हाणी संखेज्ज-भागविड्डि-हाणी संखेज्जगुणविड्डि-हाणी असंखेज्जगुणविड्डि-हाणी अणंतगुणविड्डि-हाणी ॥

वृद्धिप्ररूपणाकी अपेक्षा अनन्तभागवृद्धि-हानि, असंख्यातभागवृद्धि-हानि, संख्यातभाग-वृद्धि-हानि, संख्यातगुणवृद्धि-हानि, असंख्यातगुणवृद्धि-हानि और अनन्तगुणवृद्धि-हानि होती है ॥२४६॥

पंचविह्द-पंचहाणीओ केवचिरं कालादो होति ? ॥ २४७ ॥

पांच वृद्धियां व हानियां कितने काछ होती है ? ॥ २४७ ॥

जहण्णेण एगसमओ ॥ २४८ ॥

जधन्यसे वे एक समय होती हैं ॥ २४८ ॥

उक्कस्सेण आवलियाए असंखेज्जदिभागी ॥ २४९ ॥

उत्कर्षसे वे आवळीके असंख्यातवें भाग काळ तक होती हैं ? ॥ २४९ ॥

अणंतगुणविह्ट-हाणीयो केवचिरं कालादो होति ? ॥ २५० ॥

अनन्तगुणवृद्धि और हानि कितने काल होती हैं ॥ २५० ॥

जहण्णेण एगसमओ ॥ २५१ ॥

जधन्यसे वे एक समय होती हैं ॥ २५१ ॥

उक्कस्सेण अंतोग्रहत्तं ॥ २५२ ॥

उत्कृष्टसे वे अन्तर्मुहूर्त काल तक होती हैं ॥ २५२ ॥

जवमज्झपरूवणदाए अणंतगुणवड्ढी अणंतगुणहाणी च जवमज्झं ॥ २५३ ॥

यवमध्यकी प्ररूपणामें अनन्तगुणबृद्धि और अनन्तगुणहानि यवमध्य हैं ॥ २५३ ॥

पञ्जसाणपरूवणदाए अणंतमुणस्स उवरि अणंतमुणं भविस्सदि त्ति पञ्जवसाणं ॥

पर्यवसानप्ररूपणामें सब स्थानोंकी पर्यवान अनन्तगुणके ऊपर अनन्तगुणा होगा, यह पर्यवसान है ॥ २५४ ॥

अप्याबहुए ति तत्थ इमाणि दुवे अणियोगदाराणि अणंतरोवणिधा परंपरो-वणिधा ॥ २५५ ॥

अल्पबहुत्व इस अधिकारमें अनन्तरोपनिधा और परम्परोपनिधा ये दो अनुयोगद्वार हैं॥

तस्थ अणंतरोत्रणिधाए सन्त्रत्थोत्राणि अणंतगुणव्महियाणिद्वाणाणि ॥ २५६ ॥ उनमें अन्नतरोपनिधासे अनन्तगुणवृद्धिस्थान सबसे स्तोक हैं ॥ २५६ ॥ असंखेज्जगुणव्महियाणि द्राणाणि असंखेजजगुणाणि ॥ २५७ ॥ उनसे असंख्यातगुणवृद्धिस्थान असंख्यातगुणे हैं ॥ २५७ ॥ संखेजजगुणव्महियाणि द्वाणाणि असंखेजजगुणाणि ॥ २५८ ॥ उनसे संख्यातगुणवृद्धिस्थान असंख्यातगुणे हैं ॥ २५८ ॥ संखेज्जभागव्भहियाणि द्वाणाणि असंखेज्जगुणाणि ॥ २५९ ॥ उनसे संख्यातभागवृद्धिस्थान असंख्यातगुणे हैं ॥ २५९ ॥ असंखेज्जभागब्महियाणि द्वाणाणि असंखेज्जगुणाणि ॥ २६० ॥ उनसे असंख्यातभागवृद्धिस्थान असंख्यातगुणे हैं ॥ २६० ॥ अणंतभागब्भहियाणि द्वाणाणि असंखेजनुगाणि ॥ २६१ ॥ उनसे अनन्तभागवृद्धिस्थान असंख्यातगुणे हैं ॥ २६१ ॥ परंपरोवणिधाए सन्वत्थोवाणि अणंतभागन्भहियाणि द्राणाणि ॥ २६२ ॥ परम्परोपनिधामें अनन्तभागवृद्धिस्थान सबसे स्तोक हैं ॥ २६२ ॥ असंखेज्जभाग्रभहियाणि द्राणाणि असंखेज्जगुणाणि ॥ २६३ ॥ उनसे असंख्यातभागवृद्धिस्थान असंख्यातगुणे है ॥ २६३ ॥ संखेजजभागव्महियद्वाणाणि संखेजजगुणाणि ॥ २६४ ॥ उनसे संख्यातभागवृद्धिस्थान संख्यातगुणे हैं ॥ २६४ ॥ संखेजजगुणब्महियाणि द्राणाणि संखेजजगुणाणि ॥ २६५ ॥ उनसे संख्यातगुणवृद्धिस्थान संख्यातगुणे हैं ॥ २६५ ॥ असंखेडजगुणव्महियाणि द्वाणाणि असंखेडजगुणाणि ॥ २६६ ॥ उनसे असंख्यातगुणवृद्धिस्थान असंख्यातगुणे हैं ॥ २६६ ॥ अणंतुमुणब्महियाणि द्वाणाणि असंखेज्जमुणाणि ॥ २६७ ॥ उनसे अनन्तगुणवृद्धिस्थान असंख्यातगुणे हैं ॥ २६० ॥

॥ द्वितीय चूलिका समाप्त हुई ॥

# ३. वेयणभावविहाणे तदिया चूलिया

जीवसमुदाहारे ति तत्थ इमाणि अट्ठ अणियोगद्दाराणि-एयट्टाणजीवपमाणाखुगमो णिरंतणहाणजीवपमाणाणुगमो सांतरहाणजीवपमाणणुगमो णाणाजीवकालपमाणाणुगमो वङ्ढिपरूवणा जवमज्झपरूवणा फोसणपरूवणा अप्पाबहुए ति ॥ २६८ ॥

जीवसमुदाहार इस अधिकारमें ये आठ अनुयोगद्वार हैं - एकस्थानजीवप्रमाणानुगम, निरन्तरस्थान जीवप्रमाणानुगम सान्तरस्थान-जीवप्रमाणानुगम, नानाजीवकालप्रमाणानुगम, वृद्धिप्ररूपणा, यत्रमध्यप्ररूपणा, स्पर्शनप्ररूपणा और अल्पबहुत्व ॥ २६८ ॥

एयद्वाण जीवपमाणाणुगमेण एकेकम्हि द्वाणम्हि जीवा जिद होति एक्को वा दो वा तिष्णि वा जाव उक्कस्सेण आवितयाए असंखेज्जदिभागो ॥ २६९ ॥

एकस्थानजीवप्रमाणानुगमसे एक एक स्थानमें जीव यदि होते हैं तो वे एक, दो, तीन अथवा उत्कर्षसे आवलीके असंख्यातवें भाग तक होते हैं ॥ २६९ ॥

णिरंतरद्वाणजीवपमाणाणुगमेण जीवेहि अविरहिदद्वाणाणि एक्को वा दो वा तिण्णि वा उक्कस्सेण आवितयाए असंखेज्जदिभागो ॥ २७० ॥

निरन्तरस्थान-जीवप्रमाणानुगमसे जीवोंसे सहित स्थान एक, अथवा दो, अथवा तीन, इस प्रकार उत्कर्पसे वे आवलींक असंख्यातवें भाग तक होते हैं ॥ २७० ॥

सांतरद्वाण जीवपमाणाणुगमेण जीवेहि विरहिदाणि द्वाणाणि एक्को वा दो वा तिण्णि वा उक्कस्सेण असंखेज्जा लोगा ॥ २७१ ॥

सान्तरस्थान-जीवप्रमाणानुगमसे जीवोंसे रहित स्थान एक, अथवा दो, अथवा तीन, इस प्रकार उत्कर्षसे वे असंख्यात लोक प्रमाण होते हैं ॥ २७१ ॥

णाणाजीवकालपमाणाणुगमेण एकेकम्हि द्वाणम्मि णाणा जीवा केवचिरं कालादो होंदि ? ॥ २७२ ॥

नानाजीव-काळप्रमाणानुगमसे एक एक स्थानमें नाना जीवोंका कितना काळ है ? ॥ जहण्लेण एगसमञ्जो ॥ २७३ ॥

उनका जघन्य काल एक समय है ॥ २७३ ॥

उक्कस्रेण आवलियाए असंखेज्जदिभागो ॥ २७४ ॥

उत्कृष्ट काल उनका आवर्छाके असंख्यातवें भाग है ॥ २७४ ॥

वड्डियरूवणदाए तत्य इमाणि दुवे अणियोगदाराणि अणंतरोवणिधा परंपरो-विषया ॥ २७५ ॥

वृद्धिप्ररूपणा अधिकारमें ये दो अनुयोगद्वार हैं, अनन्तरोपनिधा और परम्परोपनिधा ॥

अणंतरोविषधाए जहण्णए अणुभागवंधज्झवसाणहाणे थोवा जीवा ॥ २०६ ॥ अनन्तरोपिनधासे जघन्य अनुभागवन्धाच्यवसानस्थानमें जीव सबसे स्तोक हैं ॥ २०६ ॥ विदिए अणुभागवंधज्झवसाणहाणे जीवा विसेसाहिया ॥ २७७ ॥ जीव द्वितीय अनुभागवन्धाच्यवसानस्थानमें उनसे विशेष अधिक हैं ॥ २०० ॥ तिदिए अणुभागवंधज्झवसाणहाणे जीवा विसेसाहिया ॥ २०८ ॥ जीव तृतीय अनुभागवन्धाच्यवसानस्थानमें उनसे विशेष अधिक हैं ॥ २०८ ॥ एवं विसेसाहिया विसेसाहिया जाव जवमज्झं ॥ २०९ ॥ इस प्रकार वे यवमध्य तक विशेष अधिक विशेष अधिक हैं ॥ २०९ ॥ तेणं परं विसेसहीणा ॥ २८० ॥ इसके आगे वे विशेष हीन हैं ॥ २८० ॥

एवं विसेसहीणा विसेसहीणा जाव उक्कस्सअणुभागबंधज्झवसाणद्वाणे ति ॥ इस प्रकार उत्कृष्ट अनुभागबन्धाध्यवसानस्थान तक उक्त जीव विशेषहीन हैं ॥२८१॥ परंपरीवणिधाए अणुभागबंधज्झवसाणद्वाणजीवेहिंती तत्ती असंखेज्जलीगं गंतूण दुगुणविद्दिदा ॥ २८२॥

परम्परोपनिधासे जघन्य अनुभागबन्धाध्यवसानस्थानके जो जीव हैं उनसे असंख्यात लोक मात्र जाकर वे दुगुणी वृद्धिको प्राप्त हुए हैं॥ २८२॥

एवं दुगुणविद्दिदा जाव जवमज्झं ॥ २८३ ॥
इस प्रकार यवमव्य तक वे दूनी दूनी वृद्धिको प्राप्त हुए हैं ॥ २८३ ॥
तेण परमसंखेज्जलोगं गंतूण दुगुणहीणा ॥ २८४ ॥
उससे आगे असंख्यात लोक जाकर वे दूनी हानिको प्राप्त हुए है ॥ २८४ ॥
एवं दुगुणहीणा जाव उक्किस्सिय अणुभागवंधज्झवसाणहाणे ति ॥ २८५ ॥
इस प्रकारसे वे उत्कृष्ट अनुभागबन्धाध्यवसानस्थानके प्राप्त होने तक दूनी हानिको प्राप्त हुए हैं ॥ २८५ ॥

एगजीवअणुभागवंथज्झवसाणदुगुणविङ्ट-हाणिट्टाणंतरमसंखेजजा लोगा ॥ २८६॥ एक जीवके अनुभागबन्धाध्यवसानस्थानों सम्बन्धी दुगुणवृद्धि-हानिस्थानान्तर असंख्यात लोक प्रमाण हैं ॥ २८६॥

णाणाजीवअणुभागबंधज्झवसाणदुगुणविड्डि-[हाणि] द्वाणंतराणि आवित्याए असंखेज्जदिभागो ॥ २८७ ॥ नाना जीवों सम्बन्धी अनुभागबन्धाध्यवसानस्थानों सम्बन्धी दुगुणवृद्धि-हानिस्थानान्तर आवलीके असंख्यातवें भाग प्रमाण हैं ॥ २८७ ॥

णाणाजीवअणुभागवंधज्झवसाणदुगुणविद्दि-हाणिद्वाणंतराणि थोवाणि ॥ २८८ ॥ नाना जीवों सम्बन्धी अनुभागबन्धाव्यवसान दुगुणवृद्धि हानिस्थानान्तर स्तोक हैं ॥२८८॥ एयजीवअणुभागवंधज्झवसाणदुगुणविद्दि-हाणिद्वाणंतरमसंखेज्जगुणं ॥ २८९ ॥ उनसे एक जीव सम्बन्धी अनुभागबन्धाध्यवसानदुगुणवृद्धि-हानिस्थानान्तर असंख्यात-गुणा है ॥ २८९ ॥

जवमज्झपरूवणाए द्वाणाणमसंखेजजिदमागे जवमज्झं ॥ २९० ॥ यवमध्यकी प्ररूपणा करनेपर स्थानोंके असंख्यातवें भागमें यवमध्य होता है ॥ २९० ॥ जवमज्झस्स हेट्टदो द्वाणाणि थोवाणि ॥ २९१ ॥ यवमध्यके नीचेके स्थान स्तोक हैं ॥ २९१ ॥

उत्ररिमसंखेज्जगुणाणि ॥ २९२ ॥ ऊपरके स्थान उनसे असंख्यातगुणे हैं ॥ २९२ ॥

फोसणपरूवणदाए तीदे काले एय जीवस्स उनकस्सए अणुभागवंधज्झवसाणहाणे फोसणकालो थोवो ॥ २९३ ॥

स्पर्शनप्ररूपणाकी अपेक्षा अतीत कालमें एक जीवके उत्कृष्ट अनुभागबन्धाध्यवसान-स्थानमें स्पर्शनका काल स्तोक है ॥ २९३॥

> जहण्णए अणुभागवंधज्झवसाणहाणे फोसणकालो असंखेज्जगुणो ॥ २९४ ॥ [४] उससे जधन्य अनुभागवन्धाध्यवसानस्थानोंमें स्पर्शनका काल असंख्यातगुणा है ॥२९४॥

कंदयस्य फोसणकालो तत्तियो चेव ॥ २९५ ॥

काण्डकका स्पर्शनकाल उतना ही है ॥ २९५ ॥

जवमञ्झफोसणकालो असंखेज्जगुणो ॥ २९६ ॥ [८]

उससे यवमध्यका स्पर्शनकाल असंख्यातगुणा है ॥ २९६ ॥

कंदयस्स उवरि फोसणकालो असंखेज्जगुणो ॥ २९७ ॥ [३।२]

उससे काण्डकके ऊपर वह स्पर्शनकाल असंख्यातगुणा है ॥ २९७ ॥

जवमज्झस्स उविर कंदयस्स हेट्टदो फोसणकालो असंखेज्जगुणो ॥२९८॥ [७१६।५] उससे यवमध्यके ऊपर और काण्डकके नीचे स्पर्शनका काल असंख्यातगुणा है ॥ २९८॥ [७।६।५]

कंदयस्स उवरि जवमज्झस्स हेट्टदो फोसणकालो तत्तियो चेव ॥२९९॥ [७।६।५]

काण्डकके ऊपर और यत्रमध्यके नीचे स्पर्शनकाल उतना ही है।।२९९॥ [७।६।५] जवमज्झस्स उवरिं फोसणकालो विसेसाहिओ [ श्रादाशाशाश ] ॥ ३०० ॥ उनसे यथमध्यके ऊपर स्पर्शनकाल विशेष अधिक है ॥ ३०० ॥ [ ७।६।५।४।३।२ ] कंदयस्स हेट्टदो फोसणकालो विमेसाहिओ [ ४।५।६।७।८।७।६।५ ] ।। ३०१ ॥ उससे काण्डकके नीचे स्पर्शनकाल विशेष अधिक है ॥३०१॥ [ ४।५।६।७।८।७।६।५ ] कंदयस्य उत्ररि फोसणकालो त्रिसेसाहिओ [५।६।७।८।७।६।५।४।३।२] ॥३०२॥ इससे काण्डकके ऊपर स्पर्शनकाल विशेष अधिक हैं [पा६।७।८।७।६।५।४।३।२ ]॥ सच्चेसु द्वाणेसु फोसणकालो विसेसाहिजो [४।५।६।७।८।७।६।५।४।३।२] ॥३०३॥ इससे सब स्थानोमें स्पर्शनकाल विशेष अधिक हैं [ ४।५।६।७।८।७।६।५।४।३।२ ] ॥ अप्पबहुए त्ति उक्कस्सए अणुभागवंधज्ज्ञवसाणद्वाणे जीवा थोवा ॥ ३०४ ॥ अस्पबहुत्वकी अपेक्षा उत्कृष्ट अनुभागबन्धाध्यवसानस्थानमें जीव स्तोक हैं ॥ ३०४॥ जहण्णए अणुभागर्वधज्झवसाणद्वाणे जीवा असंखेउजगुणा ॥ ३०५ ॥ उनसे जधन्य अनुभागवन्याध्यवसानस्थानमें जीव असंख्यातगुणे हैं।। २०५ ॥ कंदयस्स जीवा तत्तिया चेव ॥ ३०६ ॥ काण्डकके जीव उतने ही हैं ॥ ३०६ ॥ जनमज्झस्स जीना असंखेजजगुणा ॥ ३०७ ॥ उनसे यवमध्यके जीव असंख्यातगुणे हैं ॥ ३०७॥ कंदयस्स उवरिं जीवा असंखेज्जगुणा ॥ ३०८ ॥ उनसे काण्डकके ऊपर जीव असंख्यातगुणे हैं ॥ ३०८ ॥ जवमज्झस्स उवरिं कंदयस्स हेट्टिमदो जीवा असंखेजजगुणा ॥ ३०९ ॥ उनसे यवमध्यके ऊपर और काण्डकके नीचे जीव असंख्यातगुणे हैं ॥ ३०९ ॥ कंदयस्स उवरिं जवमज्झस्स हेट्रिमदो जीवा तत्तिया चेव ॥ ३१० ॥ काण्डकके ऊपर और यवमध्यके नीचे जीव उतने ही हैं ॥ ३१० ॥ जबमज्झस्स उवरिं जीवा विसेसाहिया ॥ ३११ ॥ उनसे यवमध्यके ऊपर जीव विशेष अधिक हैं ॥ ३११ ॥ कंदयस्स हेट्टदो जीवा विसेसाहिया ॥ ३१२ ॥ उनसे काण्डकके नीचे जीव विशेष अधिक हैं॥ ३१२॥

कंदयस्स उवरिं जीवा विसेसाहिया ॥ ३१३ ॥ उनसे काण्डकके ऊपर जीव विशेष अधिक हैं ॥ ३१३ ॥ सव्येसु हाणेसु जीवा विसेसाहिया ॥ ३१४ ॥ उनसे सब स्थानोमें जीव विशेष अधिक हैं ॥ ३२४ ॥

॥ तृतीय चूळिका समाप्त हुई ॥ ७ ॥

# ८. वेयणपचयविहाणं

### वेयणपचयविहाणे ति ॥ १ ॥

अब वेदनाप्रत्ययविधान अनियोगद्वार अधिकार प्राप्त है ॥ १ ॥

प्रत्ययसे अभिप्राय कारणका है। इस अनुयोगद्वारमें चूंकि ज्ञानावरणादि कर्मोंके कारण की प्ररूपणा की गई है, अतएव इस अनुयोगद्वारका नाम 'वेदन प्रत्यय विधान ' निर्दिष्ट किया गया है।

### णेगम-ववहार-संगहाणं णाणावरणीयवेयणा पाणादिवादपचए ॥ २ ॥

नैगम, व्यवहार और संप्रह् नयकी अपेक्षा ज्ञानावरणीयवेदना प्राणातिपात प्रत्ययसे होती है ॥ २ ॥

प्राणियोंके प्राणोंका जो विनाश किया जाता है उसका नाम प्राणातिपात है। साथ ही वह जिस मन वचन और कायके व्यापारादिसे किया जाता है उस व्यापारको भी प्राणातिपातके अन्तर्गत जानना चाहिये। इस प्राणातिपात प्रत्ययके द्वारा श्वानावरणकी वेदना होती है। पांच इन्द्रियां, मन, वचन, काय ये तीन बल तथा उच्छवास-निश्वास व आयु ये दस प्राण माने जातें हैं।

#### मुसावाद्यच्चए ॥ ३ ॥

मृषावाद (असत्य वचन ) प्रत्ययसे ज्ञानावरणीयवेदना होती है ॥ ३ ॥

#### अदत्तादाणपच्चए ॥ ४ ॥

अदत्तादान प्रत्ययसे ज्ञानावरणीयवेदना होती है ॥ ४ ॥

विना दी हुई वस्तुको ग्रहण और तद्विषयक परिणामको यहां अदत्तादान समझना चाहिये।

#### मेहणपञ्चए ॥ ५ ॥

मैथुन प्रत्ययसे ज्ञानावरणीयवेदना होती है ॥ ५ ॥

परिग्गहपञ्चए ॥ ६ ॥

क्षेत्रादि बाह्य वस्तुओं व उनके ग्रहणके कारणभूत आत्मपरिणाम स्वरूप परिग्रह प्रत्ययसे ज्ञानावरणीयवेदना होती है ॥ ६ ॥

### रादिभोयणपच्चए ॥ ७ ॥

रात्रि भोजन व तद्विषयक परिणामरूप प्रत्ययसे ज्ञानावरणीयवेदना होती है ॥ ७ ॥

# एवं कोह-माण-माथा-लोह-राग-दोस-मोह-पेम्मपच्चए ॥ ८॥

इसी प्रकार क्रोध, मान, माया, लोभ, राग, द्वेष, मोह और प्रेम प्रत्ययसे ज्ञानावरणीय-वेदना होती है ॥ ८ ॥

हृदय दाहादिका कारणभूत जो जीवका परिणाम होता है उसका नाम क्रोध है। ज्ञान व ऐश्वर्य आदिके निमित्तसे जो उद्धततारूप परिणाम उत्पन्न होता है उसे मान कहा जाता है। अपने अन्तःकरणके भावको आच्छादित करनेके लिये जो आचरण किया जाता है। उसे माया समझना चाहिये। बाह्य वस्तुओंके विषयमें जो ममन्त्र-बुद्धि हुआ करती है उसे लोभ कहते हैं। माया, लोभ, तीनों वेद, हास्य और रितः ये सब रागके अन्तर्गत तथा क्रोध, मान, अरित, शोक, जुगुप्सा और भयः ये सब द्वेषके अन्तर्गत माने गये हैं। क्रोधादि चार कषायों, हास्यादि नौ नोकषायों और मिध्यात्वके समूहको मोह जानना चाहिये। प्रीतिरूप परिणामका नाम प्रेम है। इन पृथक् पृथक् कारणोंके द्वारा ज्ञानावरणीयवेदना उत्पन्न होती है। यद्यपि उपर्युक्त प्रत्यय परस्पर एक दूसरेमें प्रविष्ट हैं, फिर भी उनमें कथंचित् भेद भी जानना चाहिये।

#### णिदाणपच्चए ॥ ९ ॥

निदान प्रत्ययसे ज्ञानावरणीय वेदना होती है ॥ ५ ॥

चक्रवर्ती, बलदेव, नारायण और प्रति नारायण आदि पदोंका जो परभवमें अभिलाषा की जाती है उसे निदान कहा जाता है।

## अब्भक्खाण-कलह-पेसुण्ण-अरइ-उवहि-णियदि-माण-माय-मोस-मिच्छणाण-मिच्छ-दंसण-पओअपच्चए ॥ १० ॥

अभ्याख्यान, कलह, पैशून्य, रति, अरति, उपि, निकृत्ति, मान, मेय, मोष, मिण्याज्ञान, मिण्यादर्शन और प्रयोग; इन प्रत्ययोंसे ज्ञानावरणीयवेदना होती है।

कषायके वशीभूत होकर जो दोष दूसरेमें नहीं है उनको प्रगट करना, इसका नाम अभ्याख्यान है। कषायके वश तलवार, लाठी, अथवा वचन आदिके द्वारा दूसरेको कष्ट पहुचाना, इसका नाम कलह है। क्रोधादिके वश होकर दूसरेके दोषोकों प्रगट करना पैशून्य कहलाता है। पुत्र व कलत्र आदिमें अनुराग रखना रित और इससे विपरीत अरित कही जाती है। जो बाह्य पदार्थ क्रोधादि कषायको उत्पन्न करनेवाले होते हैं उनका नाम उपिध है। निकृतिसे अभिप्राय छल-कपटका है। मान शब्दसे यहां मापने व तोलनेके उपकरणों (प्रस्थ, एवं सेर व आध सेर आदि) को प्रहण

किया गया है। इनके हीन वा अधिक रखनेसे ज्ञानावरणीयका बन्ध होता है। माय राष्ट्रसे यहां मेय को प्रहण करना चाहिये। कारण यह कि प्राकृतमें 'ए ए छच्च समाणा' इत्यादि सूत्रके द्वारा एकारके स्थानमें आकार आदेश हो जाता है। मेयसे अभिप्राय मापने व तोळनेके योग्य जो और गेहूं आदि पदार्थोंका है। ये चूंकि मापने व तोळनेकाळेके असद् व्यवहारके कारण होते हैं, अतः इनको भी ज्ञानावरण कर्मके बन्धका निमित्त माना गया है। मोण शब्दसे यहां चोरीको प्रहण किया है सांख्य, एवं मिमांसक आदि अन्य दर्शनोंकी रुचिसे सम्बद्ध ज्ञानका नाम मिथ्याज्ञान है। मिथ्यात्व और सम्यग्निथ्यात्वका नाम मिथ्यादर्शन है। मन, वचन और काय इन योगोंकी प्रवृत्तिका नाम प्रयोग है। इन सब कारणोंसे ज्ञानावरणीयकी वेदना होती है। तत्त्वार्थ सूत्रमें (८-१) मिथ्यात्व, अविरति, प्रमाद, कषाय और योग इनको सामान्य रूपसे बन्धका कारण कहा गया है। उससे यहां कुछ विरोध नहीं समझना चाहिये। कारण यह कि यहां क्रोध, मान, माया, लोभ, राग, दोष, मोह, प्रेम, निदान, अभ्याख्यान, कळह, पैश्च्या, रित, अरित, उपि, निकृति, मान, मेय और मोष; ये सब कषायके अन्तर्गत हैं। मिथ्याज्ञान और मिथ्यादर्शनको मिथ्यात्वके अन्तर्गत तथा प्रयोग प्रत्यको योगके अन्तर्गत समझना चाहिये।

### एवं सत्तर्णं कम्माणं ॥ ११ ॥

इसी प्रकार शेष सात कर्मोंकी वेदनाके प्रत्ययोंकी प्ररूपणा करनी चाहिये ॥ ११ ॥ उज्जुसुद्स्स णाणावरणीयवेयणा जोगपच्चए पयडि-पदेसग्गं ॥ १२ ॥

ऋजुसूत्र नयकी अपेक्षा ज्ञानावरणीयकी वेदना योगप्रत्ययसे प्रकृति व प्रदेशाग्र (प्रदेश समूह) रूप होती है ॥ १२ ॥

### कसायपच्चए द्विदि-अणुभागवेयणा ॥ १३ ॥

उक्त ऋजुसूत्र नयकी अपेक्षा कषाय प्रत्ययके द्वारा ज्ञानावरणकी स्थितिवेदना और अनुभाग वेदना होती है ॥ १३ ॥

#### एवं सत्तरणं कम्माणं ॥ १४ ॥

जिस प्रकार ऋजुसूत्र नयकी अपेक्षा ज्ञानावरणीयके प्रत्ययोंकी प्ररूपणा की गई है उसी प्रकार उक्त नयकी अपेक्षा शेष सात कर्मोंके प्रत्ययोंकी भी प्ररूपणा करनी चाहिये ॥ १४॥

### सद्ष्यस्स अवत्तव्वं ॥ १५ ॥

शब्दनयकी अपेक्षा ज्ञानावरणीयवेदना अवक्तव्य है ॥ १५ ॥

रान्दनयमें समास आदिकी सम्भावना न होनेसे योग-प्रत्ययके द्वारा ज्ञानावरणीयकी प्रकृति व प्रदेशरूप वेदना तथा कथाय-प्रत्ययसे उसकी स्थिति व अनुभाग रूप वेदना होती है, इस प्रकार उक्त नयकी अपेक्षासे कहना शक्य नहीं है। अतएव शब्दनयकी अपेक्षा उसे यहां अवक्तव्य कहा गया है।

#### एवं सत्तर्णं कम्माणं ॥ १६ ॥

इसी प्रकार शब्दनयकी अपेक्षा शेष सात कमोंकी वेदना विषयमें भी प्ररूपणा करनी चाहिये॥ १६॥

॥ वेदना-प्रत्यय-विधान समाप्त हुआ ॥ ८ ॥

# ९. वेयणसामित्तविहाणं

वेयणसामित्तविहाणे ति ॥ १ ॥

अब वेदनास्वामित्त्वविधान प्रकृत है ॥ १ ॥

णेगम-ववहाराणं णाणावरणीयवेयणा सिया जीवस्स वा ॥ २ ॥

नैगम और व्यवहार नयकी अपेक्षा ज्ञानावरणीयकी वेदना कथंचित् जीवके होती है ॥

सिया णोजीवस्स वा ॥ ३ ॥

कथंचित् वह नोजीवके होती है ॥ ३ ॥

अनन्तानन्त विस्नासोपचयोंके साथ उपचयको प्राप्त होनेवाले पुद्गलस्कन्धका नाम नोजीव है, क्यों कि, उसमें ज्ञान-दर्शनका अभाव भी है। उससे पृथाभूत न होनेके कारण उससे सम्बद्ध जीवको भी यहां नोजीव पदसे प्रहण किया गया है।

सिया जीवाणं वा ॥ ४ ॥

उक्त वेदना कथंचित् बहुत जीवोंके होती है ॥ ४ ॥

सिया णोजीवाणं वा ॥ ५ ॥

क्यंचित् वह बहुत नोजीवोंके होती है ॥ ५ ॥

सिया जीवस्स च णोजीवस्स च ॥ ६ ॥

वह कथंचित् एक जीव और एक नोजीव इन दोनोंके होती है ॥ ६ ॥

सिया जीवस्स च णोजीवाणं च ॥ ७ ॥

वह कथंचित् एक जीवके और बहुत नोजीवोंके होती हैं ॥ ७ ॥

सिया जीवाणं च फोजीवस्स च ॥ ८ ॥

वह कथंचित बहुत जीवोंके और एक नोजीवके होती है ॥ ८॥

सिया जीवाणं च णोजीवाणं च ॥ ९ ॥ कथंचित् वह बहुत जीवों और बहुत नोजीवोंके होती है ॥ ९ ॥ एवं सत्तरणं कम्माणं ॥ १० ॥

इसी प्रकार नेगम और व्यवहार नयकी अपेक्षा रोष सात कर्मोंकी वेदनाके सम्बंधमें भी जानना चाहिये॥ १०॥

संगहणयस्स णाणावरणीयवेयणा जीवस्स वा ॥ ११ ॥
गुद्ध संग्रह नयकी अपेक्षा ज्ञानावरणीयकी वेदना एक जीवके होती हैं ॥ ११ ॥
जीवाणं वा ॥ १२ ॥
अञ्जद्ध संग्रह नयकी अपेक्षा वह बहुत जीवोंके होती हैं ॥ १२ ॥
एवं सत्तरणं कम्माणं ॥ १३ ॥

इसी प्रकार शुद्ध और अशुद्ध संप्रह नयकी अपेक्षा शेष सात कर्मोंकी वेदनाके विषयमें भी जानना चाहिये॥ १३॥

सद्दुजुसुदाणं णाणावरणीयवेयणा जीवस्स ॥ १४ ॥

शब्द और ऋजुसूत्र नयकी अपेक्षा ज्ञानावरणीयकी वेदना एक जीवके होती है ॥ १४॥ एवं सत्तरणं कम्माणं ॥ १५॥

इसी प्रकार इन दोनों नयोंकी अपेक्षा शेष सात कमोंकी वेदनाके स्वामित्त्वको समझना चाहिये ॥ १५ ॥

॥ वेदनस्वामित्त्व विधान समाप्त हुआ ॥ ९ ॥

# १०. वेयणवेयणविहाणं

### वेयणवेयणविहाणे त्ति ॥ १ ॥

अब वेदनवेदनविधान अनुयोगद्वार अधिकारप्राप्त है ॥ १ ॥

'वेद्यते इति वेदना' अर्थात् जिसका वेदन होता है वह वेदना है, इस निरुक्तिके अनुसार यहां प्रथम वेदना पदसे आठ प्रकारके कर्म पुद्गलस्कन्धकी विवक्षा है तथा द्वितीय वेदना शब्दका अर्थ 'वेदनं वेदना' इस निरुक्तिके अनुसार है। इस प्रकार आठ प्रकारके कर्म पुद्गल-स्कन्धोंका जो अनुभवन होता है उसका विधान (प्रक्रपणा) करनेके कारण इस अनुयोगद्वारका वेदन-वेदन-विधान यह सार्थक नाम है।

### सच्चं पि कम्मं पयिं ति कट्डु गेगमणयस्स ॥ २ ॥

नैगम नयकी अपेक्षा सभी कर्मको प्रकृति मानकर यह प्ररूपणा की जा रही है ॥ २ ॥ जो पर्याय भविष्यमें उत्पन्न होनेवाली है उसका वर्तमानमें संकल्प करके प्रहण करनेका नाम नैगम नय है । जो अज्ञानादिको उत्पन्न करती है वह प्रकृति कहलाती है । उक्त नैगम नयकी अपेक्षा बद्ध, उदीर्ण और उपशान्त स्वरूपसे स्थित सभी कर्म प्रकृतिरूप है । जो पुद्गलस्कन्ध फलदान स्वरूपसे परिणत है वह उदीर्ण कहलाता है । मिथ्यात्व और अविरति आदि परिणामोंके द्वारा जो पुद्गलस्कन्ध कर्मरूपताको प्राप्त हो रहा है वह बध्यमान कहा जाता है । तथा जो पुद्गलस्कन्ध उक्त दोनों अवस्थाओंसे भिन्न है वह उपशान्त कहा जाता है ।

# णाणावरणीयवेयणा सिया बज्झमाणिया वेयणा ॥ ३ ॥

ज्ञानावरणीयवेदना कथंचित् बध्यमान वेदना है ॥ ३ ॥

कोई भी कर्म बन्धकालमें अपना फल नहीं दिया करता है, इसलिये इस अपेक्षासे यद्यपि बध्यमान कर्मको वेदना नहीं कहा जा सकता है; फिर भी चूंकि वह उत्तर कालमें फल देनेवाला है, अतएव यहां ज्ञानावरणीयकी वेदनाको बध्यमान वेदना कहा गया हैं।

सिया उदिण्णा वेयणा ॥ ४ ॥

ज्ञानावरणीयकी वेदना कथंचित् उदीर्ण वेदना है ॥ ४ ॥

सिया उवसंता वेदणा ॥ ५ ॥

ज्ञानावरणीयवेदना कथंचित् उपशान्त वेदना है ॥ ५ ॥

मिया बज्जमाणियाओं वेयणाओं ॥ ६ ॥

ज्ञानावरणीयकी वेदनायें कथंचित् बध्यमान वेदनायें हैं ॥ ६ ॥

सिया उदिण्णाओ वेयणाओ ॥ ७ ॥

ज्ञानावरणीयकी वेदनायें कथंचित् उदीर्ण वेदनायें हैं ॥ ७ ॥

सिया उबसंताओं नेयणाओं ॥ ८ ॥

कथंचित् उपशान्त वेदनायें हैं ॥ ८ ॥

मिया बज्झमाणिया च उदिण्णा च ॥ ९ ॥

वह क्षयंचित् बध्यमान और उदीर्ण वेदना है ॥ ९. ॥

सिया बज्झमाणियाओ च उदिण्णाओ च ॥ १०॥

वह कथंचित बय्यमान एक वेदना और उदीर्ण अनेक वेदनास्वरूप है ॥ १० ॥

सिया बज्झमाणियाओं च उदिण्णा च ॥ ११ ॥

वह कथंचित् बध्यमान अनेक वेदनवेदनाओं रूप और उदीर्ण एक वेदना है ॥ ११ ॥

सिया बज्झमाणियाओ च उदिण्णाओ च ॥ १२ ॥ वह कथंचित् बध्यमान और उदीर्ण अनेक वेदनाओं रूप है ॥ १२ ॥ सिया बज्झमाणिया च उवसंता च ॥ १३ ॥ वह कथंचित् बध्यमान और उपशान्त वेदना है ॥ १३ ॥ मिया बन्झमाणिया च उवसंताओ च ॥ १४ ॥ वह कथंचित् बध्यमान एक और उपशान्त अनेक वेदनाओं रूप है ॥ १४ ॥ सिया बज्झमाणियाओ च उबसंता च ॥ १५ ॥ वह कथंचित् बध्यमान अनेक और उपशान्त एक वेदना है ॥ १५ ॥ मिया बज्झमाणियाओं च उबसंताओं च ॥ १६ ॥ वह कथंचित् बध्यमान अनेक और उपशान्त अनेक वेदनाओंरूप है ॥ १६ ॥ सिया उदिण्णा च उबसंता च ॥ १७॥ वह कथंचित् उदीर्ण और उपशान्त वेदना हैं ॥ १७ ॥ सिया उदिण्णा च उवसंताओ च ॥ १८ ॥ वह कथंचित् उदीर्ण एक और उपशान्त अनेक वेदनाओंरूप है ॥ १८ ॥ सिया उदिण्णाओं च उवसंता च ॥ १९ ॥ वह कथंचित् उदीर्ण अनेक और उपशान्त एक वेदना है ॥ १९ ॥ सिया उदिण्णाओं च उबसंताओं च ॥ २० ॥ वह कथंचित् उदीर्ण अनेक और उपशान्त अनेक वेदनाओंरूप हैं ॥ २०॥ सिया बज्झमाणिया च उदिण्णा च उवसंता च ॥ २१ ॥ वह कथंचित बध्यमान, उदीर्ण और उपशान्त वेदना है ॥ २१ ॥ सिया बज्झमाणिया च उदिण्णा च उवसंताओ च ॥ २२ ॥ वह कथंचित् बय्यमान व उदीर्ण एक तथा उपशान्त अनेक वेदनाओं रूप है ॥ २२ ॥ सिया बज्झमाणिया च उदिण्णाओं च उवसंता च ॥ २३ ॥ वह कथंचित् बध्यमान एक, उदीर्ण अनेक और उपशान्त एक वेदना है ॥ २३ ॥ सिया बज्झमाणिया च उदिण्णाओ च उबसंताओ च ॥ २४ ॥ वह कथंचित् बध्यमान एक तथा उदीर्ण और उपशान्त अनेक वेदनाओं रूप है ॥२४॥ मिया बज्जमाणियाओं च उदिण्णा च उवसंता च ॥ २५ ॥ वह कथंचित् बय्यमान अनेक तथा उदीर्ण और उपशान्त एक वेदना है ॥ २५ ॥

सिया बज्झमाणियाओं च उदिण्णा च उवसंताओं च ॥ २६ ॥ वह कथंचित् बध्यमान अनेक, उदीर्ण एक और उपशान्त अनेक वेदनाओं रूप है ॥२६॥ सिया बज्झमाणियाओं च उदिण्णाओं च उवसंता च ॥ २७ ॥ वह कथंचित् बध्यमान व उदीर्ण अनेक तथा उपशान्त एक वेदना है ॥ २७ ॥ सिया बज्झमाणियाओ च उदिण्णाओ च उवसंताओ च ॥ २८ ॥ वह कथंचित् बय्यमान, अनेक उदीर्ण और उपशान्त अनेक वेदनाओं रूप है ॥ २८॥ एवं सत्तण्णं कम्माणं ॥ २९ ॥ इसी प्रकार नैगम नयकी शेष सात कर्मोंके वेदनावेदनविधानकी प्ररूपणा करनी चाहिये ॥ ववहारणयस्स णाणावरणीयवेयणा सिया बज्झमाणियावेयणा ॥ ३० ॥ व्यवहार नयकी अपेक्षा ज्ञानावरणीयकी वेदना कथंचित् बध्यमान वेदना है ॥ ३० ॥ सिया उदिण्णा वेयणा ॥ ३१ ॥ बह कथंचित् उदीर्ण वेदना है ॥ ३१ ॥ सिया उबसंता वेयणा ॥ ३२ ॥ वह कथंचित् उपशान्त वेदना है ॥ ३२ ॥ सिया उदिण्णाओं वेयणाओं ।। ३३ ।। क्यंचित् उदीर्ण वेदनायें हैं ॥ ३३ ॥ सिया उनसंताओ नेयणाओ ॥ ३४ ॥ क्यंचित् उपशान्त वेदनायें हैं ॥ ३४ ॥ सिया बज्झमाणिया उदिण्णा च ॥ ३५ ॥ कथंचित् बध्यमान और उदीर्ण वेदना है ॥ ३५ ॥ सिया बज्झमाणिया च उदिण्णाओ च ॥ ३६ ॥ कथंचित् बध्यमान एक और उदीर्ण अनेक वेदनाये हैं ॥ ३६ ॥ सिया बज्झसाणिया च उवसंता च ॥ ३७ ॥ कथंचित् बध्यमान और उपशान्त वेदना है ॥ ३७ ॥ सिया बज्झमाणिया च उवसंताओ च ॥ ३८ ॥ कथंचित् बध्यमान एक और उपशान्त अनेक वेदनायें हैं ॥ ३८ ॥ सिया उदीण्णा च उवसंता च ॥ ३९ ॥ कथंचित् उदीर्ण और उपशान्त वेदना है ॥ ३९ ॥

सिया उदिण्णा च उवसंताओ च ॥ ४० ॥
क्यंचित् उदीर्ण एक और उपशान्त अनेक वेदनायें हैं ॥ ४० ॥
सिया उदिण्णाओ च उवसंता च ॥ ४१ ॥
क्यंचित् उदीर्ण अनेक और उपशान्त एक वेदनायें ॥ ४१ ॥
सिया उदिण्णाओ च उवसंताओ च ॥ ४२ ॥
क्यंचित् उदीर्ण और उपशान्त अनेक वेदनायें हैं ॥ ४२ ॥
क्यंचित् उदीर्ण और उपशान्त अनेक वेदनायें हैं ॥ ४२ ॥
सिया बज्झमाणिया च उदिण्णा च उवसंता च ॥ ४३ ॥
क्यंचित् बध्यमान, उदीर्ण और उपशान्त वेदना है ॥ ४३ ॥
सिया बज्झमाणिया च उदिण्णा च उवसंताओ च ॥ ४४ ॥
क्यंचित् बध्यमान व उदीर्ण एक तथा उपशान्त अनेक वेदनायें हैं ॥ ४४ ॥
सिया बज्झमाणिया च उदिण्णाओ च उवसंता च ॥ ४५ ॥
क्यंचित् बध्यमान एक, उदीर्ण अनेक, और उपशान्त एक वेदना है ॥ ४५ ॥
सिया बज्झमाणिया च उदिण्णाओ च उवसंताओ च ॥ ४६ ॥
क्यंचित् बध्यमान एक तथा उदीर्ण और उपशान्त अनेक वेदनायें हैं ॥ ४६ ॥
क्यंचित् बध्यमान एक तथा उदीर्ण और उपशान्त अनेक वेदनायें हैं ॥ ४६ ॥
क्यंचित् बध्यमान एक तथा उदीर्ण और उपशान्त अनेक वेदनायें हैं ॥ ४६ ॥

इसी प्रकार व्यवहार नयकी अपेक्षा शेष सात कमोंके वेदनाविधानकी भी प्ररूपणा करनी चाहिये॥ ४७॥

संगहणयस्स णाणात्ररणीयवेयणा सिया बज्झमाणिया वेयणा ॥ ४८ ॥ संग्रहनयकी अपेक्षा ज्ञानावरणीयकी वेदना कथंचित् बध्यमान वेदना है ॥ ४८ ॥ सिया उदिण्णा वेयणा ॥ ४९ ॥ कथंचित् उदीर्ण वेदना है ॥ ४९ ॥ सिया उवसंता वेयणा ॥ ५० ॥ सिया उवसंता वेयणा ॥ ५० ॥ कथंचित् उपशान्त वेदना है ॥ ५० ॥ सिया बज्झमाणिया च उदिण्णा च ॥ ५१ ॥ कथंचित् बध्यमान और उदीर्ण वेदना है ॥ ५१ ॥ सिया बज्झमाणिया च उवसंता च ॥ ५२ ॥ सिया बज्झमाणिया च उवसंता च ॥ ५२ ॥ कथंचित् बध्यमान और उपशान्त वेदना है ॥ ५२ ॥

सिया उदिण्णा च उवसंता च ॥ ५३ ॥
कथंचित् उदीर्ण और उपशान्त वेदना है ॥ ५३ ॥
सिया बज्झमाणिया च उदिण्णा च उवसंता च ॥ ५४ ॥
कथंचित् बध्यमान, उदीर्ण और उपशान्त वेदना है ॥ ५४ ॥
एवं सत्तण्णं कम्माणं ॥ ५५ ॥

इसी प्रकार संप्रहृनयकी अपेक्षासे शेष सात कमोंके सम्बन्धमें भी प्ररूपणा करनी चाहिये॥ ५५॥

उज्रसुदस्स णाणावरणीयवेयणा उदिण्णफलपत्तविवागावेयणा ।। ५६ ॥ ऋजुसूत्र नयकी अपेक्षा ज्ञानावरणीय कर्मकी वेदना उदीर्णके फळको प्राप्तविपाकवाली वेदना है ॥ ५६ ॥

ऋजुसूत्रनयका विषय वर्तमान पर्याय है। अतएव उसकी अपेक्षा जो कर्मबन्ध जिस समयमें अज्ञानको उत्पन्न करता है उसी समयमें ज्ञानावरणीयकी वेदना होती है। इसके अनन्तर समयमें ज्ञानावरणीयवेदना सम्भव नहीं है, क्यों कि, उस समय ज्ञानावरणऋपसे परिणत पुद्गल-स्कन्धकी कर्म पर्याय नष्ट हो जाती है। इसी प्रकार अज्ञान उत्पन्न करनेके पूर्व समयमें भी उक्त ज्ञानावरणीयवेदना सम्भव नहीं है, कमोंकि उस समय उसके अज्ञानके उत्पादनऋप शक्ति नहीं है।

एवं सत्तण्णं कम्माणं ॥ ५७ ॥ इसी प्रकार ऋजुसूत्रनयकी अपेक्षा शेष सात कमोंके सम्बधमें भी प्रक्रपणा करनी चाहिये ॥ सहणयस्स अवत्तव्यं ॥ ५८ ॥ शब्दनयकी अपेक्षा ज्ञानावरणीयवेदना अवक्तव्य है ॥ ५८ ॥

॥ वेदनवेदनविधान अनुयोगद्वार समाप्त हुआ ॥ १० ॥

# ११. वेयणगदिविहाणं

वेयणगदिविहाणे ति ॥ १ ॥
'वेदनागतिविधान' अनुयोगद्वार अधिकारप्राप्त है ॥ १ ॥
णेगम-ववहार-संगहाणं णाणावरणीयवेयणा सिया अवद्विदा ॥ २ ॥
नैगम, व्यवहार और संग्रह नयकी अपेक्षा ज्ञानावरणीयकी वेदना क्यंचित् अवस्थित है ॥

अभिप्राय यह है कि राग-द्वेष, भय व वेदना आदिके कारण जीवप्रदेशोंके चंचल होनेपर उनमें समवायको प्राप्त कर्मप्रदेश भी चूंकि चंचलताको प्राप्त होते हैं, कारण यहां उक्त नयोंकी अपेक्षा ज्ञानावरणीयकी वेदना कथंचित् अस्थित कही गई है।

### सिया द्विदाद्विदा ॥ ३ ॥

उक्त वेदना कथंचित् स्थित-अस्थित है ॥ ३ ॥

जो छद्मस्य जीव न्याधि व वेदनाके उपस्थित होनेपर भी उनसे संक्षेशको नहीं प्राप्त होते हैं उनके कितने ही जीवप्रदेशोंमें चंचलता नहीं होती है, इसीलिये उनमें समवायको प्राप्त कर्मप्रदेश भी चंचलतासे रहित (स्थित) होते हैं। तथा वहींपर चूंकि कुछ जीवप्रदेशोंमें चंचलता भी पायी जाती है, अत एव उनमें समवेत कर्मप्रदेश भी चंचलता (अस्थितता) को प्राप्त होते हैं। इसी अपेक्षासे यहां ज्ञानावरणीयकी वेदना कथंचित् स्थित-अस्थित कही गई है।

### एवं दंसणावरणीय-मोहणीय-अंतराइयाणं ॥ ४ ॥

इसी प्रकार दर्शनावरणीय, मोहनीय और अन्तराय कर्मोंके विषयमें जानना चाहिये ॥४॥ वैयणीयवेयणा सिया द्विदा ॥ ५ ॥

वेदनीय कर्मकी वेदना कथंचित् स्थित है ॥ ५ ॥

चूंकि योगसे रहित हुए अयोगकेवलीके जीवप्रदेशोंमें चंचलता नहीं पायी जाती है, अत एव उनमें समवेत कर्मप्रदेश भी चंचलतासे रहित होते हैं। इसी अपेक्षासे यहां वेदनीयकी वेदना कथंचित् स्थित कही गई है।

### सिया अद्विदा ॥ ६ ॥

कथंचित् वह अस्थित है।। ६॥

### सिया द्विदाद्विदा ॥ ७ ॥

कथंचित् वह स्थित-अस्थित है ॥ ७ ॥

#### एवमाउव-णामा-गोदाणं ॥ ८ ॥

इसी प्रकार आयु, नाम और गोत्र कर्मोंकी वेदनाके सम्बन्धमें जानना चाहिये ॥ ८ ॥ उज्रसुदस्स णाणावरणीयवेयणा सिया द्विदा ॥ ९ ॥

ऋजुसूत्र नयकी अपेक्षा ज्ञानावरणीयकी वेदना कथंचित् स्थित है ॥ ९ ॥

#### सिया अद्भिदा ॥ १० ॥

कथंचित् वह अस्थित है ॥ १० ॥

### एवं सत्तरणं कम्माणं ॥ ११ ॥

इसी प्रकार ऋजुसूत्र नयकी अपेक्षा सात कर्मों के विषयमें जानना चाहिये ॥ ११ ॥

### सद्गयस्स अवत्तव्वं ॥ १२ ॥ शब्द नयकी अपेक्षा वह अवक्तव्य है ॥ १२ ॥

॥ इस प्रकार वेदनागतिविधान अनुयोगद्वार समाप्त हुआ ॥ ११ ॥

# १२. वेयणअणंतरविहाणं

### वेयणअणंतरविहाणे त्ति ॥ १ ॥

वेदना-अनन्तरविधान अनुयोगद्वार अधिकार प्राप्त है ॥ १ ॥

णेगम-ववहाराणं णाणावरणीयवेयणा अणंतरबंधा ॥ २ ॥ परंपरबंधा ॥ ३ ॥ तदुभयबंधा ॥ ४ ॥

नैगम और व्यवहार नयकी अपेक्षा ज्ञानात्ररणीयवेदना अनन्तरबन्ध है ॥ २ ॥ वह परम्पराबन्ध भी है ॥ ३ ॥ तथा वह तदुभयबन्ध भी है ॥ ४ ॥

कार्मणवर्गणा स्वरूपसे स्थित पुद्गलस्कन्ध मिथ्यादर्शनादि कारणोंके द्वारा जब कर्म पर्यापको प्राप्त होते हैं तब उनका बन्ध उक्त पर्यापसे परिणत होनेके प्रथम समयमें अनन्तरबन्ध कहा जाता है। वे चूंकि कार्मण वर्गणारूप पर्यापके छोड़नेके अनन्तर समयमें ही कर्म पर्यापसे परिणत होते हैं इसीलिये उनके बन्धको अनन्तरबन्धता कही गई है। बन्धके द्वितीय समयसे लेकर कर्म-पुद्गलस्कन्ध और जीवप्रदेशोंका जो बन्ध होता है वह परम्पराबन्ध कहलाता है। चूंकि उन कर्म-पुद्गलोंका बन्ध प्रथम समयमें होता है तथा उन्हींका वह बन्ध द्वितीय और तृतीय आदि समयोंमें भी निरन्तर होता है, इसी लिये उस बन्धको परम्पराबन्ध कहा जाता है। तथा जीव द्वारा चूंकि उन दोनोंमें एकता पायी जाती है, इसीलिये उनके बन्धको तदुभयबन्धता भी कही जाती है।

#### एवं सत्तरणं कम्माणं ॥ ५ ॥

इसी प्रकार नैगम और व्यवहार नयकी अपेक्षा शेष सात कर्मोंके विषयमें भी जानना चाहिये॥ ५॥

### संगहणयस्स णाणावरणीयवेयणा अणंतरबंधा ॥ ६ ॥ परंपरबंधा ॥ ७ ॥

संप्रहनयकी अपेक्षा ज्ञानावरणीयवेदना अनन्तरबन्ध है। ६॥ तथा वह परम्पराबन्ध भी है॥ ७॥

#### एवं सत्तरणं कम्माणं ॥ ८ ॥

इसी प्रकार संप्रहनयकी अपेक्षा रोष सात कर्मोंके विषयमें भी प्ररूपणा करनी चाहिये॥

उज्जसुदस्स णाणावरणीयवेयणा परंपरबंधा ॥ ९ ॥

ऋजुसूत्र नयकी अपेक्षा ज्ञानावरणीयवेदना परम्पराबन्ध है ॥ ९ ॥

एवं सत्तरणं कम्माणं ॥ १० ॥

इसी प्रकार ऋजुसूत्र नयकी अपेक्षा शेष सात कर्मोंके सम्बन्धमें भी प्ररूपणा करनी चाहिये॥ १०॥

सद्दणयस्स अवत्तव्यं ॥ ११ ॥

शब्दनयकी अपेक्षा वह अवक्तव्य है ॥ ११ ॥

॥ इस प्रकार वेदना अनन्तरविधान अनुयोगाद्वार समाप्त हुआ ॥ १२ ॥

# १३. वेयणसण्णियासविहाणं

वेयणसण्णियासविहाणे ति ॥ १ ॥

अब वेदनासंनिकर्षविधान अनुयोगद्वार अधिकारप्राप्त है ॥ १ ॥

जो सो वेयणसिष्णियासो सो दुविहो सत्थाणवेयणसिष्णियासो चेव परत्थाणवेयण-सिष्णियासो चेव ॥ २ ॥

जो वह वेदनासंनिकर्ष है वह दो प्रकारका है— स्वस्थानवेदनासंनिकर्ष और परस्थान-वेदनासंनिकर्ष ॥ २ ॥

'संणियास' शब्दका अर्थ संनिक्ष [संयोग] और संनिकाश [समानता] भी होता है। जघन्य और उत्कृष्ट इन दो भेदोंमें विभक्त द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव पदोमेंसे किसी एक पदकी विवक्षा करनेपर शेष तीन पद क्या उत्कृष्ट होते हैं, अनुत्कृष्ट होते हैं, जघन्य होते हैं, और या अजधन्य होते हैं; इस प्रकारकी परीक्षाका नाम संनिक्ष [या संनिकाश] है। वह स्वस्थान और परस्थानके भेदसे दो प्रकारका है। उनमें किसी एक ही कर्मकी विवक्षा करके उक्त पदोंकी जो परीक्षा की जाती है उसका नाम स्वस्थान संनिक्ष है। आठों कर्मोंके विषयमें उक्त पदोंकी परीक्षा करना, यह परस्थान संनिक्ष कहा जाता है। इस अनुयोगद्वारमें प्रथमतः ज्ञानावरणादि आठ कर्मोंमेंसे एक एककी विवक्षा करके उक्त पदोंकी प्ररूपणा की गई है। तत्पश्चात् परस्थानसंनिक्षकी प्ररूपणामें आठों कर्मोंके विषयमें सामान्यरूपसे उक्त पदोंकी प्ररक्षा की गई है।

जो सो सत्थाणवेयणसण्णियासो सो दुविहो- जहण्णओ सत्थाणवेयणसण्णियासो चेव उक्कस्सओ सत्थाणवेयणसण्णियासो चेव ॥ ३ ॥ जो वह स्वस्थानवेदनासंनिकर्ष है वह दो प्रकारका है— जघन्य स्वस्थानवेदनासंनिकर्ष और उत्कृष्ट स्वस्थानवेदनासंनिकर्ष ॥ ३॥

### जो सो जहण्णओ सत्थाणवेयणसण्णियासो सो थप्पो ॥ ४ ॥

जो वह जघन्य स्वस्थानवेदनासंनिकर्ष है उसकी प्ररूपणा इस समय स्थगित की जाती है ॥ ४ ॥

जो सो उक्कस्सओ सत्थाणवेयणसण्णियासो सो चउव्विहोदव्वदो खेत्तदो कालदो भावदो चेदि ॥ ५ ॥

जो वह उत्कृष्ट स्वस्थानवेदनासंनिकर्ष है वह चार प्रकारका है— द्रव्यसे, क्षेत्रसे, काळसे और भावसे ॥ ५ ॥

जस्स णाणावरणीयवेयणा दव्वदो उक्कस्सा तस्स खेत्तदो किम्रुक्कस्सा अणुक्कस्सा ? ॥ ६ ॥

जिस जीवके ज्ञानावरणीयवेदना द्रव्यकी अपेक्षा उत्कृष्ट होती है उसके वह क्षेत्रकी अपेक्षा क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट ? ॥ ६ ॥

णियमा अणुक्कस्सा असंखेज्जगुणहीका ॥ ७ ॥

वह नियमसे अनुत्कृष्ट होती हुई असंख्यातगुणी हीन होती है ॥ ७ ॥

तस्स कालदो किम्रुक्कस्सा अणुक्कस्सा ? ॥ ८ ॥

उक्त जीवके वह कालकी अपेक्षा क्या उत्कृष्ट होती है अथवा अनुत्कृष्ट ? ॥ ८ ॥

उक्कस्सा वा अणुक्कस्सा वा ॥९॥ उक्कस्सादो अणुक्कस्सा समऊणा ॥१०॥ उसके वह कालकी अपेक्षा उत्कृष्ट भी होती है और अनुत्कृष्ट भी ॥९॥ उत्कृष्टकी अपेक्षा वह अनुत्कृष्ट एक समय हीन होती है ॥१०॥

तस्स भावदो किम्रुक्कस्सा अणुक्कस्सा ? ॥ ११ ॥

उसके भावकी अपेक्षा वह क्या उत्कृष्ट होती है अथवा अनुत्कृष्ट ? ॥ ११ ॥

उक्कस्सा वा अणुक्कस्सा वा ।। १२।। उक्कस्सादो अणुक्कस्सा छट्टाणपदिदा ।। भावकी अपेक्षा वह उसके उत्कृष्ट भी होती है और अनुत्कृष्ट भी ॥ १२॥ उत्कृष्टकी

अपेक्षा वह अनुत्कृष्ट वेदनाषट्स्थानपतित होती है ॥ १३ ॥

यदि द्विचरम समयवर्ती नारकी उत्कृष्ट संक्रेशके साथ उत्कृष्ट प्रत्ययद्वारा उत्कृष्ट अनुभागको बांधता है तो उसके उत्कृष्ट भाववेदना होती है। परन्तु यदि तदनुकूल उत्कृष्ट प्रत्ययविशेष नहीं है तो नियमसे अनुत्कृष्ट भाववेदना होती है।

यह अनुत्कृष्ट भाववेदना इन छह प्रकारकी हानियोंमें पतित है-

अणंतभागहीणा वा असंखेज्जभागहीणा वा संखेज्जभागहीणा वा संखेज्जगुणहीणा वा असंखेज्जगुणहीणा वा अणंतगुणहीणा वा ॥ १४॥

वह अमुत्कृष्ट भाववेदना अनन्तभागहीन, असंख्यातभागहीन, संख्यातभागहीन, संख्यात-गुणहीन, असंख्यातगुणहीन और अनन्तगुणहीन होती हैं ॥ १४ ॥

जस्स णाणावरणीयवेयणा खेत्तदो उपकस्सा तस्स दव्वदो किम्रुक्कस्सा अणुक्कस्सा ? ॥ १५ ॥

जिस जीवके शानावरणीयकी वेदना क्षेत्रकी अपेक्षा उत्कृष्ट होती है, उसके वह द्रव्यकी अपेक्षा क्या उत्कृष्ट होती है अथवा अनुत्कृष्ट ! || १५ ||

णियमा अणुक्कस्सा ॥ १६ ॥

वह उसके नियमसे अनुत्कृष्ट होती है ॥ १६॥

चउद्वाणपदिदा असंखेज्जभागहीणा वा संखेज्जभागहीणा वा संखेज्जगुणहीणा वा असंखेज्जगुणहीणा वा ॥ १७ ॥

वह अनुत्कृष्ट द्रव्यवेदना असंख्यातभागहीन, संख्यातभागहीन, संख्यातगुणहीन और असंख्यातगुणहीन इन चार स्थानोंमें पतित है ॥ १७ ॥

तस्स कालदो किं उक्कस्सा अणुक्कस्सा ? ॥ १८ ॥

उसके उक्त वेदना कालकी अपेक्षा क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट ? ॥ १८ ॥

उक्कस्सा वा अग्रक्कस्सा वा ॥ १९ ॥

वह उसके उत्कृष्ट भी होती है और अनुत्कृष्ट भी होती है ॥ १९ ॥

उक्कस्सादो अणुक्कस्सा तिद्वाणपदिदा-असंखेज्जभागहीणा वा संखेज्जभागहीणा वा संखेज्जगुणहीणा वा ॥ २०॥

यह अनुस्कृष्ट उत्कृष्टकी अपेक्षा असंख्यातभागहीन, संख्यातभागहीन और संख्यातगुणहीन इन तीन स्थानोंमें पतित है ॥ २० ॥

तस्स भावदो किम्रुक्कस्सा अणुक्कस्सा १ ॥ २१ ॥

उसके उक्त वेदना भावकी अपेक्षा क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट होती है ? ॥२१॥

उक्कस्सा वा अणुक्कस्सा वा ॥ २२ ॥

भावकी अपेक्षा वह उत्कृष्ट भी होती है और अनुस्कृष्ट भी ॥ २२ ॥

उनकस्सादो अणुक्कस्सा छद्राणपदिदा ॥ २३ ॥

वह उत्कृष्टकी अपेक्षा अनुस्कृष्ट छह स्थानोंमें पतित है ॥ २३ ॥

# जस्स णाणावरणीयवेयणा कालदो उक्कस्सा तस्स दव्यदो किम्रुक्कस्सा अणुक्कस्सा ? ॥ २४ ॥

जिस जीवके ज्ञानावरणीयकी वेदना कालकी अपेक्षा उत्कृष्ट है उसके वह द्रव्यकी अपेक्षा क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट ?॥ २४॥

#### उक्कस्सा वा अणुक्कस्सा वा ॥ २५ ॥

उसके द्रव्यकी अपेक्षा वह उत्कृष्ट भी होती है और अनुत्कृष्ट भी होती है ॥ २५ ॥ उक्कस्सादो अणुक्कस्सा पंचट्ठाणपदिदा ॥ २६ ॥

यह अनुत्कृष्ट वेदना उत्कृष्टकी अपेक्षा अनन्तगुणहानिसे रहित शेष पांच स्थानोंमें पतित है ॥ २६॥

### तस्स खेत्तदो किम्रुक्कस्सा अणुक्कस्सा ॥ २७ ॥

उसके क्षेत्रकी अपेक्षा उक्त वेदना क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट ! ॥ २०॥

#### उभकस्सा वा अणुक्कस्सा वा ॥ २८ ॥

वह उसके उन्कृष्ट भी होती है और अनुन्कृष्ट भी होती है ॥ २८ ॥

### उक्कस्सादो अणुक्कस्सा चउट्टाणपदिदा ॥ २९ ॥

वह अनुस्कृष्ट वेदना उत्कृष्टकी अपेक्षा असंख्यातभागहीन, संख्यातभागहीन, संख्यातगुण-हीन और असंख्यातगुणहीन इन स्थानोंमें पतित है ॥ २९ ॥

### तस्स भावदो किम्रुक्कस्सा अणुक्कस्सा ? ॥ ३० ॥

उसके उक्त वेदना भावकी अपेक्षा क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट होती है ! ॥३०॥

#### उक्कस्सा वा अणुक्कस्सा वा ॥ ३१ ॥

बह उसके उत्कृष्ट भी होती है और अनुत्कृष्ट भी होती है ॥ ३१॥

### उक्कस्सादो अणुक्कस्सा छद्वाणपदिदा ॥ ३२ ॥

वह अनुस्कृष्ट उत्कृष्टकी अपेक्षा छहों-स्थानोंमें पतित है ॥ ३२ ॥

### जस्स णाणावरणीयवेयणा भावदो उक्कस्सा तस्स दव्यदो किम्रुक्कस्सा अणुक्कस्सा ? ।। ३३ ॥

जिस जीवके ज्ञानावरणीयकी वेदना भावकी अपेक्षा उत्कृष्ट है उसके द्रव्यकी अपेक्षा वह क्या उत्कृष्ट होती है या अनुकृष्ट होती है ?॥ ३३॥

#### उक्कस्सा वा अध्यक्कस्सा वा ॥ ३४ ॥

वह उसके उत्कृष्ट भी होती है और अनुत्कृष्ट भी होती है ॥ ३४ ॥

### उक्कस्सादो अणुक्कस्सा पंचट्ठाणपदिदा ॥ ३५ ॥

वह अनुत्कृष्ट उत्कृष्टकी अपेक्षा पांच स्थानोंमें पतित है ॥ ३५ ॥

#### तस्स खेत्तदो किम्रुक्कस्सा अणुक्कस्सा ? ॥ ३६ ॥

उसके क्षेत्रकी अपेक्षा उक्त वेदना क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट ! ॥ ३६ ॥

### उक्कस्सा वा अणुक्कस्सा वा ॥३७॥ उक्कस्सादो अणुक्कस्सा चउद्वाणपदिदा ॥

वह उसके उत्कृष्ट भी होती है और अनुत्कृष्ट भी होती है ॥ ३७॥ वह अनुत्कृष्ट उत्कृष्टकी अपेक्षा चार स्थानोंमें पतित है ॥ ३८॥

तस्स कालदो किमुक्कस्सा अणुक्कस्सा ? ।।३९॥ उक्कस्सा वा अणुक्कस्सा वा ॥ उसके कालकी अपेक्षा उक्त वेदना क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट ? ॥ ३९॥ वह उसके उत्कृष्ट भी होती है और अनुत्कृष्ट भी होती है ॥ ४०॥

# उक्कस्सादो अणुक्कस्सा तिद्वाणपदिदा-असंखेज्जभागहीणा वा संखेज्जभागहीणा वा संखेज्जगुणहीणा वा ॥ ४१ ॥

वह अनुत्कृष्ट उत्कृष्टकी अपेक्षा असंख्यातभागहीन, संख्यातभागहीन और संख्यातगुणहीन इन तीन स्थानोंमें पतित है ॥ ४१ ॥

### एवं दंसणावरणीय-मोहणीय-अंतराइयाणं ॥ ४२ ॥

जिस प्रकार द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावमें प्रत्येककी विवक्षासे ज्ञानावरण कर्मकी उत्कृष्ट-अनुत्कृष्ट वेदनाकी प्ररूपणा की गई है उसी प्रकार दर्शनावरणीय, मोहनीय और अन्तराय कर्मोंकी भी प्रकृत प्ररूपणा जानना चाहिये ॥ ४२ ॥

जस्स वेयणीयवेयणा द्व्यदो उक्कस्सा तस्स खेत्तदो किम्रुक्कस्सा अणुक्कस्सा ? ।। जिस जीवके वेदनीय कर्मकी वेदना द्रव्यकी अपेक्षा उत्कृष्ट होती है उसके क्षेत्रकी अपेक्षा वह क्या उत्कृष्ट होती है या अनुकृष्ट ? ॥ ४३ ॥

### णियमा अणुक्कस्सा असंखेज्जगुणहीणा ॥ ४४ ॥

वह उसके नियमसे अनुस्कृष्ट और असंख्यातगुणी हीन होती है ॥ ४४ ॥

### तस्त कालदो किमुक्कस्सा अणुक्कस्सा ? ॥ ४५ ॥ उक्कस्सा वा अणुक्कस्सा या ॥ ४६ ॥ उक्कस्सादो अणुक्कस्सा समऊणा ॥ ४७ ॥

उसके कालकी अपेक्षा उक्त वेदना क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट होती है ? ॥ ४५॥ वह उसके उत्कृष्ट भी होती है और अनुत्कृष्ट भी ॥ ४६॥ वह अनुत्कृष्ट उत्कृष्टकी अपेक्षा एक समय कम है ॥ ४७॥

छ. ८३

तस्स भावदो किम्रुक्कस्सा अणुक्कस्सा ? ॥ ४८ ॥ णियमा अणुक्कस्सा अणंतगुणहीणा ॥ ४९ ॥

उसके भावकी अपेक्षा उक्त वेदना क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट होती है ! ॥४८॥ वह उसके नियमतः अनुत्कृष्ट और अनन्तगुणीहीन होती है ॥ ४९ ॥

जस्स वेयणीयवेयणा खेत्तदो उक्कस्सा तस्स द्व्वदो किम्नुक्कस्सा अणुक्कस्सा ? ॥ ५० ॥ णियमा अणुक्कस्सा चउट्टाणपदिदा ॥ ५१ ॥

जिस जीवके वेदनीयकी वेदना क्षेत्रकी अपेक्षा उत्कृष्ट होती है उसके द्रव्यक्षी अपेक्षा वह क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट होती है !।। ५०॥ उसके वह नियमसे अनुत्कृष्ट और चार स्थानोमें पतित होती है ॥ ५१॥

तस्स कालदो किम्रुक्कस्सा अणुक्कस्सा ? ॥ ५२ ॥ णियमा अणुक्कस्सा असंखेज्जगुणहीणा ॥ ५३ ॥

उसके कालकी अपेक्षा उक्त वेदना क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट होती है ! ॥५२॥ उसके वह नियमसे अनुत्कृष्ट और असंख्यातगुणी हीन होती है ॥ ५३॥

तस्स भावदो किम्रुक्कस्सा अणुक्कस्सा १ ॥ ५४ ॥ उक्कस्सा भाववेयणा ॥ ५५ ॥ उसके भावकी अपेक्षा वह क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट होती है ॥ ५४ ॥ उसके वह भाववेदना उत्कृष्ट होती है ॥ ५५ ॥

जस्स वेयणीयवेयणा कालदो उक्कस्सा तस्स दन्वदो किम्रुक्कस्सा अणुक्कस्सा १ ॥ ५६ ॥ उक्कस्सा वा अणुक्कस्सा वा ॥५७॥ उक्कस्सादो अणुक्कस्सा पंचड्ठाणपदिदा ॥

जिसके वेदनीयकी वेदना कालकी अपेक्षा उत्कृष्ट होती है, उसके द्रव्यकी अपेक्षा वह क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट १॥ ५६॥ उसके वह उत्कृष्ट भी होती है और अनुत्कृष्ट भी॥ ५७॥ उत्कृष्टकी अपेक्षा यह अनुत्कृष्ट पांच स्थानोंमें पतित है॥ ५८॥

तस्स खेत्तदो किप्रुक्कस्सा अणुक्कस्सा ? ॥ ५९ ॥ णियमा अणुक्कस्सा असंखेज्जगुणहीणा ॥ ६० ॥

उसके क्षेत्रकी अपेक्षा वह क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट १॥ ५९॥ वह उसके नियमसे अनुत्कृष्ट और असंख्यातगुणी हीन होती है॥ ६०॥

तस्स भावदो किम्रुक्कस्सा अणुक्कस्सा ? ॥ ६१ ॥ णियमा अणुक्कस्सा अणंतगुणहीणा ॥ ६२ ॥

उसके भावकी अपेक्षा उक्त वेदना क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट ? ॥ ६१ ॥ वह उसके नियमसे अनुत्कृष्ट और अनन्तगुणी हीन होती है ॥ ६२ ॥ जस्स वेयणीयवेयणा भावदो उक्कस्सा तस्स दन्वदो किम्रुक्कस्सा अणुक्कस्सा ? ॥ ६३ ॥ णियमा अणुक्कस्सा चउट्ठाणपदिदा ॥ ६४ ॥

जिसके वेदनीयकी वेदना भावकी अपेक्षा उत्कृष्ट होती है उसके द्रव्यकी अपेक्षा वह क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट ? ॥ ६३ ॥ वह उसके नियमसे अनुत्कृष्ट और चार स्थानोंमें पतित होती है ॥ ६४ ॥

तस्स खेत्तदो किमुक्कस्सा अणुक्कस्सा १ ॥६५॥ उक्कस्सा वा अणुक्कस्सा वा ॥ उसके क्षेत्रकी अपेक्षा वह क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट १ ॥ ६५ ॥ वह उसके उत्कृष्ट भी होती है और अनुत्कृष्ट भी होती है ॥ ६६ ॥

उक्कस्सादो अणुक्कस्सा विद्वाणपदिदा असंखेज्जभागहीणा वा असंखेज्जगुण-हीणा वा ॥ ६७ ॥

उत्कृष्टकी अपेक्षा वह अनुत्कृष्ट असंख्यातभागहीन और असंख्यातगुणहीन इन दो स्थानोंमें पतित होती है ॥ ६७ ॥

तस्स कालदो किम्रुक्कस्सा अणुक्कस्सा ? ॥ ६८ ॥ णियमा अणुक्कस्सा असंखेडजगुणहीणा ॥ ६९ ॥

उसके कालकी अपेक्षा उक्त वेदना क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट ? ॥ ६८ ॥ वह उसके नियमसे अनुत्कृष्ट और असंख्यातगुणी हीन होती है ॥ ६९ ॥

एवं णामा-गोदाणं ॥ ७० ॥

इसी प्रकार नाम और गोत्र कर्मोंके विषयमें भी प्रकृत प्ररूपणा जानना चाहिये ॥७०॥

जस्स आउअवेयणा दव्बदो उक्कस्सा तस्स खेत्तदो किम्रुक्कस्सा अणुक्कस्सा ? ॥ ७१ ॥ णियमा अणुक्कस्सा असंखेज्जगुणहीणा ॥ ७२ ॥

जिस जीवके आयु कर्मकी वेदना द्रव्यसे उत्कृष्ट होती है उसके वह क्या क्षेत्रसे उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट ? ॥ ७१ ॥ वह उसके नियमसे अनुत्कृष्ट और असंख्यातगुणी हीन होती है ॥

तस्स कालदो किम्रुक्कस्सा अणुक्कस्सा ? ॥७३॥ णियमा अणुक्कस्सा असंखेज्ज-गुणहीणा ॥ ७४ ॥

उसके उक्त बेदना कालकी अपेक्षा क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट ? ॥ ७३ ॥ उसके बह नियमसे अनुःकृष्ट व असंख्यातगुणी हीन होती है ॥ ७४ ॥

तस्त भावदो किम्रुक्कस्सा अणुक्कस्सा ? ॥ ७५ ॥ णियमा अणुक्कस्सा अणंतगुणहीणा ॥ ७६ ॥

उसके उक्त वेदना भावकी अपेक्षा क्या उत्कृष्ट होती है या अमुत्कृष्ट ? ॥ ७५ ॥ उसके वह नियमसे अनुत्कृष्ट अनन्तगुणी हीन होती है ॥ ७६ ॥

जस्स आउअवेयणा खेत्तदो उक्कस्सा तस्स द्व्यदो किम्रुक्कस्सा अणुक्कस्सा है।। जिस जीवके आयुकी वेदना क्षेत्रकी अपेक्षा उत्कृष्ट होती है उसके वह द्रव्यकी अपेक्षा क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट है।। ७७ ॥

णियमा अणुक्कस्सा विद्वाणपदिदा संखेज्जगुणहीणा वा असंखेज्जगुणहीणा वा ॥ वह उसके नियमसे अनुत्कृष्ट होती हुई संख्यातगुणहीन व असंख्यातगुणहीन इन दो स्थानोंमें पतित होती है ॥ ७८ ॥

तस्य कालदो किमुक्कस्सा अणुक्कस्सा वा ॥ ७९ ॥ णियमा अणुक्कस्सा असंखेज्जगुणहीणा ॥ ८० ॥

उसके कालकी अपेक्षा वह क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट ॥ ७९ ॥ वह उसके नियमसे अनुत्कृष्ट और असंख्यातगुणी हीन होती है ॥ ८० ॥

तस्स भावदो किम्रुक्कस्सा अणुक्कस्सा ? ॥ ८१ ॥ णियमा अणुक्कस्सा अणंतगुणहीणा ॥ ८२ ॥

उसके भावकी अपेक्षा वह क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट १॥ ८१॥ वह उसके नियमसे अनुत्कृष्ट और अनन्तगुणी हीन होती है॥ ८२॥

जस्स आउअवेयणा कालदो उक्कस्सा तस्स दव्यदो किम्रुक्कस्सा अणुक्कस्सा ? ॥ ८३ ॥ णियमा अणुक्कस्सा विद्वाणपदिदा संखेज्जगुणहीणा वा असंखेज्जगुणहीणा वा ॥

जिसके आयुकी वेदना कालकी अपेक्षा उत्कृष्ट होती है उसके द्रव्यकी अपेक्षा वह क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट !।८३॥ वह उसके नियमसे अनुत्कृष्ट होती हुई संख्यातगुणहीन और असंख्यातगुणहीन इन दो स्थानोंमें पतित होती है ॥ ८४॥

तस्स खेत्तदो किमुक्कस्सा अणुक्कस्सा ? ॥ ८५ ॥ णियमा अणुक्कस्सा असंखेज्जगुणहीणा ॥ ८६ ॥

उसके क्षेत्रकी अपेक्षा वह क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट ? ॥ ८५ ॥ वह उसके नियमसे अनुत्कृष्ट और असंख्यातगुण हीन होती है ॥ ८६ ॥

तस्स भावदो किमुक्कस्सा अणुक्कस्सा ? ॥ ८७ ॥ णियमा अणुक्कस्सा अणंत-गुणहीणा ॥ ८८ ॥

उसके भावकी अपेक्षा वह क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट ? ॥ ८७ ॥ वह उसके नियमसे अनुत्कृष्ट और अनन्तगुणी हीन होती है ॥ ८८ ॥

जस्स आउअवेयणा भावदो उक्कस्सा तस्स द्व्यदो किम्रुक्कस्सा अणुक्कस्सा १ ।। ८९ ।। णियमा अणुक्कस्सा तिद्वाणपदिदा संखेज्जभागहीणा वा संखेज्जगुणहीणा वा असंखेज्जगुणहीणा वा ।। ९० ।। जिस जीवके आयुकी वेदना भावकी अपेक्षा उत्कृष्ट होती है उसके द्रव्यकी अपेक्षा वह क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट ? ॥ ८९ ॥ उसके वह नियमसे अनुत्कृष्ट होती हुई संख्यातभाग-हीन, संख्यातगुणहीन और असंख्यातगुणहीन इन तीन स्थानोंमें पतित होती है ॥ ९० ॥

# तस्स खेत्तदो किम्रुक्कस्सा अणुक्कस्सा ॥ ९१ ॥ णियमा अणुक्कस्सा असंखेज्ज-गुणहीणा ॥ ९२ ॥

उसके क्षेत्रकी अपेक्षा उक्त वेदना क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट ॥ ९१ ॥ वह उसके नियमसे अनुत्कृष्ट और असंख्यातगुणी हीन होती है ॥ ९२ ॥

तस्स कालदो किम्रुक्कस्सा अणुक्कस्सा ? ॥ ९३ ॥ णियमा अणुक्कस्सा चउट्टाणपदिदा- असंखेज्जभागहीणा वा संखेज्जभागहीणा वा संखेजजगुणहीणा वा असंखेजजगुणहीणा ॥ ९४ ॥

उसके कालकी अपेक्षा वह क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट ! । ९३ ॥ उसके वह नियमसे अनुत्कृष्ट होती हुई असंख्यातभागहीन, संख्यातभागहीन, संख्यातगुणहीन और असंख्यात-गुणहीन इन चार स्थानोंमें पतित होती है ॥ ९४ ॥

# जो सो थप्पो जहण्णओ सत्थाणवेयणसण्णियासी सो चउच्चिहो- दच्चदो खेत्तदो कालदो भावदो चेदि ॥ ९५ ॥

जिस जधन्य स्वस्थानवेदनासंनिकर्षको स्थगित किया था वह द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावके भेदसे चार प्रकारका है।। ९५॥

जस्स णाणावरणीयवेयणा द्व्यदो जहण्णा तस्स खेत्तदो कि जहण्णा अजहण्णा ? १। ९६ ॥ णियमा अजहण्णा असंखेजजगुणब्महिया ॥ ९७ ॥

जिस जीवके ज्ञानावरणीयकी वेदना द्रव्यकी अपेक्षा जघन्य होती है उसके क्षेत्रकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य ! ॥ ९६॥ उसके वह नियमसे अजघन्य और असंख्यातगुणी अधिक होती है ॥ ९७॥

### तस्म कालदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ ९८ ॥ जहण्णा ॥ ९९ ॥

उसके कालकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य ? ॥ ९८ ॥ वह उसके जघन्य होती है ॥ ९९ ॥

# तस्य भावदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ १०० ॥ जहण्णा ॥ १०१ ॥

उसके भावकी अपेक्षा यह क्या जधन्य होती है या अजधन्य ! ॥ १०० ॥ वह उसके जधन्य होती है ॥ १०१ ॥

जस्स णाणावरणीयवेयणा खेत्तदो जहण्णा तस्स दव्यदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ।। १०२ ॥ णियमा अजहण्णा चउट्ठाणपदिदा— असंखेज्जभागव्यहिया वा संखेज्जभाग-व्यहिया वा संखेज्जगुणव्यहिया असंखेज्जगुणव्यहिया वा ॥ १०३ ॥

जिसके ज्ञानावरणीयकी वेदना क्षेत्रकी अपेक्षा जधन्य होती है उसके द्रव्यकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य होती हुई असंख्यातभाग अधिक, संख्यातभाग अधिक, संख्यातभाग अधिक संख्यातभाग अधिक हन चार स्थानोंमें पतित होती है ॥ १०३ ॥

तस्स कालदो किं जहण्णा [अजहण्णा] १।। १०४।। णियमा अजहण्णा असंखेज्जगुणव्महिया।। १०५॥

उसके कालकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या [अजघन्य] ! ॥ १०४ ॥ उसके वह नियमसे अजघन्य और असंख्यातगुणी अधिक होती है ॥ १०५ ॥

तस्स भावदो किं जहणा अजहणा ? ।। १०६ ।। णियमा अजहणा अर्णत्युण-इमहिया ।। १०७ ।।

उसके भावकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य ? ॥ १०६ ॥ उसके वह नियमसे अजघन्य और अनन्तगुणी अधिक होती है ॥ १०७ ॥

जस्स णाणावरणीयवेयणा कालदो जहण्णा तस्स दच्यदो किं जहण्णा अजहण्णा ?
।। १०८ ।। जहण्णा वा अजहण्णा वा, जहण्णादो अजहण्णा पंचट्ठाणपदिदा— अणंतभागबभिदया वा असंखेजजभागवभिदया वा संखेजजबभागविदया वा संखेजजगुणबभिदया वा असंखेजजगुणबभिदया वा ।। १०९ ।।

जिस जीवके ज्ञानावरणीयकी वेदना कालकी अपेक्षा जघन्य होती है उसके वह द्रव्यकी अपेक्षा क्या जघन्य होती है या अजघन्य १॥ १०८॥ उसके वह जघन्य भी होती है और अजघन्य भी। जघन्यकी अपेक्षा अजघन्य अनन्तभाग अधिक, असंख्यातभाग अधिक, संख्यातभाग अधिक, संख्यातगुण अधिक और असंख्यातगुण अधिक; इन पांच स्थानोंमें पतित है॥ १०९॥

तस्स खेत्तदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ।। ११० ।। णियमा अजहण्णा असंखेज्ज-गुणव्महिया ।। १११ ।।

उसके क्षेत्रकी अपेक्षा वह क्या जबन्य होती है या अजघन्य ? ॥ ११० ॥ उसके वह नियमसे अजघन्य असंख्यातगुणी अधिक होती है ॥ १११ ॥

तस्स भावदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ ११२ ॥ जहण्णा ॥ ११३ ॥

उसके भावकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य ? ॥ ११२ ॥ उसके उक्त वेदना जघन्य होती है ॥ ११३ ॥

# जस्स णाणावरणीयवेयणा भावदो जहण्णा तस्स दव्वदो किं जहण्णा अजहण्णा १ ॥ ११४ ॥ जहण्णा वा अजहण्णा वा, जहण्णादो अजहण्णा पंचड्ठाणपदिदा ॥ ११५ ॥

जिसके ज्ञानावरणीयकी वेदना भावकी अपेक्षा जघन्य होती है उसके द्रव्यकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य १॥ ११४॥ वह उसके जघन्य भी होती है और अजघन्य भी। जघन्यकी अपेक्षा अजघन्य पांच स्थानोंमें पतित होती है॥ ११५॥

### तस्स खेत्तदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ।। ११६ ।। णियमा अजहण्णा असंखेज्ज-गुणन्महिया ।। ११७ ॥

उसके क्षेत्रकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य ॥ ११६ ॥ उसके वह नियमसे अजघन्य और असंख्यातगुणी अधिक होती है ॥ ११७ ॥

### तस्स कालदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ ११८ ॥ जहण्णा ॥ ११९ ॥

उसके काळकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य ? ॥ ११८ ॥ वह उसके जघन्य होती है ॥ ११९ ॥

### एवं दंसणावरणीय-मोहणीय-अंतराइयाणं ॥ १२० ॥

इसी प्रकार दर्शनावरणीय मोहनीय और अन्तराय कर्मोंकी जधन्य वेदनासम्बन्धी प्ररूपणा करनी चाहिये ॥ १२०॥

# जस्स वेयणीयवेयणा द्व्वदो जहण्णा तस्स खेत्तदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ १२१ ॥ णियमा अजहण्णा असंखेज्जगुणव्महिया ॥ १२२ ॥

जिसके वेदनीय कर्मकी वेदना द्रव्यकी अपेक्षा जघन्य होती है उसके यह क्या क्षेत्रकी अपेक्षा जघन्य होती है या अजघन्य ? ॥ १२१ ॥ उसके वह नियमसे अजघन्य और असंख्यात-गुणी अधिक होती है ॥ १२२ ॥

### तस्य कालदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ।। १२३ ।। जहण्णा ।। १२४ ।।

उसके कालकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य ! ॥ १२३ ॥ उसके वह जघन्य होती है ॥ १२४ ॥

# तस्त भावदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ १२५ ॥ जहण्णा वा अजहण्णा वा, जहण्णादो अजहण्णा अणंतगुणन्महिया ॥ १२६ ॥

उसके भावकी अपेक्षा वह क्या जवन्य होती है या अजवन्य ? ॥ १२५ ॥ उसके वह जवन्य भी होती है और अजवन्य भी । जवन्यकी अपेक्षा अजवन्य अनन्तगुणी अधिक है ॥१२६॥

जस्स वेयणीयवेयणा खेत्तदो जहण्णा तस्स दव्यदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ १२७॥ णियमा अजहण्णा चउट्ठाणपदिदा ॥ १२८॥ जिसके वेदनीयकी वेदना क्षेत्रकी अपेक्षा जघन्य होती है उसके द्रव्यकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य ? ॥ १२७ ॥ उसके वह नियमसे अजघन्य होती हुई असंख्यात-भाग अधिक आदि स्थानोंमें पतित होती है ॥ १२८ ॥

## तस्स कालदो किं जहण्णा [अजहण्णा] १।। १२९।। णियमा अजहण्णा असंखेज्जगुणन्महिया।। १३०।।

उसके कालकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य हा। १२९॥ उसके वह नियमसे अजघन्य और असंख्यातगुणी अधिक होती है॥ १३०॥

तस्स भावदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ।। १३१ ।। णियमा अजहण्णा अणंतगुण-ब्महिया ।। १३२ ।।

उसके भावकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य १॥ १३१॥ उसके वह नियमसे अजघन्य और अनन्तगुणी अधिक होती है॥ १३२॥

जस्स वेयणीयवेयणा कालदो जहण्णा तस्स दव्यदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ १३३ ॥ जहण्णा अजहण्णा वा, जहण्णादो अजहण्णा पंचट्ठाणपदिदा ॥ १३४ ॥

जिस जीवके वेदनीयकी वेदना कालकी अपेक्षा जघन्य होती है उसके वह द्रव्यकी अपेक्षा क्या जघन्य होती है या अजघन्य है।। १३३॥ उसके वह जघन्य भी होती है और अजघन्य भी। जघन्यकी अपेक्षा अजघन्य अनन्तभाग अधिक आदि पांच स्थानोंमें पतित होती है।।

तस्स खेत्तदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ १३५ ॥ णियमा अजहण्णा असंखेजज-गुणब्भिहया ॥ १३६ ॥

उसके क्षेत्रकी अपेक्षा यह क्या जघन्य होती है या अजवन्य ? ॥ १३५ ॥ उसके वह नियमसे अजवन्य और असंख्यातगुणी अधिक होती है ॥ १३६ ॥

तस्स भावदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ १३७ ॥ जहण्णा वा अजहण्णा वा, जहण्णादो अजहण्णा अणंतगुणब्भहिया ? ॥ १३८ ॥

उसके भावकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य ? ॥ १२७ ॥ उसके वह जघन्य भी होती है और अजघन्य भी । जघन्यकी अपेक्षा अजघन्य अनन्तगुणी अधिक होती है ॥

जस्स वेयणीयवेयणा भावदो जहण्णा तस्स दन्वदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ १३९ ॥ जहण्णा वा अजहण्णा वा, जहण्णादो अजहण्णा पंचट्ठाणपदिदा ॥ १४० ॥

जिस जीवके वेदनीयकी अपेक्षा भावकी अपेक्षा जघन्य होती है उसके द्रव्यकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य ? ॥ १३९ ॥ उसके वह जघन्य भी होती है और अजघन्य भी । जघन्यकी अपेक्षा अजघन्य अनन्तभाग अधिक आदि पांच स्थानोंमें पतित होती है ॥१४०॥

# तस्स खेत्तदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ १४१ ॥ णियमा अजहण्णा असंखेजज-गणब्महिया ॥ १४२ ॥

उसके क्षेत्रकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य 🗐 १४१ ॥ उसके वह नियमसे अजधन्य असंख्यातगुणी अधिक होती है ॥ १४२ ॥

# तस्स कालदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ १४३ ॥ जहण्णा ॥ १४४ ॥

उसके कालकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य ! ॥ १४३ ॥ उसके वह जबन्य होती है ॥ १४४ ॥

# जस्स आउअवेयणा दव्वदो जहण्णा तस्स खेत्तदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ।। १४५ ॥ णियमा अजहण्णा असंखेजजगुणब्भहिया ॥ १४६ ॥

जिसके आयुकी वेदना द्रव्यकी अपेक्षा जघन्य होती है उसके क्षेत्रकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य ! ॥ १४५ ॥ उसके वह नियमसे अजघन्य असंख्यातगुणी अधिक होती है ॥ १४६ ॥

## तस्स कालदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ १४७ ॥ णियमा अजहण्णा असंखेजज-गुणब्भहिया ॥ १४८ ॥

उसके कालकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य (॥ १४७॥ उसके वह नियमसे अजधन्य और असंख्यातगुणी अधिक होती है ॥ १४८ ॥

### तस्स भावदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ १४९ ॥ णियमा अजहण्णा अणंत्राण-ब्भहिया ॥ १५० ॥

उसके भावकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य १॥ १४९॥ उसके वह नियमसं अजधन्य और अनन्तगुणी अधिक होती है ॥ १५० ॥

## जस्स आउअवेयणा खेत्तदो जहण्या तस्स दव्वदो किं जहण्या अजहण्या ? ॥ १५१ ॥ णियमा अजहण्णा असंखेजजगुणव्महिया ॥ १५२ ॥

जिस जीवके आयुकी वेदना क्षेत्रकी अपेक्षा जघन्य होती है उसके द्रव्यकी अपेक्षा वह क्या जधन्य होती है या अजधन्य ! ।। १५१ ।। उसके वह नियमसे अजधन्य असंख्यातगृणी अधिक होती है ॥ १५२ ॥

## तस्स कालदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ १५३ ॥ णियमा अजहण्णा असंखेज्ज-गुणब्महिया ॥ १५४ ॥

उसके कालकी अंपेक्षा वह क्या जवन्य होती है या अजवन्य १॥ १५३ ॥ उसके वह नियमसे अजधन्य और असंख्यातगुणी अधिक होती है ॥ १५४ ॥

छ. ८४

तस्स भावदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ १५५ ॥ जहण्णा वा अजहण्णा वा, जहण्णादो अजहण्णा छट्टाणपदिदा ॥ १५६ ॥

उसके भावकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य ? ।। १५५ ।। उसके वह जघन्य भी होती है और अजघन्य भी । जघन्यकी अपेक्षा वह अजघन्य छह स्थानोंमें पतित है ॥

जस्स आउअवेयणा कालदो जहण्णा तस्स दव्यदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ १५७॥ णियमा अजहण्णा असंखेज्जगुणब्महिया ॥ १५८॥

जिस जीवके आयुकी वेदना कालकी अपेक्षा जघन्य होती है उसके द्रव्यकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य !॥ १५७॥ उसके वह नियमसे अजघन्य और असंख्यात-गुणी अधिक होती है ॥ १५८॥

तस्स खेत्तदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ १५९ ॥ णियमा अजहण्णा असंखेज्ज-गुणब्भहिया ॥ १६० ॥

उसके क्षेत्रकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य ! ॥ १५९ ॥ उसके वह नियमसे अजघन्य और असंख्यातगुणी अधिक होती है ॥ १६० ॥

तस्य भावदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ १६१ ॥ णियमा अजहण्णा अणंतगुण-ब्महिया ॥ १६२ ॥

उसके भावकी अपेक्षा वह क्या जधन्य होती है या अजधन्य १॥ १६१॥ उसके वह नियमसे अजधन्य और अनन्तगुणी अधिक होती है ॥ १६२॥

जस्स आउअवेयणा भावदो जहण्णा तस्स दृष्ट्यदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ १६३ ॥ णियमा अजहण्णा असंखेज्जगुण्डभिदया ॥ १६४ ॥

जिस आयुकी वेदना भावकी अपेक्षा जघन्य होती है उसके द्रव्यकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य ? ॥ १६३॥ उसके वह नियमसे अजघन्य और असंख्यातगुणी अधिक होती है ॥ २६४॥

तस्स खेत्तदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ।। १६५ ।। जहण्णा वा अजहण्णा वा, जहण्णादो अजहण्णा चउट्टाणपदिदा ।। १६६ ।।

उसके क्षेत्रकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य ? ॥ १६५ ॥ उसके वह जघन्य भी होती है और अजघन्य भी । जघन्यकी अपेक्षा वह अजघन्य चार स्थानोंमें पतित होती है ॥ १६६ ॥

तस्त कालदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ १६७ ॥ णियमा अजहण्णा असंखेजज-गुणब्महिया ॥ १६८ ॥ उसके कालकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य है।। १६७॥ उसके वह नियमसे अजघन्य और असंख्यातगुणी अधिक होती है।। १६८॥

जस्स णामवेयणा दन्त्रदो जहण्णा तस्स खेत्तदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥१६९॥ णियमा अजहण्णा असंखेजजगुणन्महिया ॥ १७० ॥

जिसके नामकर्मकी वेदना द्रव्यकी अपेक्षा जघन्त्र होती है उसके क्षेत्रकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य ? ॥ १६९ ॥ उसके वह नियमसे अजघन्य होकर असंख्यातगुणी अधिक होती है ॥ १७० ॥

### तस्स कालदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ १७१ ॥ जहण्णा ॥ १७२ ॥

उसके काळकी अपेक्षा बह क्या जघन्य होती है या अजघन्य ! ॥ १७१ ॥ बह उसके जघन्य होती है ॥ १७२ ॥

तस्स भावदो किं जहण्णा अजहण्णा १ ॥ १७३ ॥ णियमा अजहण्णा अर्णत-गुणव्महिया ॥ १७४ ॥

उसके भावकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य ? ॥ १७३ ॥ उसके वह नियमसे अजघन्य और अनन्तगुणी अधिक होती है ॥ १७४ ॥

जस्स णामवेयणा खेत्तदो जहण्णा तस्स दन्वदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ १७५॥ णियमा अजहण्णा चउट्टाणपदिदा ॥ १७६॥

जिसके नामकर्मकी वेदना क्षेत्रकी अपेक्षा जघन्य होती है उसके द्रव्यकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य ? ॥ १७५ ॥ उसके वह नियमसे अजघन्य होकर चार स्थानोंमें पतित होती है ॥ १७६ ॥

तस्स कालदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ।। १७७ ।। णियमा अजहण्णा असंखेज्ज-गुणव्महिया ।। १७८ ॥

उसके कालकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य ? ॥ १७७ ॥ उसके वह नियमसे अजघन्य और असंख्यातगुणी अधिक होती है ॥ १७८ ॥

तस्स भावदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ १७९ ॥ जहण्णा वा अजहण्णा वा, जहण्णादो अजहण्णा छट्टाणपदिदा ॥ १८० ॥

उसके भावकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य १॥ १७९॥ उसके वह जघन्य भी होती है और अजघन्य भी। जघन्यकी अपेक्षा वह अजघन्य छह स्थानोंमें पतित होती है॥ १८०॥

जस्स णामवेयणा कालदो जहण्णा तस्स दन्वदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ १८१ ॥ जहण्या वा अजहण्या वा, जहण्णादो अजहण्या पंचड्ढाणपदिदा ॥ १८२ ॥ जिस जीवके नामकर्मकी वेदना कालकी अपेक्षा जघन्य होती है उसके द्रव्यकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य ? ॥ १८१ ॥ उसके वह जघन्य भी होती है और अजघन्य भी । जघन्यकी अपेक्षा वह अजघन्य पांच स्थानोंमें पतित होती है ॥ १८२ ॥

तस्स खेत्तदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ १८३ ॥ णियमा अजहण्णा असंखेज्ज-गुणब्महिया ॥ १८४ ॥

उसके क्षेत्रकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य ? ॥ १८३ ॥ उसके वह नियमसे अजघन्य और असंख्यातगुणी अधिक होती है ॥ १८४ ॥

तस्स भावदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ १८५ ॥ णियमा अजहण्णा अणंत-गुणन्महिया ॥ १८६ ॥

उसके भावकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य १॥ १८५॥ उसके बह नियमसे अजघन्य और अनन्तगुणी अधिक होती है ॥ १८६॥

ं जस्स णामवेयणा भावदो जहण्णा तस्स दव्वदो किं जहण्णा अजहण्णा? ॥१८७॥ णियमा अजहण्णा चउट्टाणपदिदा ॥ १८८ ॥

जिसके नामकर्मकी वेदना भावकी अपेक्षा जघन्य होती है उसके द्रव्यकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य ? ॥ १८७ ॥ उसके वह नियमसे अजघन्य होकर चार स्थानोंमें पतित होती है ॥ १८८ ॥

तस्स खेत्तदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ १८९ ॥ जहण्णा वा अजहण्णा वा, जहण्णादो अजहण्णा चउड्ढाणपदिदा ॥ १९० ॥

उसके क्षेत्रकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य ? ॥ १८९ ॥ उसके वह जघन्य भी होती है और अजघन्य भी । जघन्यकी अपेक्षा वह अजघन्य चार स्थानोंमें पतित होती है ॥ १९० ॥

तस्स कालदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ।। १९१ ।। णियमा अजहण्णा असंखेज्जगुणव्महिया ।। १९२ ।।

उसके कालकी अपेक्षा वह क्या जवन्य होती है या अजघन्य ? ॥ १९१ ॥ वह उसके नियमसे अजघन्य होकर असंख्यातगुणी अधिक होती है ॥ १९२ ॥

जस्स गोदवेयणा दव्यदो जहण्णा तस्स खेत्तदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥१९३॥ णियमा अजहण्णा असंखेज्जगुणब्भहिया ॥ १९४ ॥

जिसके गोत्रकी वेदना द्रव्यकी अपेक्षा जघन्य होती है उसके क्षेत्रकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य ? ॥ १९३ ॥ उसके वह नियमसे अजघन्य और असंख्यातगुणी अधिक होती है ॥ १९४ ॥

#### तस्य कालदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ।। १९५ ।। जहण्णा ।। १९६ ।।

उसके कालकी अपेक्षा वह क्या जधन्य होती है या अजधन्य ? ॥ १९५ ॥ वह उसके जधन्य होती है ॥ १९६ ॥

तस्स भावदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ १९७ ॥ णियमा अजहण्णा अणंत-गुणब्महिया ॥ १९८ ॥

उसके भावकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजधन्य ? ॥ १९७ ॥ उसके वह नियमसे अजधन्य और अनन्तगुणी अधिक होती है ॥ १९८ ॥

जस्स गोदवेयणा खेत्तदो जहण्णा तस्स दव्वदो किं जहण्णा अजहण्णा? ॥१९९॥ णियमा अजहण्णा चउड्राणपदिदा ॥ २०० ॥

जिसके गोत्रकी बेदना क्षेत्रकी अपेक्षा जघन्य होती है उसके वह द्रव्यकी अपेक्षा क्या जघन्य होती है या अजघन्य ? ॥ १९९ ॥ उसके वह नियमसे अजघन्य होकर चार स्थानोंमें पतित होती है ॥ २००॥

तस्स कालदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ २०१ ॥ णियमा अजहण्णा असंखेज्ज-गुणब्भहिया ॥ २०२ ॥

उसके कालकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य ? ॥ २०१ ॥ उसके वह नियमसे अजघन्य और असंख्यातगुणी अधिक होती है ॥ २०२ ॥

तस्स भावदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ २०३ ॥ णियमा अजहण्णा अणंत-गुणब्भहिया ॥ २०४ ॥

उसके भावकी अपेक्षा वह क्या जधन्य होती है या अजधन्य ? ॥ २०३ ॥ उसके वह नियमसे अजघन्य और अनन्तगुणी अधिक होती है ॥ २०४ ॥

जस्स गोदवेयणा कालदो जहण्णा तस्स दव्यदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ २०५ ॥ जहण्या वा अजहण्या वा. जहण्यादो अजहण्या पंचद्वाणपदिदा ॥ २०६ ॥

जिस जीवके गोत्रकी वेदना कालकी अपेक्षा जघन्य होती है उसके वह न्या द्रव्यकी अपेक्षा जघन्य होती है या अजघन्य ? ॥ २०५ ॥ उसके वह जघन्य भी होती है और अजघन्य भी । जघन्यकी अपेक्षा वह अजघन्य पांच स्थानोंमें पतित होती है ॥ २०६ ॥

तस्स खेत्तदो किं जहण्या अजहण्या ? ॥ २०७ ॥ विषया अजहण्या असंखेज्ज-गुणब्भहिया ॥ २०८ ॥

उसके क्षेत्रकी अपेक्षा वह क्या जवन्य होती है या अजधन्य है।। २०७ ।। उसके वह नियमसे अजघन्य और असंख्यातगुणी होती है ॥ २०८ ॥

तस्स भावदो किं जहण्णा अजहण्णा ?॥२०९॥ णियमा अजहण्णा अणंत-गुणब्भहिया॥२१०॥

उसके भावकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य १॥ २०९॥ उसके वह नियमसे अजघन्य और अनन्तगुणी अधिक होती है ॥ २१०॥

जस्स गोदवेयणा भावदो जहण्णा तस्स दन्त्रदो किं जहण्णा अजहण्णा ॥२११॥ णियमा अजहण्णा चउद्वाणपदिदा ॥ २१२ ॥

जिसके गोत्रकी वेदना भावकी अपेक्षा जबन्य होती हैं उसके द्रव्यकी अपेक्षा वह क्या जबन्य होती है या अजबन्य ? ॥ २११ ॥ वह उसके नियमसे अजबन्य होती हुई चार स्थानोंमें पतित होती है ॥ २१२ ॥

तस्स खेत्तदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ २१३ ॥ णियमा अजहण्णा असंखेजज-गुणब्महिया ॥ २१४ ॥

उसके क्षेत्रकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य ? ॥ २१३ ॥ वह उसके नियमसे अजघन्य और असंख्यातगुणी अधिक होती है ॥ २१४ ॥

तस्स कालदो किं जहण्णा अजहण्णा? ॥ २१५ ॥ णियमा अजहण्णा असंखेज्ज-गुणब्भहिया ॥ २१६ ॥

उसके कालकी अपेक्षा वह क्या जघन्य होती है या अजघन्य ? ॥ २१५ ॥ उसके वह नियमसे अजघन्य और असंख्यातगुणी अधिक होती है ॥ २१६ ॥

जो सो परत्थाणवेयणसण्णियासो सो दुविहो जहण्णओ परत्थाणवेयणसण्णियासो चेव उक्कस्सओ परत्थाणवेयणसण्णियासो चेव ॥ २१७ ॥

जो वह परस्थान वेदनासंनिकर्ष है वह दो प्रकारका है जघन्य परस्थान वेदनासंनिकर्प और उत्कृष्ट परस्थानवेदनासंनिकर्ष ॥ २१७ ॥

जो सो जहण्णओ परत्थाणवेयणसण्णियासो जो थप्पो ॥ २१८ ॥

जो वह जेवन्य परस्थान वेदनासंनिकर्ष है वह अभी स्थगित रखा जाता है ॥ २१८ ॥

जो सो उक्कस्सओ परत्थाणवेयणसण्णियासी सो चडव्विहे—दव्वदो खेत्तदो कालदो भावदो चेदि ॥ २१९ ॥

जो वह उत्कृष्ट परस्थान वेदनासंनिकर्ष हैं वह द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावकी अपेक्षा चार प्रकारका है ॥ २१९ ॥

जस्म णाणावरणीयवेयणा द्व्वदो उक्कस्सा तस्स छण्णं कम्माणमाउववज्जाणं द्व्वदो किम्रुक्कस्सा अणुक्कस्सा ॥ २२० ॥ उक्कस्सा वा अणुक्कस्सा वा, उक्कसादो अणुक्कस्सा विद्वाणपदिदा ॥ २२१ ॥ अणंतभागहीणा वा असंखेज्जभागहीणा वा ॥ २२२ ॥ जिस ज्ञानावरणीयकी वेदना द्रव्यकी अपेक्षा उत्कृष्ट होती है उसके आयुको छोड़कर शेष छह कर्मोंकी वेदना द्रव्यकी अपेक्षा क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट ? !! २२० !! उसके वह उत्कृष्ट भी होती है और अनुत्कृष्ट भी ! उत्कृष्टकी अपेक्षा वह अनुत्कृष्ट दो स्थानोंमें पतित है !! २२१ !! वह अनन्तभागहीन अथवा असंख्यातभागहीन होती है !! २२२ !!

तस्स आउअवेयणा दव्वदो किम्रुक्कस्सा अणुक्कस्सा ? ॥ २२३ ॥ णियमा अणुक्कस्सा असंखेजजगुणहीणा ॥ २२४ ॥

उसके आयु कर्मकी वेदना द्रव्यकी अपेक्षा क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट ! ॥२२३॥ उसके वह नियमसे अनुत्कृष्ट और असंख्यातगुणी हीन होती है ॥ २२४॥

#### एवं छण्णं कम्माणमाउववज्जाणं ॥ २२५ ॥

इसी प्रकारसे आयुको छोड़कर रोष छह कमोंके प्रकृत संनिकर्षकी प्ररूपणा जानना चाहिये ॥ २२५ ॥

जस्स आउअवेयणा द्व्यदो उक्कस्सा तस्स सत्तर्ण्णं कम्माणं वेयणा द्व्यदो किमुक्कस्सा अणुक्कस्सा ॥ २२६ ॥ णियमा अणुक्कस्सा चउद्वाणपदिदा ॥ २२७ ॥ असंखेज्जभागहीणा वा संखेज्जभागहीणा वा संखेज्जगुणहीणा वा असंखेज्जगुणहीणा वा ॥

जिसके आयु कर्मकी वेदना द्रव्यकी अपेक्षा उत्कृष्ट होती है उसके सात कर्मीकी वेदना द्रव्यकी अपेक्षा क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट ॥ २२६ ॥ वह नियमसे अनुत्कृष्ट चार स्थानोंमें पितत है ॥ २२७ ॥ वह असंख्यातभागद्दीन, संख्यातभागद्दीन, संख्यातगुणद्दीन और असंख्यात-गुणद्दीन इन चार स्थानोंमें पितत होती है ॥ २२८ ॥

जस्स णाणावरणीयवेयणा खेत्तदो उनकस्सा तस्स दंसणावरणीय मोहणीय अंतराइयवेयणा खेत्तदो किम्रुक्कस्सा अणुक्कस्सा ? ॥ २२९ ॥ उक्कस्सा ॥ २३० ॥

जिसके ज्ञानावरणीयकी वेदना क्षेत्रकी अपेक्षा उत्कृष्ट होती हैं उसके दर्शनावरणीय, मोहनीय और अन्तरायकी वेदना क्षेत्रकी अपेक्षा क्या उत्कृष्ट होती है अथवा अनुत्कृष्ट ॥ २२९ ॥ वह उसके उत्कृष्ट होती है ॥ २३० ॥

तस्स वेयणीय - आउअ - णामा - गोदवेयणा खेत्तदो किम्रुक्कस्सा अणुक्कस्सा १। २३१ ।। णियमा अणुक्कस्सा असंखेज्जगुणहीणा ।। २३२ ॥

उसके वेदनीय, आयु, नाम और गोत्रकी वेदना क्षेत्रकी अपेक्षा क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट १॥२३१॥ उसके वह नियमसे अनुत्कृष्ट और असंख्यातगुणहीन होती है ॥२३२॥

#### एवं दंसणावरणीय-मोहणीय-अंतराइयाणं ॥ २३३ ॥

इसी प्रकार दर्शनावरणीय, मोहनीय और अन्तरायके संनिकर्षकी भी प्ररूपणा जाननी चाहिये॥ २३३॥ जस्स वेयणीयवेयणा खेत्तदो उनकस्सा तस्स णाणावरणीय - दंसणावरणीय-मोहणीय-अंतराइयवेयणा खेत्तदो उक्कसिया णितथ ॥ २३४ ॥

जिसके वेदनीयकी वेदना क्षेत्रकी अपेक्षा उत्कृष्ट होती है उसके ज्ञानावरणीय, दर्शना-वरणीय, मोहनीय और अन्तरायकी वेदना क्षेत्रकी अपेक्षा उत्कृष्ट नहीं होती ॥ २३४ ॥

तस्त आउअ-णामा-गोदवेयणा खेत्तदी किमुक्कस्सा अणुक्कस्सा ? ॥ २३५ ॥ उक्कस्सा ॥ २३६ ॥

उसके आयु, नाम और गोत्रकी वेदना क्षेत्रकी अपेक्षा क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट ! ॥ २३५ ॥ वह उसके उत्कृष्ट होती है ॥ २३६ ॥

एवमाउअ-णामा-गोदाणं ॥ २३७ ॥

इसी प्रकार आयु, नाम और मोत्रकी मी प्रकृत प्ररूपणा जाननी चाहिये॥ २३७॥

जस्स णाणावरणीयवेयणा कालदो उक्कस्सा तस्स छण्णं कम्माणमाउअवज्जाणं वेयणा कालदो किम्रुक्कस्सा अणुक्कस्सा ? ॥ २३८ ॥ उक्कसा वा अणुक्कस्सा वा, उक्कस्सादो अणुक्कस्सा असंखंज्जभागहीणा ॥ २३९ ॥

जिसके ज्ञानात्ररणीयकी वेदना कालकी अपेक्षा उत्कृष्ट होती है उसके आयुको छोड़कर रोष छह कमोंकी वेदना कालकी अपेक्षा क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट ॥ २३८ ॥ उसके वह उत्कृष्ट भी होती है और अनुत्कृष्ट भी। उत्कृष्टकी अपेक्षा वह अनुत्कृष्ट असंस्थातभागहीन होती है ॥

तस्स आउअवेयणा कालदो किम्रुक्कस्सा अणुक्कस्सा १ ॥ २४० ॥ उक्कस्सा वा अणुक्कस्सा वा, उक्कस्सादो अणुक्कस्सा चउट्टाणपदिदा ॥ २४१ ॥

उसके आयुकी वेदना कालकी अपेक्षा क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट ॥ २४०॥ वह उसके उत्कृष्ट भी होती है और अनुत्कृष्ट भी। उत्कृष्टकी अपेक्षा वह अनुत्कृष्ट चार स्थानोंमें पतित होती है ॥ २४१॥

एवं छण्णं कम्माणं आउववज्जाणं ॥ २४२ ॥

इस प्रकार रोष छह कर्मीकी भी प्रकृत प्ररूपमा करनी (जाननी) चाहिये॥ २४२॥

जस्स आउअवेयणा कालदो उक्कस्सा तस्स सत्ताण्णं कम्माणं वेयणा कालदो किमुक्कस्सा अणुक्कस्सा? ॥२४३॥ उक्कस्सा वा अणुक्कस्सा वा, उक्कस्सादो अणुक्कस्सा तिद्वाणपदिदा ॥२४४॥ असंखेज्जभागहीणा वा संखेज्जभागहीणा वा संखेज्जगुणहीणा वा ॥

जिसके आयुकी वेदना कालकी अपेक्षा उत्कृष्ट होती है उसके सात कमींकी वेदना कालकी अपेक्षा क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट हे ॥२४३॥ उसके वह उत्कृष्ट भी होती है और अनुत्कृष्ट भी । उत्कृष्टकी अपेक्षा अनुत्कृष्ट तीन स्थानोंमें पतित होती है ॥ २४४॥ वे तीन स्थान ये हैं— उक्त वेदना असंख्यातमागहीन, संख्यातमागहीन और संख्यातगुणहीन ॥ २४५॥

जस्स णाणावरणीयवेयणा भावदो उक्कस्सा तस्स दंसणावरणीय-मोहणीय-अंतराइयवेयणा भावदो किमुक्कस्सा अणुक्कस्सा? ॥२४६॥ उक्कस्सा वा अणुक्कस्सा वा, उक्कस्सादो अणुक्कस्सा छट्टाणपदिदा ॥ २४७॥

जिसके ज्ञानावरणीयकी वेदना भावकी अपेक्षा उत्कृष्ट होती है उसके दर्शनावरणीय, मोहनीय और अन्तराय कर्मकी वेदना भावकी अपेक्षा क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट ? ॥२४६॥ उसके वह उत्कृष्ट भी होती है और अनुत्कृष्ट भी । उत्कृष्टसे अनुत्कृष्ट छह स्थानोंमें पतित होती है ॥

तस्स वेयणीय - आउव - णामा - गोदवेयणा भावदो किम्रुक्कस्सा अणुक्कस्सा ?।। २४८ ॥ णियमा अणुक्कस्सा अणंतगुणहीणा ॥ २४९ ॥

उसके वेदनीय आयु, नाम और गोत्रकी वेदना भावकी अपेक्षा क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट !॥ २४८ ॥ उसके वह नियमसे अनुत्कृष्ट और अनन्तगुणहीन होती है ॥ २४९ ॥

एवं दंसणावरणीय-मोहणीय-अंतराइयाणं ॥ २५० ॥

इसी प्रकार दर्शनावरणीय, मोहनीय और अन्तरायके भी संनिकर्षकी प्ररूपणा जाननी चाहिये॥ २५०॥

जस्स वेयणीयवेयणा भावदो उक्कस्सा तस्स जाणावरणीय - दंसणावरणीय-अंतराइयवेयणा भावदो सिया अत्थि सिया णित्थि ॥ २५१ ॥ जिद्द अत्थि भावदो किम्रुक्कस्सा अणुक्कस्सा १ ॥ २५२ ॥ णियमा अणुक्कस्सा अणंतगुणहीणा ॥ २५३ ॥

जिस जीवके वेदनीयकी वेदना भावकी अपेक्षा उत्कृष्ट होती है उसके ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय और अन्तरायकी वेदना भावकी अपेक्षा कथंचित् होती है और कथंचित् नहीं भी होती है ॥ २५१ ॥ यदि होती है तो वह भावकी अपेक्षा क्या उत्कृष्ट है या अनुत्कृष्ट ? ॥२५२॥ वह नियमसे अनुत्कृष्ट और अनन्त्रगुणहीन होती है ॥ २५३ ॥

तस्स मोहणीय वेयणा भावदो णितथ ॥ २५४ ॥

उक्त जीवके मोहनीयकी वेदना भावकी अपेक्षा नहीं होती है ॥ २५४ ॥

तस्स आउअवेयणा भावदो किम्रुक्कस्सा अणुक्कस्सा १॥ २५५॥ णियमा अणुक्कस्सा अणंतगुणहीणा॥ २५६॥

उसके आयुकर्मकी वेदना भावकी अपेक्षा क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट ? ॥२५५॥ उसके वह नियमसे अनुत्कृष्ट होकर अनन्तगुणी हीन होती है ॥ २५६॥

तस्स णामा-गोदवेयणा भावदो किमुक्कस्सा अणुक्कस्सा ? ।।२५७॥ उक्कस्सा ॥ उसके नाम व गोत्र कर्मकी वेदना भावकी अपेक्षा क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट ? ॥ २५७ ॥ वह उत्कृष्ट होती है ॥ २५८ ॥

छ. ८५

#### एवं पामा-गोदाणं ॥ २५९ ॥

इसी प्रकार नाम और गोत्र कर्मकी प्रकृत प्ररूपणा जाननी चाहिये ॥ २५९ ॥

जस्स आउअवेयणा भावदो उक्कस्सा तस्स सत्तरणं कम्माणं भावदो किम्रुक्कस्सा अणुक्कस्सा ? ॥ २६० ॥ णियमा अणुक्कस्सा अणंतगुणहीणा ॥ २६१ ॥

जिसके आयुकी वेदना भावकी अपेक्षा उत्कृष्ट होती है उसके सात रोध कर्मोंकी वेदना भावकी अपेक्षा क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट ? ॥ २६० ॥ उसके वह नियमसे अनुत्कृष्ट और अनन्तगुणी हीन होती है ॥ २६१ ॥

जो सो थप्पो जहण्णओ परत्थाणवेयणसण्णियासो सो चउन्विहो दव्वदो खेत्तदो कालदो भावदो चेदि ॥ २६२ ॥

जो जघन्य परस्थान वेदनासंनिकर्ष स्थगित किया गया था वह द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावकी अपेक्षासे चार प्रकारका है ॥ २६२ ॥

जस्स णाणावरणीयवेयणा दव्वदो जहण्णा तस्स दंसणावरणीय-अंतराइयवेयणा दव्वदो कि जहण्णा अजहण्णा ? ॥ २६३ ॥ जहण्णा वा अजहण्णा वा, जहण्णादो अजहण्णा विद्वाणपदिदा ॥ २६४ ॥ अणंतभागवभहिया वा असंखेजजभागवभहिया वा ॥ २६५ ॥

जिसके ज्ञानावरणीयकी वेदना द्रव्यकी अपेक्षा जघन्य होती है उसके दर्शनावरणीय और अन्तरायकी वेदना द्रव्यकी अपेक्षा क्या जघन्य होती है या अजघन्य ? ॥ २६३ ॥ उसके वह जघन्य भी होती है और अजघन्य भी होती है । जघन्यसे वह अजघन्य इन दो स्थानोंमें पतित है ॥ २६४ ॥ अनन्तभाग अधिक और असंख्यातभाग अधिक ॥ २६५ ॥

तस्स वेयणीय-णामा-गोदवेयणा दन्त्रदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ २६६ ॥ णियमा अजहण्णा असंखेज्जभागव्भहिया ॥ २६७ ॥

उसके वेदनीय, नाम और गोत्रकी वेदना द्रव्यकी अपेक्षा क्या जधन्य होती है या अजघन्य १ ॥२६६॥ उसके वह नियमसे अजघन्य और असंख्यातवें भाग अधिक होती है ॥२६७॥

तस्स मोहणीयवेयणा दव्यदो जहण्णिया णत्थि ॥ २६८ ॥

उसके मोहनीयकी वेदना द्रव्यकी अपेक्षा जधन्य नहीं होती ॥ २६८ ॥

तस्त आउअवेयणा दव्यदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ २६९ ॥ णियमा अजहण्णा असंखेजजगुणव्महिया ॥ २७० ॥

उसके आयुकी वेदना द्रव्यकी अपेक्षा क्या जघन्य होती है या अजघन्य ? ॥ २६९ ॥ उसके वह नियमसे अजघन्य और असंख्यातगुणी अधिक होती है ॥ २७० ॥

एवं दंसणावरणीय-अंतराइयाणं ॥ २७१ ॥

इसी प्रकारसे दर्शनावरणीय और अन्तरायकी भी प्रकृत प्ररूपणा जाननी चाहिये ॥२७१॥

जस्स वेयणीयवेयणा दव्वदो जहण्णा तस्स णाणावरणीय-दंसणावरणीय-मोहणीय-अंतराइयाणं वेयणा दव्वदो जहण्णिया णितथ ॥ २७२ ॥

जिसके वेदनीयकी वेदना द्रव्यकी अपेक्षा जघन्य होती है उसके ज्ञानावरणीय, दर्शना-वरणीय, मोहनीय और अन्तरायकी वेदना द्रव्यकी अपेक्षा जघन्य नहीं होती ॥ २७२ ॥

तस्स आउअवेयणा दथ्वदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ २७३ ॥ णियमा अजहण्णा असंखेडजगुणन्महिया ॥ २७४ ॥

उसके आयुकी वेदना द्रव्यकी अपेक्षा क्या जघन्य होती है या अजघन्य ? ॥ २७३ ॥ उसके वह नियमसे अजघन्य और असंख्यातगुणी अधिक होती है ॥ २७४ ॥

तस्स णामा-गोदवेयणा दन्वदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ २७५ ॥ जहण्णा वा अजहण्णा वा, जहण्णादो अजहण्णा विद्वाणपदिदा ॥ २७६ ॥ अणंतभागन्भहिया वा असंखेज्जभागन्भहिया वा ॥ २७७ ॥

उसके नाम और गोत्रकी बेदना द्रव्यकी अपेक्षा क्या जघन्य होती है या अजघन्य ? ॥ २७५ ॥ वह उसके जघन्य भी होती है और अजघन्य भी होती है । जघन्यसे वह अजघन्य इन दो स्थानोंमें पतित होती है ॥२७६॥ अनन्तभाग अधिक और असंख्यातभाग अधिक ॥२७७॥

एवं णामा-गोदाणं ॥ २७८ ॥

इसी प्रकार नाम और गोत्रकी भी प्रकृत प्ररूपणा जाननी चाहिये॥ २७८॥

जस्स मोहणीयवेयणा दव्यदो जहण्णा तस्स छण्णं कम्माणमाउअवज्जाणं वेयणा दव्यदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ २७९ ॥ णियमा अजहण्णा असंखेज्जभागव्भहिया ॥

जिसके मोहनीयकी वेदना द्रव्यकी अपेक्षा जघन्य होती है उसके आयुको छोड़कर शेष छह कर्मोंकी वेदना द्रव्यकी अपेक्षा क्या जघन्य होती है या अजघन्य है।। २७९ ॥ उसके वह नियमसे अजघन्य और असंख्यातवें भाग अधिक होती है ॥ २८० ॥

तस्स आउअवेयणा दव्यदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ।। २८१ ।। णियमा अजहण्णा असंखेज्जगुणब्भहिया ।। २८२ ।।

उसके आयुकी वेदना द्रव्यकी अपेक्षा क्या जघन्य होती है या अजघन्य ? ॥ २८१ ॥ उसके वह नियमसे अजघन्य और असंख्यातगुणी अधिक होती है ॥ २८२ ॥

जस्स आउअवेयणा दव्यदो जहण्णा तस्स सत्तरणं कम्माणं वेयणा दव्यदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ २८३ ॥ णियमा अजहण्णा चउट्टाणपदिदा ॥ २८४ ॥

जिसके आयुकी वेदना द्रव्यकी अपेक्षा जघन्य होती है उसके शेष सात कमींकी वेदना द्रव्यकी अपेक्षा क्या जघन्य होती है या अजधन्य है।। २८३॥ उसके वह नियमसे अजधन्य होकर चार स्थानोंमें पतित होती है।। २८४॥

जस्स णाणावरणीयवेयणा खेत्तदो जहण्णा तस्स सत्तर्ण्णं कम्माणं वेयणा खेत्तदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ २८५ ॥ जहण्णा ॥ २८६ ॥

जिसके ज्ञानावरणीयकी वेदना क्षेत्रकी अपेक्षा जघन्य होती है उसके रोष सात कमोंकी वेदना उस क्षेत्रकी अपेक्षा क्या जघन्य होती है या अजघन्य होती है।। २८५॥ वह उसके जघन्य होती है।। २८६॥

एवं सत्तव्यं कम्मायं ॥ २८७ ॥

इसी प्रकार रोष सात कर्मोंकी भी प्रकृत प्ररूपणा जाननी चाहिये ॥ २८७ ॥

जस्स णाणावरणीयवेयणा कालदो जहण्णा तस्स दंसणावरणीय-अंतरायवेयणा कालदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ २८८ ॥ जहण्णा ॥ २८९ ॥

जिसके ज्ञानावरणीयकी वेदना कालकी अपेक्षा जघन्य होती है उसके दर्शनावरणीय और अन्तरायकी वेदना कालकी अपेक्षा क्या जघन्य होती है या अजघन्य ? ॥ २८८॥ वह उसके जघन्य होती है ॥ २८९॥

तस्स वेयणीय-आउअ-णामा-गोदवेयणा कालदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ २९०॥ णियमा अजहण्णा असंखेजजगुणब्महिया ॥ २९१॥

उसके वेदनीय, आयु, नाम और गोत्रकी वेदना कालकी अपेक्षा क्या जघन्य होती है या अजघन्य १॥ २९०॥ उसके वह अजघन्य होकर असंख्यातगुणी अधिक होती है ॥ २९१॥

तस्स मोहणीयवेयणा कालदो जहण्णिया णत्थि ॥ २९२ ॥

उसके मोहनीयकी वेदना कालकी अपेक्षा जघन्य नहीं होती है ॥ २९२ ॥

एवं दंसणावरणीय-अंतराइयाणं ॥ २९३ ॥

इसी प्रकार दर्शनावरण और अन्तरायकी भी प्रकृत प्ररूपणा जाननी चाहिये ॥२९४॥

जस्स वेयणीयवेयणा कालदो जहण्णा तस्स णाणावरणीय-दंसणावरणीय-मोहणीय-अंतराइयाणं वेयणा कालदो जहण्णिया णितथ ॥ २९४ ॥

जिसके वेदनीयकी वेदना कालकी अपेक्षा जघन्य होती है उसके ज्ञानावरणीय, दर्शना-वरणीय, मोहनीय और अन्तरायकी वेदना कालकी अपेक्षा जघन्य नहीं होती है ॥ २९४ ॥

तस्स आउअ - णामा - गोदवेयणा कालदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ २९५ ॥ जहण्णा ॥ २९६ ॥

उसके आयु, नाम और गोत्रकी वेदना कालकी अपेक्षा क्या जधन्य होती है या अजधन्य ? ॥ २९५ ॥ उसके उक्त आयु आदिकी वेदना कालकी अपेक्षा जधन्य होती है ॥ २९६ ॥

एवमाउअ-णामा-गोदाणं ॥ २९७॥

जिस प्रकार यहां वेदनीयके संनिकर्षकी प्ररूपणा की गई है उसी प्रकार आयु, नाम और गोत्र कर्मके संनिकर्षकी भी प्ररूपणा जाननी चाहिये ॥ २९७ ॥

जस्स मोहणीयवेयणा कालदो जहण्णा तस्स सत्तरणं कम्माणं वेयणा कालदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ।। २९८ ।। णियमा अजहण्णा असंखेज्जगुणब्महिया ।। २९९ ।।

जिसके मोहनीयकी वेदना कालकी अपेक्षा जघन्य होती है उसके शेष सात कर्मोंकी वेदना कालकी अपेक्षा क्या जघन्य होती है या अजघन्य ! || २९८ || उसके वह नियमसे अजघन्य असंख्यातगुणी अधिक होती है || २९९ ||

जस्स णाणावरणीयवेयणा भावदो जहण्णा तस्स दंसणावरणीय-अंतराइयवेयणा भावदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ ३०० ॥ जहण्णा ॥ ३०१ ॥

जिस जीवके ज्ञानावरणीयकी वेदना भावकी अपेक्षा जघन्य होती है उसके दर्शनावरणीय और अन्तरायकी वेदना भावकी अपेक्षा क्या जघन्य होती है या अजघन्य ? ॥ २००॥ उसके इन दोनों कर्मोंकी वेदना भावकी अपेक्षा जघन्य होती है ॥ २०१॥

तस्स वेयणीय - आउअ - णामा - गोदवेयणा भावदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ २०२ ॥ णियमा अजहण्णा अणंतगुणव्महिया ॥ २०२ ॥

उसके वेदनीय, आयु, नाम और गोत्रकी वेदना भावकी अपेक्षा क्या जघन्य होती है या अजघन्य ? ॥ ३०२ ॥ उसके इन कर्मोंकी वेदना भावकी अपेक्षा नियमसे अजघन्य और अनन्तगुणी अधिक होती है ॥ ३०३ ॥

तस्स मोहणीयवेयणा भावदो जहण्णिया णितथ ॥ ३०४ ॥

उसके मोहनीयकी वेदना भावकी अपेक्षा जघन्य नहीं होती है ॥ २०४ ॥

एवं दंसणावरणीय-अंतराइयाणं ॥ ३०५ ॥

भावकी अपेक्षा जिस प्रकार ज्ञानावरणीयके संनिकर्षकी प्ररूपणा की गई है उसी प्रकारसे दर्शनावरणीय और अन्तरायके संनिकर्षकी प्ररूपणा जाननी चाहिये ॥ ३०५ ॥

जस्स वेयणीयवेयणा भावदो जहण्णा तस्स णाणावरणीय-दंसणावरणीय-मोहणीय-अंतराइयवेयणा भावदो जहण्णिया णितथ ॥ ३०६ ॥

जिस जीवके वेदनीय कर्मकी वेदना भावकी अपेक्षा जघन्य होती हैं उसके ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, मोहनीय और अन्तरायकी वेदना भावकी अपेक्षा जघन्य नहीं होती हैं ॥ ३०६॥

तस्स आउअ - णामा - गोदवेयणा भावदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ ३०७ ॥ णियमा अजहण्णा अर्णतगुणब्भहिया ॥ ३०८ ॥

उसके आयु, नाम और गोत्रकी वेदना भावकी अपेक्षा क्या जवन्य होती है या अजवन्य ?

 ॥ ३०० ॥ उसके इन कर्मीकी वेदना भावकी अपेक्षा नियमसे अजधन्य और अनन्तगुणी अधिक होती है ॥ ३०८ ॥

जस्स मोहणीयवेयणा भावदो जहण्णा तस्स सत्तर्ण्णं कम्माणं वेयणा भावदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ।। ३०९ ॥ णियमा अजहण्णा अणंतगुणव्महिया ॥ ३१० ॥

जिसके मोहनीयकी वेदना भावकी अपेक्षा जबन्य होती है उसके सात शेष कर्मोंकी वेदना भावकी अपेक्षा क्या जबन्य होती है या अजधन्य १॥ ३०९॥ उसके वह नियमसे अजधन्य और अनन्तगुणी अधिक होती है॥ ३१०॥

जस्स आउअवेयणा भावदो जहण्णा तस्स छण्णं वेयणा भावदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ।। ३११ ।। णियमा अजहण्णा अणंतगुणन्महिया ।। ३१२ ।।

ेजिसके आयु कर्मकी बेदना भावकी अपेक्षा जवन्य होती है उसके नामकर्मको छोड़कर रोप छह कर्मोंकी वेदना भावकी अपेक्षा क्या जवन्य होती है या अजवन्य ? ॥ ३११ ॥ उसके वह नियमसे अजवन्य और अनन्तगुणी अधिक होती है ॥ ३१२ ॥

तस्स णामवेयणा भावदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ ३१३ ॥ जहण्णा वा अजहण्णा वा, जहण्णादो अजहण्णा छट्टाणपदिदा ॥ ३१४ ॥

उसके नामकर्मकी वेदना भावकी अपेक्षा क्या जघन्य होती है या अजघन्य ? ॥३१३॥ उसके वह जघन्य भी होती है और अजघन्य भी होती है। जघन्यकी अपेक्षा वह अजघन्य छह स्थानोंमें पतित होती है॥ ३१४॥

जस्स णामवेयणा भावदो जहण्णा तस्स छण्णं कम्माणमाउअवज्जाणं वेयणा भावदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥३१५॥ णियमा अजहण्णा अणंतगुणव्भहिया ॥३१६॥

जिसके नामकर्मकी वेदना भावकी अपेक्षा जघन्य होती है उसके आयुको छोड़कर रोष छह कर्मोंकी वेदना भावकी अपेक्षा क्या जघन्य होती है या अजघन्य १॥ ३१५॥ उसके वह नियमसे अजघन्य और अनन्तगुणी अधिक होती है ॥ ३१६॥

तस्स आउअवेयणा भावदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ ३१७ ॥ जहण्णा वा अजहण्णा त्रा, जहण्णादो अजहण्णा छट्टाणपदिदा ॥ ३१८ ॥

उसके आयुकी वेदना क्या जवन्य होती है या अजघन्य ? ॥ ३१७ ॥ उसके वह जघन्य भी होती है और अजघन्य भी होती है । जघन्यकी अपेक्षा वह अजघन्य छह स्थानोंमें पतित होती है ॥ ३१८ ॥

जस्स गोदवेयणा भावदो जहण्णा तस्स सत्तर्णा कम्माणं वेयणा भावदो किं जहण्णा अजहण्णा ? ॥ ३१९ ॥ णियमा अजहण्णा अणंतगुणव्भिहया ॥ ३२० ॥ जिसके गोत्रकी वेदना भावकी अपेक्षा जघन्य होती है उसके शेष सात कर्मोंकी वेदना भावकी अपेक्षा क्या जघन्य होती है या अजघन्य है।। ३१९ ॥ उसके वह नियमसे अजघन्य और अनन्तगुणी अधिक होती है ॥ ३२० ॥

॥ वेदनासंनिकर्ष अनुयोगद्वार समाप्त हुआ ॥ १३ ॥

—ഉ**ര**ാമർത്ത

# १४. वेयणपरिमाणविहाणं

वेयणपरिमाणविहाणे त्ति ॥ १ ॥

अब वेदनापरिमाणविधान अनुयोगद्वारका अधिकार है ॥ १ ॥

तत्थ इमाणि तिण्णि अणियोगदाराणि-पगदिअहुदा समयपबद्धहुदा खेत्तपचा-सए ति ॥ २ ॥

उसमें ये तीन अनुयोगद्वार हैं - प्रकृत्यर्थता, समयप्रत्रद्वार्थता और क्षेत्रप्रत्यास ॥ २ ॥

पगदिअहृदाए णाणावरणीय-दंसणावरणीय कम्मस्स केविडयाओ पयडीओ ? ॥ ३ ॥ णाणावरणीय-दंसणावरणीय कम्मस्स असंखेडजलोग पयडीओ ॥ ४ ॥ एविदयाओ पयडीओ ॥ ५ ॥

प्रकृति-अर्थता अधिकारकी अपेक्षा ज्ञानावरणीय और दर्शनावरणीय कर्मकी कितनी प्रकृतियां है ? ॥ ३॥ ज्ञानावरण और दर्शनावरण असंख्यात लोक प्रमाण प्रकृतियां है ॥ ४॥ इतनी मात्र उनकी प्रकृतियां हैं ॥ ५॥

वेदणीयस्स कम्मस्स केविडयाओ पयडीओ ? ॥ ६ ॥ वेयणीयस्स कम्मस्स दुवे पयडीओ ॥ ७ ॥ एवदियाओ पयडीओ ॥ ८ ॥

वेदनीय कर्मकी क्षितनी प्रकृतियां है ॥ ६ ॥ वेदनीय कर्मकी दो प्रकृतियां है ॥ ৩ ॥ उसकी इतनी ही प्रकृतियां हैं ॥ ८ ॥

सातावेदनीय और असातावेदनीय इस प्रकार दो भेद हैं। जितने स्वभाव होते हैं उतनीही प्रकृतियां होती हैं।

मोहणीयस्स कम्मस्स केवडियाओ पयडीओ ? ॥ ९ ॥ मोहणीयस्स कम्मस्स अद्वावीसं पयडीओ ॥ १० ॥ एवदियाओ पयडीओ ॥ ११ ॥

मोहनीय कर्मकी कितनी प्रकृतियां हैं ! । ९ ॥ मोहनीय कर्मकी अट्टाईस प्रकृतियां है ।। १० ॥ उसकी इतनी प्रकृतियां हैं ॥ ११ ॥

मिथ्यात्म, सम्यक्त्व, सम्यग्मिथ्यात्व, अनन्तानुबन्धिक्रोध, मान, माया, छोभ, अम्रत्याख्या-नावरणीय क्रोध, मान, माया, छोभ, प्रत्याख्यानावरणीय क्रोध, मान, माया, छोभ, संज्वलनक्रोध, मान, माया, छोभ, हास्य, रति, अरति, शोक, भय, जुगुप्सा, क्षीवेद, पुरुषवेद और नपुंसक्तवेदके भेदसे मोहनीय कर्मकी अट्टाईस प्रकृतियां है।

आउअस्स कम्मस्स केवडियाओ पयडीओ ? ॥ १२ ॥ आउअस्स कम्मस्स चत्तारि पयडीओ ॥ १३ ॥ एवडियाओ पयडीओ ॥ १४ ॥

आयुकर्मकी कितनी प्रकृतियां हैं / ॥ १२ ॥ आयु कर्मकी चार प्रकृतियां है ॥ १३ ॥ उसकी इतनी प्रकृतियां है ॥ १४ ॥

देव, मनुष्य, तिर्यंच और नारक पर्यायको धारण करनेवाली आयुकर्मकी चार प्रकृतियां हैं।

णामस्स कम्मस्स केवडियाओ पयडीओ ? ॥ १५॥ णामस्स कम्मस्स असंखेज्ज-स्रोगमेत्तपयडीओ ॥ १६ ॥ एवदियाओ पयडीओ ॥ १७॥

नामकर्मकी कितनी प्रकृतियां है है ॥ १५ ॥ नामकर्मकी असंख्यात लोक मात्र प्रकृतियां हैं ॥ १६ ॥ उसकी इतनी प्रकृतियां हैं ॥ १७ ॥

नामकर्मकी गति, आदि ९३ त्र्याणव प्रकृतियां है।

गोदस्स कम्मस्स केवडियाओ पयडीओ ? ॥ १८ ॥ गोदस्स कम्मस्स दुवे पयडीओ ॥ १९ ॥ एवदियाओ पयडीओ ॥ २० ॥

गोत्र कर्मकी कितनी प्रकृतियां हैं !। १८ ॥ गोत्र कर्मकी दो प्रकृतियां हैं ॥ १९ ॥ उसकी इतनी प्रकृतियां हैं ॥ २० ॥

उच्चगोत्र और नीच गोत्र इस प्रकार दो प्रकृतियां है।

अंतराइयस्स कम्मस्स केवडियाओ पयडीओ १॥ २१॥ अंतराइयस्स कम्मस्स पंच पयडीओ ॥ २२॥ एवदियाओ पयडीओ ॥ २३॥

अन्तराय कर्मकी कितनी प्रकृतियां है ?।। २१ ।। अन्तराय कर्मकी पांच प्रकृतियां हैं ।। २२ ।। उसकी इतनी प्रकृतियां हैं ।। २३ ।।

अन्तरायकर्मकी दान, लाभ, भोग, उपभोग, बीर्य ये पैंच्य प्रकृतियां हैं।

समयपबद्धद्रदाए ॥ २४ ॥

अब समयप्रबद्धार्यताका अधिकार है ॥ २४ ॥

णाणावरणीय - दंसणावरणीय - अंतराइयस्स केवडियाओ पयडीओ १ ॥ २५ ॥ णाणावरणीय - दंसणावरणीय - अंतराइयस्स कम्मस्स एकेका पयडी तासं तीसं सागरीवम-कोडाकोडीयो समयपबद्धद्वदाए गुणिदाए ॥ २६ ॥ एवदियाओ पयडीओ ॥ २७ ॥

www.jainelibrary.org

ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय और अन्तराय कर्मकी कितनी प्रकृतियां हैं !। २५ ।। ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय और अन्तराय कर्मकी एक एक प्रकृति तीस कोडाकोड़ि सागरोपमोंको समय प्रबद्धार्थसे उक्त तीन गुणित करनेपर जो प्राप्त हो उतनी है ।। २६ ।। उक्त तीन कर्मोंकी इतनी मात्र प्रकृतियां हैं ॥ २७ ॥

कर्म स्थितिके प्रथम समयमें बांधे गये कर्मस्कन्धका नाम एक समयप्रबद्धार्थता है; द्वितीय समयमें बांधे गये कर्मस्कन्धका नाम द्वितीय समयप्रबद्धार्थता है। इस प्रकार कर्मस्थितिके अन्तिम समय तक ले जाना चाहिये। फिर एक समयप्रबद्धार्थताको स्थापित कर तीस कोडाकोडी सागरो-पमसे गुणित करनेपर एक एक कर्मकी इतनी प्रकृतियां होती है।

वेयणीयस्स कम्मस्स केविडयाओ पयडीओ ? ॥ २८ ॥ वेयणीयस्स कम्मस्स एकेका पयडी तीसं पण्णारससागरोवमकोडाकोडीओ समयपबद्धद्वाए गुणिदाए ॥ २९ ॥ एवडियाओ पयडीओ ॥ ३० ॥

वेदनीय कर्मकी कितनी प्रकृतियां हैं !। २८ ।। तीस और पन्द्रह कोंडाकोडि सागरोपमोंके समयप्रबद्धार्थसे गुणित करनेपर जो प्राप्त हो उतनी मात्र वेदनीय कर्मकी एक एक प्रकृति हैं ।। २९ ।। उसकी इतनी प्रकृतियां हैं ।। ३० ।।

मोहणीयस्स कम्मस्स केवडियाओ पयडीओ ? ॥ ३१ ॥ मोहणीयस्स कम्मस्स एकेका पयडी सत्तरि चत्तालीसं वीसं पण्णारसदससागरीवमकोडाकोडीयो समयपबद्धद्वदाए गुणिदाए ॥ ३२ ॥ एवडियाओ पयडीओ ॥ ३३ ॥

मोहनीय कर्मकी कितनी प्रकृतियां है ? ॥ ३१ ॥ सत्तर, चालीस, बीस, पन्द्रह और दस कोड़ाकोड़ि सागरोंपमोंके समयप्रबद्धार्थतासे गुणित करनेपर जो प्राप्त हो उतनी मोहनीय कर्मकी एक एक प्रकृति है ॥ ३२ ॥ उसकी इतनी प्रकृतियां है ॥ ३२ ॥

आउअस्स कम्मस्स केविडयाओ पयडीओ ? ॥ ३४ ॥ आउअस्स कम्मस्स एकेका पयडी अंतोम्रहुत्तमंतोम्रहुत्तं समयपबद्धहृदाए गुणिदाए ॥ ३५ ॥ एविडयाओ पयडीओ ॥ ३६ ॥

आयु कर्मकी कितनी प्रकृतियां है ? ॥ ३४ ॥ अन्तर्मुहूर्त अन्तर्मुहूर्तको समयप्रबद्धार्थतासे गुणित करनेपर जो प्राप्त हो उतनी आयु कर्मकी एक एक प्रकृति है ॥ ३५ ॥ उसकी इतनी प्रकृतियां है ॥ ३६ ॥

णामस्स कम्मस्स केविडयाओ पयडीओ ? ॥ ३७ ॥ णामस्स कम्मस्स एकेका पयडी वीसं, अद्वारस, सोलस, पण्णारस, चोदस, वारस, दससागरीवम कोडाकोडीयो समय-पबद्धद्वदाए गुणिदाए ॥ ३८ ॥ एवडियाओ पयडीओ ॥ ३९ ॥ नामकर्मकी कितनी प्रकृतियां हैं ! । ३७ ।। बीस, अठारह, सोलह, पन्द्रह, चौद्रह, बारह और दस कोडा़कोडि़ सागरोपमोंके समयप्रबद्धार्थतासे गुणित करनेपर जो प्राप्त हो उतनी नामकर्मकी एक एक प्रकृति है ।। ३८ ।। उसकी इतनी प्रकृतियां है ।। ३९ ।।

गोदस्स कम्मस्स केविडियाओ पयडीओ ? ॥ ४० ॥ गोदस्स कम्मस्स एकेका पयडी बीसं दस सागरोवम कोडाकोडीओ समयपबद्धद्वदाए गुणिदाए ॥ ४१ ॥ एविडियाओ पयडीओ ॥ ४२ ॥

गोत्र कर्मकी कितनी प्रकृतियां है ? ॥ ४० ॥ बीस और दस कोडा़कोड़ि सागरोपमोंके समयप्रबद्धार्थतासे गुणित करनेपर जो प्राप्त हो उतनी गोत्र कर्मकी एक एक प्रकृति है ॥ ४१ ॥ उसकी इतनी प्रकृतियां हैं ॥ ४२ ॥

#### खेतपचासे ति ॥ ४३ ॥

अब क्षेत्रप्रत्यास अनुयोगद्वारका अधिकारप्राप्त है ॥ ४३ ॥

क्षेत्रप्रत्याससे अभिप्राय यहां जीवके द्वारा अवलाग्बित क्षेत्रकी क्षेत्रप्रत्याससंज्ञा है।

णाणावरणीयस्स कम्मस्स केविडियाओ पयडीओ ? ॥ ४४ ॥ णाणावरणीयस्स कम्मस्स जो मच्छो जोयणसहस्सओ संयग्धरमणसग्धद्दस्स बाहिरछए तडे अच्छिदो, वेयण-सग्धग्यादेण सग्धहदो, काउलेस्सियाए लग्गो, पुणरिव मारणंतियसग्धग्यादेण सग्धहदो, तिण्णि विग्गहगदिकंदयाणि काऊण से काले अधो सत्तमाए पुढवीए णेरइएसु उवविज्जिहिद ति ॥ ४५ ॥ खेत्तपञ्चासेण गुणिदाओ ॥ ४६ ॥ एवडियाओ पयडीओ ॥ ४७ ॥

श्वानावरणीय कर्मकी कितनी प्रकृतियां हैं !॥ ४४ ॥ जो एक हजार योजन प्रमाण मत्स्य स्वयम्भूरमण समुद्रके बाह्य तटपर स्थित है, वेदनासमुद्धातसे समुद्धातको प्राप्त हुआ है, कापोतलेश्यासे संलग्न है, फिर भी मारणांतिकसमुद्धातको प्राप्त हुआ है, तीन विग्रह काण्डकोकों करके अनन्तर समयमें नीचे सातवीं पृथीवीके नारिकयोंमें उत्पन्न होगा, उसके ज्ञानावरणीय कर्मकी जो प्रकृतियां हैं ॥ ४५ ॥ उन्हें उक्त क्षेत्रप्रत्याससे गुणित करनेपर जो प्राप्त है ॥ ४६ ॥ इतनी ज्ञानावरणीयकी प्रकृतियां हैं ॥ ४७ ॥

#### एवं दंसणावरणीय-मोहणीय-अंतराइयाणं ॥ ४८ ॥

इसी प्रकार दर्शनावरणीय, मोहनीय और अन्तराय कर्मोंके सम्बन्धमें भी प्रकृत प्ररूपणा जाननी चाहिये ॥ ४८ ॥

वेयणीयस्स कम्मस्स केविडयाओ पयडीओ ? ॥ ४९ ॥ वेयणीयस्स कम्मस्स एकेका पयडी अण्णदरस्स केविलस्स केविलसमुग्यादेण समुग्यादस्स सव्वलोगं गदस्स ॥५०॥ खेत्तपचासेण गुणिदाओ ॥ ५१ ॥ एविडयाओ पयडीओ ॥ ५२ ॥ वेदनीय कर्मकी कितनी प्रकृतियां हैं ॥ ४९ ॥ केवलिसमुद्धातसे समुद्धातको प्राप्त होकर सर्व छोकको प्राप्त हुए अन्यतर केवलीके जो वेदनीय कर्मकी एक एक प्रकृति होती है ॥ ५० ॥ उसे क्षेत्रप्रत्याससे गुणित करनेपर वेदनीय कर्मकी क्षेत्रप्रत्यास प्रकृतियोंका प्रमाण होता है ॥ ५१ ॥ उसकी इतनी प्रकृतियां हैं ॥ ५२ ॥

#### एवमाउअ-णामा-गोदाणं ॥ ५३ ॥

इसी प्रकार आयु, नाम और गोत्र कमोंके सम्बन्धमें भी प्रकृत प्ररूपणा जाननी चाहिये॥

॥ वेदनापरिमाणविधान अनुयोगद्वार समाप्त हुआ ॥ १४ ॥

# १५. वेयणभागाभागविहाणं

वेयणभागाभागविहाणे ति ॥ १ ॥

अब वेदना भागाभागविधान अनुयोगद्वार अधिकारप्राप्त है ॥ १ ॥

तत्थ इमाणि तिण्णि अणियोगदाराणि-पयडिअद्वदा समयपबद्धद्वदा खेत्तपचासे ति ॥ २ ॥

उसमें ये तीन अनुयोगद्वार हैं – प्रकृत्यर्थता, समयप्रबद्धार्थता और क्षेत्रप्रत्यास ॥ २ ॥

पयडिअद्वदाए गाणावरणीय - दंसणावरणीयकम्मस्स पयडीओ सव्वपयडीणं केवडियो भागो ॥ ३ ॥ दुभागृणो देस्रणो ॥ ४ ॥

प्रकृत्यर्थतासे ज्ञानावरणीय और दर्शनावरणीय कर्मकी प्रकृतियां सब प्रकृतियोंके कितने वें भाग प्रमाण हैं ? ॥ ३ ॥ वे सब प्रकृतियोंके कुछ कम द्वितीय भाग प्रमाण हैं ॥ ४ ॥

वेयणीय-मोहणीय-आउअ-णामा-गोद-अंतराइयस्स कम्मस्स पयडीओ सव्वपयडीणं केवडियो भागो ? ॥ ५ ॥ असंखेज्जदिभागो ॥ ६ ॥

वेदनीय, मोहनीय, आयु, नाम और गोत्र और अन्तराय कर्मकी प्रकृतियां सब प्रकृतियोंके कितने भाग प्रमाण हैं १॥ ५ ॥ वे उनके असंख्यातवें भाग प्रमाण हैं ॥ ६ ॥

समयपबद्धद्वदाए ॥ ७ ॥

अब समयप्रबद्धार्थका अधिकार है ॥ ७ ॥

णाणावरणीय-दंसणावरणीयकम्मस्स एकेका पयडी तीसं तीसं सागरोवमकोडा-कोडीओ समयपबद्धद्वदाए गुणिदाए सन्वपयडीणं केवडिओ भागो ? ॥ ८ ॥ दुभागो देसुणो ॥ ९ ॥ तीस तीस कोड़ाकोड़ि सागरोपमोंको समयप्रबद्धार्थतासे गुणित करनेपर जो प्राप्त हो उतनी मात्र ज्ञानावरणीय और दर्शनावरणीयकी एक एक प्रकृति सब प्रकृतियोंके कितने भाग प्रमाण है ! ॥ ८ ॥ वे उनके कुछ कम द्वितीय भाग प्रमाण हैं ॥ ९ ॥

एवं वेयणीय-मोहणीय-आउअ-णामा-गोद-अंतराइयाणं च णेयव्वं ॥१०॥ णवरि विसेसो सव्वपयडीणं केवडीओ भागो ? ॥ ११ ॥ असंखेज्जदिभागो ॥ १२ ॥

इसी प्रकार समयप्रबद्धार्थताके आश्रयसे वेदनीय, मोहनीय, आयु, नाम, गोत्र और अन्तरायके सम्बन्धमें भी प्रकृत प्ररूपणा जाननी चाहिये॥ १०॥ विशेष इतना है कि वे सब प्रकृतियोंके कितने भाग प्रमाण हैं ।। ११॥ वे उनके असंस्थातवें भाग प्रमाण हैं ॥ १२॥

#### खेत्तपचासे ति ॥ १३ ॥

अब क्षेत्रप्रत्यास अनुयोगद्वारका अधिकार है ॥ १३ ॥

णाणावरणीयस्स कम्मस्स एकेका पयडी जो मच्छो जोयणसहस्सियो सयंभूरमण-सम्रहस्स बाहिरिल्लए तडे अच्छिदो, वेयणसम्प्रधादेण सम्रहदो, काउलेस्सियाए लग्गो, पुणरिव मारणंतियसमुग्धादेण सम्रहदो, तिण्णि विग्गहकंडयाणि काऊण से काले अधो सत्तमाए पुढ्यीए णेरइएस उववज्जिहदि ति खेत्तपच्चासाएण गुणिदाओ सव्वपयडीणं केवडिओ भागो १॥ १४॥ दुभागो देस्णो ॥ १५॥

जो महामत्स्य एक हजार योजनप्रमाण अवगाहनासे युक्त होता हुआ स्वयंभूरमण समुद्रके बाहिरी तटपर स्थित है, वेदनासमुद्धातसे समुद्धातको प्राप्त है, कापोतलेश्यासे संलग्न है, फिर जो मारणान्तिक समुद्धातसे समुद्धातको प्राप्त हुआ है, तीन विग्रहकाण्डकोंको करनेके अनन्तर समयमें नारिकयोंमें उत्पन्न होगा; इस क्षेत्रप्रत्याससे समयप्रबद्धार्थताप्रकृतियोंको गुणित करनेपर जो प्राप्त हो उतनी ज्ञानावरण कर्मकी एक एक प्रकृति होती है। ये प्रकृतियां सब प्रकृतियोंके कितने भाग प्रमाण हैं।। १४॥ वे उनके कुछ कम द्वितीय भाग प्रमाण हैं।। १४॥

एवं दंसणावरणीय-मोहणीय-अंतराइयाणं ॥ १६ ॥ णवरि मोहणीय-अंतरायइस्स सन्वपयडीणं केवडिओ भागो ? ॥ १७ ॥ असंखेज्जदिभागो ॥ १८ ॥

इसी प्रकार दर्शनावरणीय, मोहनीय और अन्तराय कर्मके सम्बन्धमें कहना चाहिये ॥ १६॥ विशेष इतना हैं कि मोहनीय और अन्तरायकी प्रकृत प्रकृतियां सब प्रकृतियों के कितनेवें भाग प्रमाण हैं १॥ १७॥ वे उनके असंख्यात्वें भाग प्रमाण हैं ॥ १८॥

वेयणीयस्स कम्मस्स पयडीओ वेयणीयस्स कम्मस्स एकेका पयडी अण्णदरस्स केविलस्स केवलसमुग्धादेण सम्रुहद्दस सञ्बलोगं गयस्स खेत्तपचासएण गुणिदाओ सञ्ब-पर्यडीणं केविडिओ भागो ? ॥ १९ ॥ असंखेज्जदिभागो ॥ २० ॥ केबिलसमुद्धातसे समुद्धातको प्राप्त होकर सर्व लोकको प्राप्त हुए अन्यतर केबिलीके इस क्षेत्रप्रत्याससे समयप्रबद्धार्थकता प्रकृतियोंको गुणित करनेपर जो प्राप्त हो उतनी मात्र वेदनीय कर्मकी एक एक प्रकृति होती है। ये प्रकृतियां सब प्रकृतियोंके कितनेवें भाग प्रमाण हैं ! ॥ १९॥ वे उनके असंख्यातवें भाग प्रमाण हैं ॥ २०॥

> एवमाउअ-णामा-गोदाणं ॥ २१ ॥ इसी प्रकार आयु, नाम और गोत्र कर्मके सम्बन्धमें कहना चाहिये ॥ २१ ॥

> > ॥ वेदनाभागाभागविधान अनुयोगद्वार समाप्त हुआ ॥ १५ ॥

# १६. वेयणअप्पाबहुगं

वेयणअप्पाबहुए ति ॥ १ ॥ अब वेदना अल्पबहुत्त्वका अधिकार है ॥ १ ॥

तत्थ इमाणि तिण्णि अणियोगद्दाराणि णाद्व्याणि भवंति-पथडिअद्वदा समय-पबद्धद्वदा खेत्तपचासए ति ॥ २ ॥

उसमें ये तीन अनुयोगद्वार झातन्य है प्रकृत्यर्थता, समयप्रबद्धार्थता और क्षेत्रप्रत्यास ॥२॥ पयि अद्वर्दाए सन्वत्थोया गोदस्स कम्मस्स पयि अो ॥ ३॥ प्रकृत्यर्थताकी अपेक्षा गोत्र कर्मकी प्रकृतियां सबसे स्तोक हैं ॥ ३॥ वेयणीयस्स कम्मस्स पयदीओ तित्तयाओ चेत्र ॥ ४॥ वेदनीय कर्मकी प्रकृतियां उतनी ही हैं ॥ ४॥ आउअस्स कम्मस्स पयदीओ संखेजजगुणाओ ॥ ५॥ आयु कर्मकी प्रकृतियां उनसे संख्यातगुणी हैं ॥ ५॥ अंतराइयस्स कम्मस्स पयदीओ विसेसाहियाओ ॥ ६॥ अन्तराय कर्मकी प्रकृतियां उनसे विशेष अधिक हैं ॥ ६॥ मोहणीयस्स कम्मस्स पयदीओ संखेजजगुणाओ ॥ ७॥ मोहनीय कर्मकी प्रकृतियां उनसे संख्यातगुणी हैं ॥ ७॥ णामस्स कम्मस्स पयदीओ असंखेजजगुणाओ ॥ ८॥ गामकर्मकी प्रकृतियां उनसे असंखेजजगुणाओ ॥ ८॥ गामकर्मकी प्रकृतियां उनसे असंखेजजगुणाओ ॥ ८॥ गामकर्मकी प्रकृतियां उनसे असंख्यातगुणी हैं ॥ ८॥

दंसणावरणीयस्स कम्मस्स पयडीओ असंखेज्जगणाओ ॥ ९ ॥ दर्शनावरणीयकी प्रकृतियां उनसे असंख्यातगुणी है ॥ ९ ॥ णाणावरणीयस्य कम्मस्य पयडीओ विसेसाहियाओ ॥ १० ॥ ज्ञानावरणीयकी प्रकृतियां उनसे विशेष अधिक हैं ॥ १०॥ समयपबद्धद्वदाए सव्वत्थोवा आउअस्स कम्मस्स पयडीओ ॥ ११ ॥ समयप्रबद्धार्थताकी अपेक्षा आयु कर्मकी प्रकृतियां सबसे स्तोक हैं ॥ ११ ॥ गोदस्स कम्मस्स पयडीओ असंखेज्जगुणाओ ॥ १२ ॥ मोत्र कर्मकी प्रकृतियां उनसे असंख्यातगुणी हैं ॥ १२ ॥ वेयणीयस्स कम्मस्स पयडीओ विसेसाहियाओ ॥ १३ ॥ वेदनीय कर्मकी प्रकृतियां उनसे विशेष अधिक हैं ॥ १३ ॥ अंतराइयस्स कस्मस्स पयडीओ संखेज्जगुणाओ ॥ १८ ॥ अन्तराय कर्मकी प्रकृतियां उनसे संख्यातगुणी हैं ॥ १४ ॥ मोहणीयस्स कम्मस्स पयडीओ संखेज्जगुणाओ ॥ १५ ॥ मोहनीय कर्मकी प्रकृतियां उनसे संख्यातगुणी हैं ॥ १५ ॥ णामस्स कम्मस्स पयडीओ असंखेज्जग्रणाओ ॥ १६ ॥ नामकर्मकी प्रकृतियां उनसे असंख्यातगुणी हैं ॥ १६ ॥ दंसणावरणीयस्स कम्मस्स पयडीओ असंखेज्जगुणाओ ॥ १७ ॥ दर्शनावरणीय कर्मकी प्रकृतियां उनसे असंख्यातगुणी हैं ॥ १७ ॥ णाणावरणीयस्स कम्मस्स पयडीओ विसेसाहियाओ ॥ १८ ॥ **ज्ञानावरणीय कर्मकी प्रकृतियां उनसे विशेष अधिक हैं ॥ १८ ॥** खेत्तपचासए ति सव्वत्थोवा अंतराइयस्त कम्मस्स पयडीओ ॥ १९ ॥ क्षेत्रप्रत्यासकी अपेक्षा अन्तराय कर्मकी प्रकृतियां सबसे स्तोक है ॥ १९ ॥ मोहणीयस्य कम्मस्य पयडीओ संखेजजगुणाओ ॥ २० ॥ मोहनीय कर्मकी प्रकृतियां उनसे संख्यातगुणी हैं ॥ २० ॥ आउअस्स कम्मस्स पयडीओ असंखेजजगुणाओ ॥ २१ ॥ आयु कर्मकी प्रकृतियां उनसे असंख्यातगुणी हैं ॥ २१ ॥ गोदस्स कम्मस्स पयडीओ असंखेज्जगुणाओ ॥ २२ ॥ गोत्र कर्मकी प्रकृतियां उनसे संख्यातगुणी हैं ॥ २२ ॥

वेयणीयस्स कम्मस्स पयडीओ विसेसाहियाओ ॥ २३ ॥ वेदनीय कर्मकी प्रकृतियां उनसे विशेष अधिक है ॥ २३ ॥ णामस्स कम्मस्स पयडीओ असंखेज्जगुणाओ ॥ २४ ॥ नामकर्मकी प्रकृतियां उनसे असंख्यातगुणी है ॥ २४ ॥ दंसणावरणीयस्स कम्मस्स पयडीओ असंखेज्जगुणाओ ॥ २५ ॥ दर्शनावरणीय कर्मकी प्रकृतियां उनसे असंख्यातगुणी है ॥ २५ ॥ णाणावरणीयस्स कम्मस्स पयडीओ विसेसाहियाओ ॥ २६ ॥ जानावरणीय कर्मकी प्रकृतियां उनसे विशेष अधिक है ॥ २६ ॥

॥ वेदना-अल्पबहुत्व समाप्त हुआ ॥ १६ ॥ इस प्रकार वेदनाखण्ड खण्ड समाप्त हुआ ॥ ४ ॥



सिरि-भगवंत-पुष्फदंत-भूदबलि-पणीदो

# छक्खंडागमो

तस्स पंचमेखंडे - बग्गणाए

# ३. फासाणिओगदारं

#### फासे चि ॥ १ ॥

अब स्पर्श अनुयोगद्वार प्रकृत है ॥ १ ॥

तत्थ इमाणि सोलस अणियोगद्दाराणि णाद्व्याणि भवंति— फासणिक्खेवे फासणय-विभासणदाए फासणामविहाणे फासदव्यविहाणे फासखेत्तविहाणे फासकालविहाणे फासभाव-विहाणे फासपचयविहाणे फाससामित्तविहाणे फासफासविहाणे फासगइविहाणे फासअणंतर-विहाणे फाससण्णियासविहाणे फासपरिमाणविहाणे फासभागाभागविहाणे फासअप्पाबहुए क्ति ॥ २ ॥

उसमें ये सोळह अनुयोगद्वार बातव्य हैं – रपर्शनिक्षेप, स्पर्शनयविभाषणता, स्पर्शनाम-विधान, स्पर्शद्वव्यविधान, स्पर्शक्षेत्रविधान, स्पर्शकाळविधान, स्पर्शभावविधान, स्पर्शप्रत्ययविधान, स्पर्शस्वामित्वविधान, स्पर्श-स्पर्शविधान, स्पर्शगतिविधान, स्पर्शअनन्तरविधान, स्पर्शसंनिक्षष्विधान, स्पर्शपरिमाणविधान- स्पर्शभागाभागविधान और स्पर्श अल्पबहुत्व ॥ २ ॥

#### फासणिक्खेवे ति ॥ ३ ॥

उपर्युक्त सोलह अधिकारोंमें प्रथम स्पर्शनिक्षेप अधिकृत है-- उसकी प्ररूपणा की जाती हैं ॥ ३ ॥

तेरसविहे फासणिक्खेवे- णामफासे ठवणफासे दव्यफासे एयखेचफासे अणंतर-खेचफासे देसफासे तयफासे सव्यक्षासे फासफासे कम्मफासे बंधफासे चेदि ॥ ४ ॥

वह स्पर्शनिक्षेप तरह प्रकारका है— नामस्पर्श, स्थापनास्पर्श, द्रव्यस्पर्श, एकक्षेत्रस्पर्श, अनन्तरक्षेत्रस्पर्श, देशस्पर्श, त्वक्स्पर्श, सर्वस्पर्श, स्पर्शस्पर्श, कर्मस्पर्श, बन्धस्पर्श, भव्यस्पर्श और भावस्पर्श ॥ ४॥

यहां 'स्पर्श' शब्दके जो वे तेरह अर्थ निर्दिष्ट किये गये हैं उन्हें सामान्यसे समझना चाहिये, क्यों कि विशेषरूपसे उसके और भी अनेक अर्थ हो सकते हैं। (इसके स्वरूपका निर्देश आगे मूळ ग्रन्थ कर्ताने स्वयं ही सूत्रों द्वारा किया है) फासणयविभासणदाए ॥ ५ ॥

स्पर्शनयविभाषणताका अधिकार है ॥ ५ ॥

को गओ के फासे इच्छदि ? ॥ ६ ॥

कौन नय किन स्पर्शोंको स्वीकार करता है ? ॥ ६ ॥

सव्वे एदे फासा बोद्धव्वा होंति णेगमनयस्स ।

णेछदि य बंध-भवियं ववहारी संगहणओ य ॥ ७ ॥

नैगमनयके ये सब स्पर्श विषय होते हैं। नैगम नय इन सब ही स्पर्शोंको स्वीकार करता है; यह अभिप्राय जानना चाहिये। व्यवहारनय और संग्रहनय बन्धस्पर्श और भव्यस्पर्श इन स्पर्शोंको स्वीकार नहीं करते हैं॥ ७॥

एयक्खेत्तमणंतरबंधं भवियं च णेच्छदुज्जुसुदो । णामं च फासफासं भावप्फासं च सदणओ ॥ ८ ॥

ऋजुसूत्र एकक्षेत्रस्पर्शः अनन्तरस्पर्शः, बन्धस्पर्शः और भन्यस्पर्शको स्वीकार नहीं करता शन्दनय नामस्पर्शः, स्पर्शस्पर्श और भावस्पर्शको ही स्वीकार करता है ॥ ८ ॥

जो सो णामफासो णाम सो जीवस्स वा अजीवस्स वा जीवाणं वा अजीवाणं वा जीवस्स च अजीवस्स च जीवस्स च अजीवाणं च जीवाणं च अजीवस्स च जीवाणं च अजीवाणं च जस्स णाम कीरदि फासे त्ति सो सब्बो णामफासो णाम ॥ ९ ॥

जो वह नामस्पर्श है वह एक जीव, एक अजीव, नाना जीव, नाना अजीव, एक जीव और एक अजीव, एक जीव और नाना अजीव, नाना जीव और एक अजीव तथा नाना जीव और नाना अजीव; इनमेंसे जिसका 'स्पर्श 'ऐसा नाम किया जाता है उसका नाम स्पर्श है ॥ ९ ॥

जो सो ठवणकासी णाम सो कट्टकम्मेसु वा चित्तकम्मेसु वा पोत्तकम्मेसु वा लेप्पकम्मेसु वा अवस्वो वा वराडओ वा जे चामण्णे एवमादिया ठवणाए ठविज्जिद कासे ति सो सब्बो ठवणकासो णाम ॥ १०॥

जो वह स्थापनास्पर्श है वह काष्ठकर्म, चित्रकर्म, पोतकर्म, लेप्यकर्म, लयनकर्म, शैल्लकर्म, गृहकर्म, भित्तिकर्म, दन्तकर्म और भेंडकर्म; इनमें तथा अक्ष और वराटक एवं इनको आदि लेकर और भी जो हैं उनके विषयमें जो 'यह स्पर्श है ' इस प्रकारकी बुद्धिपूर्वक अभेदकी स्थापना की जाती है वह सब स्थापनास्पर्श है ॥ १०॥

यहां काष्ठकर्म आदि पदोंके द्वारा 'सद्भावस्थापनाके' विषयका तथा अक्ष व वराटक पदोंके द्वारा असद्भावस्थापनाके विषयका निर्देश किया गया है। 'जे चामण्णे एवमादिया' इस प्रकारके जो अन्य भी हैं। इसका सम्बन्ध उक्त दोनों प्रकारकी स्थापनाके विषयमें जोडना चाहिये।

#### जो सो दव्यफासो णाम ॥ ११ ॥ जं दव्यं दव्येण पुसदि सो सब्यो दव्यफासो णाम ॥ १२ ॥

अन द्रव्य स्पर्शका अधिकार है ॥ ११ ॥ जो एक द्रव्य दूसरे द्रव्यसे स्पर्शको प्राप्त होता है वह सन द्रव्यस्पर्श है ॥ १२ ॥

अभिप्राय यह कि एक पुद्गल द्रव्यका जो शेष पुद्गल द्रव्योंके साथ संयोग अथवा समवाय होता है उसे द्रव्यस्पर्श जानना चाहिये, अथवा जीव द्रव्यका जो पुद्गल द्रव्यके साथ संयोग सम्बन्ध है उसे द्रव्यस्पर्श जानना चाहिये।

#### जो सो एयक्खेत्तफासो णाम ॥ १३ ॥ जं दव्यमेयक्खेत्तणे पुसदि सो दव्यो एयक्खेत्तफासोणाम ॥ १४ ॥

अब एकक्षेत्रस्पर्शका अधिकार है ॥ १३ ॥ जो इन्य एक क्षेत्रके साथ स्पर्श करता है वह सब एकक्षेत्रस्पर्श है ॥ १४ ॥

#### जो सो अणंतरक्खेत्तफासो णाम ॥ १५ ॥ जं दव्यमणंतरक्खेत्तेण पुसदि सो सच्चो अणंतरक्खेत्तफासो णाम ॥ १६ ॥

अब अनन्तरक्षेत्रस्पर्शका अधिकार है ॥ १५ ॥ जो द्रव्य अनन्तर क्षेत्रके साथ स्पर्श करता है वह सब अनन्तरक्षेत्रस्पर्श है ॥ १६ ॥

आकाशके दो प्रदेशोंमें स्थित द्रव्योंका जो अन्य दो आकाश प्रदेशों व तीन आदि आकाश प्रदेशोंमें स्थित द्रव्योंके साथ स्पर्श होता है उसका नाम अनन्तरक्षेत्रस्पर्श है, यह अभिप्राय समझना चाहिये।

#### जो सो देसफासो णाम ।। १७ ।। जं दव्वदेसं देसेण पुसदि सो सब्बो देसफासो णाम ।। १८ ।।

अब देशस्पर्शका अधिकार है ॥ १७ ॥ जो द्रव्य एक देशरूपसे स्पर्श करता है वह सब देशस्पर्श है ॥ १८ ॥

एक द्रव्यके अवयवका अन्य द्रव्यके अवयवके साथ जो स्पर्श होता है उसका नाम देशस्पर्श है, ऐसा समझना चाहिये।

#### जो सो तयफासो णाम ॥ १९ ॥ जंदव्यं तयं वा णोतयं वा पुसदि सो सव्यो तयफासो णाम ॥ २० ॥

अब त्वक्स्पर्शका अधिकार है ॥ १९ ॥ जो द्रव्य त्वचा या नोत्वचाका स्पर्श करता है वह सब त्वक्स्पर्श है ॥ २० ॥

जो सो सव्वफासो णाम ॥ २१ ॥ जं दव्वं सव्वेण फुसदि, जहा, परमाणु-दव्वमिदि, सो सव्वो सव्वफासो णाम ॥ २२ ॥ अब सर्वस्पर्शका अधिकार है ॥ २१ ॥ जो द्रव्य परमाणुके समान सबका सब सर्वात्मना स्पर्श करता है, वह सब सर्वस्पर्श है ॥ २२ ॥

जो सो फासफासो णाम ।। २३ ।। सो अट्टविहो- कक्खडफासो मउवफासो गरूवफासो लहुवफासो णिद्धफासो रूक्खफासो सीदफासो उष्हफासो । सो सब्बो फासफासो णाम ।। २४ ।।

अब स्पर्शस्पर्शका अधिकार है ॥ २३ ॥ वह आठ प्रकारका है– कर्कशस्पर्श, मृदुस्पर्श, गुरुस्पर्श, लघुस्पर्श, स्निग्धस्पर्श, रूक्षस्पर्श, शीतस्पर्श और उष्णस्पर्श। वह सब स्पर्शस्पर्श है ॥२४॥

जो सो कम्मफासो ॥ २५ ॥ सो अडुविहो- णाणावरणीय-दंसणावरणीय-वेयणीय-मोहणीय-आउ-णामा-गोद-अंतराइयकम्मफासो । सो सब्बो कम्मफासो णाम ॥ २६ ॥

अब कर्मस्पर्शका अधिकार है ॥ २५ ॥ वह आठ प्रकारका है - ज्ञानावरणीयकर्मस्पर्श, दर्शनावरणीयकर्मस्पर्श, वेदनीयकर्मस्पर्श, मोहनीयकर्मस्पर्श, आयुकर्मस्पर्श, नामकर्मस्पर्श, गोत्र-कर्मस्पर्श और अन्तरायकर्मस्पर्श । वह सब कर्मस्पर्श है ॥ २६ ॥

जो सो बंधफासो णाम ॥ २७ ॥ सो पंचिवहो- ओरालियसरीरबंधफासो एवं वेउव्विय-आहार-तेया-कम्मइयसरीर बंधफासो । सो सच्चो बंधफासो णाम ॥ २८ ॥

अब बन्धरपर्शका अधिकार है ॥ २७ ॥ वह पांच प्रकारका है— औदारिक शरीरबन्ध-स्पर्श, इसी प्रकार वैक्रियिक, आहारक, तैजस और कार्मण शरीरबन्धस्पर्श । वह सब बन्धस्पर्श है ॥

जो सो भवियफासो णाम ॥ २९ ॥ जहा विस-कूड-जंत-पंजर-कंदय-वग्गुरादीणि कत्तारो समोदियारो य भवियो फुसणदाए णो य पुण ताव-तं फुसदि सो सन्त्रो भवियफासो णाम ॥ ३० ॥

अब भन्यस्पर्शका अधिकार है ॥ २९ ॥ सो वह भन्यस्पर्श इस प्रकार है— विष, कूट, यन्त्र, पंजर, कन्दक और पशुको फँसानेका जाल आदि तथा इनके करनेवाले और इन्हें इन्छित स्थानमें रखनेवाले स्पर्शनके योग्य होंगे परन्तु अभी उन्हें स्पर्श नहीं करते; वह सब भन्यस्पर्श है ॥

जिसका पान आदि करनेपर प्राणोंका विनाश होता है उसका नाम विष (शंखिया आदि) है। जो यन्त्र कौवा व चूहों आदिके पकड़नेके छिये बनाया जाता है वह कूट कहलाता है। जिसके भीतर सिंह व व्याघ्र आदि हिंसक पशुओंको फसाया जाता है उसे यन्त्र कहते हैं। जिसके भीतर तोता आदि पश्चियोंको परतंत्र रखा जाता है उसका नाम पंजर है।

हाथींके पकड़नेके लिये जो गड्ढा आदि बनाया जाता है उसे कन्दक समझना चाहिये। जिस फांसके द्वारा हिरण आदिको पकड़ा जाता है वह बागुरा कही जाती है। इन सब पंच विशेषोंको उनके निर्माताओंको और उनका यथेच्छ उपयोग करनेवालोंको भव्यस्पर्शके अन्तर्गत समझना चाहिये। इन सबको जो यहां 'भव्यस्पर्श ' नामसे कहा गया है वह स्पर्शकी योग्यताकी दिष्टिसे जानना चाहिये।

#### जो सो भावफासो णाम ॥ ३१ ॥ उवजुत्तो पाहुडजाणओ सो सब्बो भावफासो णाम ॥ ३२ ॥

अब भावस्परीका अधिकार है ॥ ३१ ॥ जो स्परीप्राभृतका ज्ञाता होकर वर्तमानमें उसमें उपयुक्त है वह सब भावस्पर्श है ॥ ३२ ॥

#### एदेसिं फासाणं केण फासेण पयदं ? कम्मफासेण पयदं ॥ ३३ ॥

इन स्पर्शोमेंसे प्रकृतमें कौन स्पर्श लिया गया है ? इन स्पर्शोमेंसे प्रकृतमें कर्मस्पर्शकी विवक्षा है ॥ ३३ ॥

॥ स्पर्श अनुयोगद्वार समाप्त हुआ ॥ ३ ॥

# ४. कम्माणिओगद्दारं

#### कम्मे ति ॥ १ ॥

अन यहां महाकर्म प्रकृति प्राभृतमें प्ररूपित चौबीस अनुयोगद्वारोंमेंसे चौथा कर्म नामका अनुयोगद्वार अधिकृत है ॥ १ ॥

तत्थ इमाणि सोलस अणियोगदाराणि णाद्व्याणि भवंति— कम्मणिक्खेवे कम्मणयविभासणदाए कम्मणामविहाणे कम्मद्व्यविहाणे कम्मखेत्रविहाणे कम्मकालविहाणे कम्मभावविहाणे कम्मपचयविहाणे कम्मसामित्तविहाणे कम्मकम्मविहाणे कम्मग्इविहाणे कम्मअणंतरविहाणे कम्मसंणियासविहाणे कम्मपरिमाणविहाणे कम्मभागाभागविहाणे कम्म-अण्याबहुए ति ॥ २ ॥

उसमें ये सीलह अनुयोगद्वार ज्ञातन्य हैं — कर्मनिपेक्ष, कर्मनयिनभाषणता, कर्मनामविधान, कर्मद्रव्यविधान, कर्मक्षेत्रविधान, कर्मकालविधान, कर्मभावविधान, कर्मप्रत्ययविधान, कर्मस्थामित्व-विधान, कर्ममतिविधान, कर्मगतिविधान, कर्मअनन्तरविधान, कर्मसंनिकर्षविधान, कर्मपरिमाणविधान, कर्मभागाभागविधान और कर्मअल्पबहुत्व ॥ २ ॥

कम्मणिक्खेवे ति ॥ ३॥ दसविहे कम्मणिक्खेवे—नामकम्मे ठवणकम्मे दव्यकम्मे पत्रोअकम्मे समुदाणकम्मे आधाकम्मे इरियावहकम्मे तवोकम्मे किरियाकम्मे भावकम्मे चेदि ॥ ४॥

अब कर्मनिपेक्षका अधिकार है। ३॥ कर्मनिपेक्ष दस प्रकारका है— नामकर्म, स्थापनाकर्म, द्रव्यकर्म, प्रयोगकर्म, समबदानकर्म, अधःकर्म, ईर्यापथकर्म, तपःकर्म, क्रियाकर्म और भावकर्म॥ ४॥

कम्मणयविभासणदाय को णओ के कम्मे इच्छिदि ? ॥ ५ ॥ कर्मनयविभाषणताकी अपेक्षा कौन नय किन कर्मोंको स्वीकार करता है ? ॥ ५ ॥ णेमम-ववहार-संगहा सच्चाणि ॥ ६ ॥ नैगम, व्यवहार और संग्रहनय सब कर्मोंको स्वीकार करते हैं ॥ ६ ॥ उजुसदो द्वरणकम्मं णेच्छिदि ॥ ७ ॥ ऋजुसूत्र नय स्थापनाकर्मको स्वीकार नहीं करता ॥ ७ ॥ सहणओ णामकम्मं भावकम्मं च इच्छिदि ॥ ८ ॥ शब्दनय नामकर्म और भावकमिको स्वीकार करता है ॥ ८ ॥

जं त्रं णामकम्मं णाम ॥ ९ ॥ तं जीवस्स वा अजीवस्स वा जीवाणं वा अजीवाणं वा जीवस्स च अजीवस्स च जीवस्स च अजीवाणं च जीवाणं च अजीवस्स च जीवाणं च अजीवाणं च जस्स णामं कीरदि कम्मे त्ति तं सच्वं णामकम्मं णाम ॥ १० ॥

अब नामकर्म अधिकार प्राप्त है ॥ ९ ॥ एक जीव, एक अजीव, नाना जीव, नाना अजीव, एक जीव और एक अजीव, एक जीव और नाना अजीव, नाना जीव और एक अजीव तथा नाना जीव और नाना अजीव; इनमेंसे जिसका कर्म ऐसा नाम रखा जाता है वह सब नामकर्म है ॥

जं तं ठबणकम्मं णाम ॥ ११ ॥ तं कट्ठकम्मेसु वा चित्तकम्मेसु वा पोत्तकम्मेसु वा लेपकम्मेसु वा लेपकम्मेसु वा लेपकम्मेसु वा सेलकम्मेसु वा गिहकम्मेसु वा भित्तिकम्मेसु वा दंतकम्मेसु वा भेंडकम्मेसु वा अक्खो वा वराडओ वा जे चामण्णे एवमादिया ठवणाए ठविज्जदि कम्मे ति तं सब्वं ठवणकम्मं णाम ॥ १२ ॥

अब स्थापना कर्मका अधिकार है ॥ ११ ॥ काष्ठकर्म, चित्रकर्म, पोतकर्म, लेप्पकर्म, ल्यनकर्म, शैलकर्म, गृहकर्म, भित्तिकर्म, दन्तकर्म और भेण्डकर्म; इनमें तथा अक्ष और वराटक एवं इनको आदि लेकर और भी जो 'यह कर्म है ' इस प्रकार कर्मरूपमें एकत्वके संकल्पद्वारा बुद्धिमें प्रस्थापित किये जाते हैं वह सब स्थापना कर्म है ॥ १२ ॥

जं तं द्व्यकम्मं णाम ॥ १३ ॥ जाणि द्व्याणि सब्माविकरियाणिष्फण्णाणि तं सब्बं द्व्यकम्मं णाम ॥ १४ ॥

. अब द्रव्यकर्मका अधिकार है ॥ १३ ॥ जो द्रव्य सङ्गात्रक्रियासे निष्पन्न हैं बह सब द्रव्यकर्म है ॥ १४ ॥

जीवादि द्रव्योंका जो अपने अपने स्वरूपसे परिणमन हो रहा है उसका नाम सद्भाव किया है। जैसे – जीव द्रव्यका ज्ञान-दर्शनस्वरूपसे परिणमन। इस प्रकारकी कियाओं से जो विविध द्रव्योंकी निष्पत्ति होती है उस सबको द्रव्यकर्म जानना चाहिये।

जं तं पञ्जोअकम्मं णाम ॥ १५ ॥ तं तिनिहं- मणपञ्जोअकम्मं विचयञोअकम्मं कायपञ्जोअकम्मं ॥ १६ ॥ तं संसारावत्थाणं जीवाणं सज्जोगिकेवलीणं वा ॥ १७ ॥ तं सव्यं पञ्जोअकम्मं णाम ॥ १८ ॥

अब प्रयोगकर्म अधिकार प्राप्त है ॥ १५ ॥ वह तीन प्रकारका है— मनःप्रयोग कर्म, वचनप्रयोगकर्म और कायप्रयोगकर्म ॥ १६ ॥ वह संसार अवस्थामें स्थित जीवोंके और सयोगि- केविल्योंके होता है ॥ १७ ॥ वह सब प्रयोगकर्म है ॥ १८ ॥

जं तं समुदाणकम्मं णाम ॥ १९ ॥ तं अद्वविहस्स वा सत्तविहस्स वा छिव्विहस्स वा कम्मस्स समुदाणदाए गहणं पवत्तदि तं सन्त्रं समुदाणकम्मं णाम ॥ २० ॥

अब समबदान कर्मका अधिकार है ॥ १९ ॥ यतः आठ प्रकारके; सात प्रकारके, और छह प्रकारके कर्मका भेदरूपसे प्रहण होता है; अतः वह सब समबदानकर्म है ॥ २० ॥

समबदानतासे यहां भेदका अभिप्राय है। मिथ्यादर्शनादिके कारण जो कार्मण पुद्गळ-स्कन्व आठ प्रकार, सात प्रकार और छह प्रकारके कर्मस्वरूपसे परिणमन होता है उस सबको समबदानकर्म समझना चाहिये।

जं तमाधाकम्मं णाम ॥ २१ ॥ तं ओद्दावण-विद्दावणं-परिदावण-आरंभकदणि-प्फण्णं तं सच्वं आधाकम्मं णाम ॥ २२ ॥

अब अधःकर्मका अधिकार है ॥ २१ ॥ वह उपद्रावणः विद्रावणः, परितावन और आरम्भ रूप कार्यसे निष्पन्न होता है; वह सब आधाकर्म है ॥ २२ ॥

जीवको उपद्रवित करनेका नाम उपद्रावण, अंगविच्छेदन आदिरूप न्यापारका नाम विद्रावण; सन्ताप उत्पन्न करनेका नाम परितापन और प्राणियोंके प्राणोंके वियोग करनेका नाम आरम्भ हैं। कृत शब्दका अर्थ कार्य है। उक्त उपद्रावण आदि कार्योंके द्वारा जो औदारिक शरीर निष्पन होता है उसे आधाकर्म जानना चाहिये।

जं तमीरियावहकम्मं णाम ॥ २३ ॥ तं छदुमत्थवीयरायाणं सजोगिकेवलीणं वा तं सञ्चमीरियावहकम्मं णाम ॥ २४ ॥

अब ईर्यापथकर्मका अधिकार है ॥२३॥ वह छग्नस्थवीतरागोंके और सयोगिकेविष्ठयोंके होता है। वह सब ईर्यापथकर्म है॥२४॥

ईर्याका अर्थ यहां योग है। जिस कर्मका पथ अर्थात कारण एक मात्र योग ही रहता है उसको ईर्यापथकर्म जानना चाहिये। वह छद्मस्थवीतरागोंके उपशान्तकपाय व क्षीणकषाय इन दो गुणस्थानवर्ती जीवोंके तथा सयोगिकेवली जिनोंके होता है, अन्य संसारी प्राणियोंके वह सम्भव नहीं है; क्योंकि, उनके कर्मके कारण भूत योगके सिवाय यथा सम्भव कषाय एवं प्रमाद आदि भी पाये जाते हैं।

जं तं तवोकम्मं णाम ॥ २५ ॥ तं सब्भंतरबाहिरं बारसविहं तं सव्वं तवोकम्मं णाम ॥ २६ ॥

अब तपःकर्मका अधिकार है ॥ २५ ॥ वह आम्यन्तर और बाह्यके भेदसे बारह प्रकारका है । वह सब तपःकर्म है ॥ २६ ॥

जं तं किरियाकम्मं णाम ॥ २७ ॥ तमादाहीणं पदाहीणं तिक्खुत्तं तियोणदं चदुसिरं बारसावतं तं सन्वं किरियाकम्मं णाम ॥ २८ ॥

अब क्रियाकर्मका अधिकार है ॥ २७ ॥ आत्माधीन होना, प्रदक्षिणा करना, तीन वार करना, तीन वार अवनति, चार वार सिर नवाना और बारह आवर्त, यह सब क्रियाकर्म है ॥ २८॥

यह कियास्वरूप कर्म आत्माधीन, पदाहिन, तिक्खुत्त, तियोणद, चतुःशिर और द्वादशावर्तके भेदसे छह प्रकारका है। उनमें परवशतासे रहित होकर जो केवल आत्मसापेक्ष किया की
जाती है उसका नाम आत्माधीन कियाकर्म है। वंदनाके समय गुरु, जिनदेव व जिनालयको
प्रदक्षिणापूर्वक जो नमस्कार किया जाता है वह पदाहिण (प्रदक्षिण) कियाकर्म कहा जाता है।
एकही दिनमें संध्या कालों उत्त प्रदक्षिणा एवं नमस्कार आदिके तीन वार करनेका नाम तिक्खुत्त
कियाधमें है। उक्त वंदना आदि केवल तीन संध्याकालों ही किये जाते हों, ऐसा नहीं समझना
चाहिये, क्योंकि, अन्य समयमें उनका निषेध नहीं है, परन्तु उन संध्याकालों वे नियमसे करने
योग्य हैं; यह अभिप्राय ग्रहण करना चाहिये। ओणदका अर्थ अवनमन या भूमिमें स्थित होना है।
वह तीन वार किया जाता है— १. जिनद्दीन करके हर्षपूर्वक जिन भगवान्के आगे बैठना,
२. पश्चात् उठ करके व जिनन्द्रादिसे प्रार्थना करके पुनः बैठना, ३. तत्पश्चात् फिरसे उठते हुए
सामायिक दण्डकसे आत्मशुद्धि करके शरीरादिसे ममत्वके परित्यागपूर्वक जिनगुणोंका चिन्तन आदि
करते हुए फिरसे भी भूमिमें बैठना। सामायिकके आदिमें, उसकी समाप्तिमें, थोस्सामिदण्डकके
प्रारम्भमें और उसके अन्तमें शिरको झुकाकर जो नमस्कार किया जाता है; उसका नाम चतुःशिर
है। सामायिक एवं थोस्सामिदण्डकके आदि-अन्तमें जो मन, वचन और कायके बारह (४×३)
विश्चद्विपरावर्तन वार होते हैं वे द्वादशावर्त कहे जाते हैं।

जं तं भावकम्मं णाम ॥२९॥ उवजुत्तो पाहुड-जाणगो तं सव्वं भावकम्मं णाम ॥ अब भावकर्मका अधिकार है॥ २९॥ जो तद्विषयक उपयोगसे युक्त हो करके कर्म-प्राभृतका ज्ञाता है वह सब भावकर्म है॥ ३०॥

> एदेसिं कम्माणं केण कम्मेण पयदं ? समोदाणकम्मेण पयदं ॥ ३१ ॥ इन सब कमोंमेंसे यहां कौनसा कर्म प्रकृत है ? उनमें यहां समवधान कर्म प्रकृत है ॥

> > ॥ इस प्रकार कर्मानियोगद्वार समाप्त हुआ ॥ ४ ॥

# ५. पयडिअणियोगद्दारं

पयि ति तत्थ इमाणि पयडीए सोलस अणिओगदाराणि णाद्व्याणि भवंति ।। १ ।। पयि जिन्ते जिन्ते प्रविद्याणि पयि जिन्ते जिन्ते प्रविद्याणि पयि जिन्ते जिन्ते प्रविद्याणि पयि जिन्ते प्रविद्याणि प्रवि

अब यहां महाकर्म प्रकृति प्राभृतके अन्तर्गत कृति आदि चौधीस अमुयोगद्वारोंमें पांचवें प्रकृति अनुद्वारकी प्ररूपणा की जाती है। उसमें ये सोलह अनुयोगद्वार ज्ञातव्य हैं ॥ १ ॥ प्रकृति-विक्षेप, प्रकृतिनयविभाषणता, प्रकृतिनामविधान, प्रकृतिद्वयविधान, प्रकृतिकेविधान, प्रकृतिकाल-विधान, प्रकृतिभावविधान, प्रकृतिप्रत्ययविधान, प्रकृतिस्वामित्वविधान, प्रकृति-प्रकृतिविधान, प्रकृति-गतिविधान, प्रकृति-अन्तरविधान, प्रकृतिसंनिकर्षविधान, प्रकृतिपरिमाणविधान, प्रकृतिभागाभागविधान और प्रकृति-अद्यबहुच्व ॥ २ ॥

पयडिणिक्खेरे ति ॥ ३ ॥ चउव्विहो पयडिणिक्खेरो- णामपयडी हुवणपयडी दव्यपयडी भावपयडी चेदि ॥ ४ ॥

उक्त सोलह अनुयोगद्वारोंमें प्रकृति निक्षेपका अधिकार है ॥ ३ ॥ वह प्रकृतिनिक्षेप चार प्रकारका है – नामप्रकृति, स्थापनाप्रकृति, द्रव्यप्रकृति और भावप्रकृति ॥ ४ ॥

पयडिणयविभासणदाए को णओ काओ पयडीओ इन्छदि ? ॥ ५ ॥

प्रकृतिनयविभाषणताकी अपेक्षा कौन नय किन प्रकृतियोंको स्वीकार करता है ? ॥५॥ णेगम-ववहार-संगहा सव्वाओ ॥ ६॥ उजुसुदो दुवणपयर्डि णेच्छदि॥७॥

सहजाओ जामपयिं भावपयिं च जेच्छिदि ॥ ८ ॥

नैगम व्यवहार और संग्रह ये तीन नय सब प्रकृतियोंको स्वीकार करते हैं ॥ ६ ॥ ऋजुसूत्र नय स्थापनाप्रकृतिको नहीं स्वीकार करता ॥ ७ ॥ तथा शब्द नय नामप्रकृति और भावप्रकृति इन दोको ही स्वीकार करता है ॥ ८ ॥

जा सा णामपथडी णाम सा जीवस्स वा, अजीवस्स वा, जीवाणं वा, अजीवाणं वा, जीवस्स च, अजीवस्स च, जीवस्स च, अजीवाणं च, जीवाणं च, अजीवस्स च, जीवाणं च, अजीवाणं च जस्स णामं कीरदि पयडि त्ति सा सट्या णामपथडी णाम ॥ ९ ॥

इनमें जो नामप्रकृति है उसका स्वरूप इस प्रकार है— एक जीव, एक अजीव, नाना जीव, नाना अजीव, एक जीव और एक अजीव, एक जीव और नाना अजीव, नाना जीव और एक अजीव तथा नाना जीव और नाना अजीव इस प्रकार इनके प्राभृतसे जिसका 'प्रकृति' ऐसा नाम करते हैं वह सब नामप्रकृति हैं ॥ ९ ॥

जा सा हुवणपयडी णाम सा कहुकम्मेसु वा चित्तकम्मेसु वा पोत्तकम्मेसु वा लेप्पकम्मेसु वा लेप्पकम्मेसु वा सेलकम्मेसु वा गिहकम्मेसु वा भित्तिकम्मेसु वा दंतकम्मेसु वा भेडकम्मेसु वा अवस्वो वा वराडओ वा जे चामण्णे हुवणाए हुविज्जंति पगदि ति सा सच्चा हुवणपयडी णाम ॥ १०॥

जो वह स्थापनाप्रकृति है उसका स्वरूप इस प्रकार है – काष्टकमींमें चित्रकमींमें, पोत्तकमींमें, लेप्यकमींमें, लयनकमींमें, शैलकमींमें, गृहकमींमें, मित्तिकमींमें, दन्तकमींमें, मेण्डकमींमें तथा अक्ष या बराटक एवं इनको आदि लेकर अन्य जो भी हैं उनमें जो 'यह प्रकृति हैं 'इस प्रकार अभेदरूपसे स्थापना की जाती है वह सब स्थापना प्रकृति है।। १०॥

जा सा दव्यपयडी णाम सा दुविहा— आगमदो द्व्यपयडी चेव णोआगमदो दव्यपयडी चेव ।। ११ ।। जा सा आगमदो दव्यपयडी णाम तिस्से इमे अत्थाधियारा— द्विदं जिदं परिजिदं वायणोवगदं सुत्तसमं अत्थसमं गंथसमं णामसमं धोससमं ॥ १२ ॥

द्रव्यप्रकृति दो प्रकारकी होती हैं - आगमद्रव्यप्रकृति और नोआगमद्रव्यप्रकृति ॥ ११॥ इनमें जो आगमद्रव्यप्रकृति है उसके ये अर्थाधिकार हैं - रिथत, जित, परिजित, वाचनोपगत, सूत्रसम, अर्थसम, प्रन्थसम, नामसम और घोषसम ॥ १२॥

जा तत्थ वायणा वा पुच्छणा वा पिडच्छणा वा परियद्द्रणा वा अणुपेहणा वा थय-थुइ-धम्मकहा वा, जे चामण्णे एवमादिया ॥ १३ ॥ अणुवजोगा दच्चे त्ति कड्ड जावदिया अणुवजुत्ता दच्चा सा सच्चा आगमदो दच्चपयडी णाम ॥ १४ ॥

उक्त नौ आगमों विषयक जो वाचना, पृच्छना, प्रतीच्छना, परिवर्तना, अनुप्रेक्षणा, स्तव, स्तुति और धर्मकथा तथा इनको आदि छेकर और भी हैं वे सब प्रकृतिविषयक उपयोग हैं ॥ १३॥ जो जीव प्रकृतिप्राभृतको जानते हुए भी वर्तमानमें तिद्वष्यक उपयोगसे रहित हैं वे सब द्रव्य हैं, ऐसा समझकर जितने वे अनुपयुक्त द्रव्य हैं वे सब आगमद्रव्य प्रकृति कहे जाते हैं ॥१४॥

जा सा णोआगमदो दव्यपयडी णाम सा दुविहा- कम्मपयडी चेव णोकम्म-पयडी चेव ॥ १५ ॥ जा सा कम्मपयडी णाम सा थप्पा ॥ १६ ॥

नोआगमद्रन्यप्रकृति दो प्रकारकी हैं – कर्मप्रकृति और नोकर्मप्रकृति ॥ १५ ॥ उनमें जो कर्मप्रकृति है उसे इस समय स्थगित किया जाता है ॥ १६ ॥

जा सा णोकम्मपयडी णाम सा अणेयविहा ॥ १७ ॥ घड-पिढर-सरावारंजणो-छंचणादीणं विविहभायणविसेसाणं मद्दिया पयडी, घाणतप्पणादीणं च जव-गोधूमा पयडी सा सच्वा णोकम्मपयडी णाम ॥ १८ ॥

दूसरे भेदरूप जो नोकर्मद्रव्य प्रकृति है वह अनेक प्रकारकी है।। १०॥ घट, छ.८८ थाली, सकोरा, अरंजण और उल्लंचण आदि अनेक प्रकारके भाजनविशेषोंकी प्रकृति मिट्टी है । घान और तर्पण आदिकी प्रकृति जो और गेहूं है । यह सब नोकर्मप्रकृति हैं ॥ १८ ॥

जा सा थप्पा कम्मपयडी णाम सा अद्वविहा- णाणावरणीयकम्मपयडी, एवं दंसणावरणीय-वेयणीय-मोहणीय-आज्ञ-णामा-गोदञंतराइयकम्मपयडी चेदि ॥ १९ ॥

ज्ञानावरणीय कर्मप्रकृति, इसी प्रकार दर्शनावरणीय, वेदनीय, मोहनीय, आयु, नाम, गोत्र और अन्तराय कर्मप्रकृति है ॥ १९ ॥

णाणावरणीयस्स कम्मस्स केवडियाओ पयडीओ ? ॥ २० ॥ णाणावरणीयस्स कम्मस्स पंच पयडीओ- आभिणिबोहिय णाणावरणीयं सुद्रणाणावरणीयं ओहिणाणावरणीयं मणपञ्जवणाणावरणीयं केवलणाणावरणीयं चेदि ॥ २१ ॥

ज्ञानावरणीय कर्मकी कितनी प्रकृतियां हैं ? ॥२०॥ ज्ञानावरणीय कर्मकी पांच प्रकृतियां हैं — आभिनिबोधिकज्ञानावरणीय, श्रुतज्ञानावरणीय, अवधिज्ञानावरणीय, मनःपर्ययज्ञानावरणीय और केवळ्ज्ञानावरणीय ॥२१॥

जं तमाभिणिबोहियणाणावरणीयं णाम कम्मं तं चउव्विहं वा चउवीसदिविधं वा अड्डाबीसदिविधं वा बत्तीसदिविधं वा णाद्व्याणि भवंति ॥ २२ ॥

आभिनिबोधिक ज्ञानावरणीय कर्म चार प्रकारका, चौबीस प्रकारका, अट्टाईस प्रकारका और बत्तीस प्रकारका जानना चाहिये ॥ २२ ॥

चउव्विहं ताव ओग्गहावरणीयं ईहावरणीयं अवायावरणीयं घारणावरणीयं

उसके चार भेद ये हैं अवग्रहावरणीय, ईहावरणीय, अवायावरणीय और धारणावरणीय ॥ जं तं ओग्गहावरणीयं णाम कम्मं तं दुविहं— अत्थोग्गहावरणीयं चेव वंजणीग्ग-हावरणीयं चेव ॥ २४ ॥ जं तं अत्थोग्गहावरणीयं णाम कम्मं तं थप्पं ॥ २५ ॥

उनमें अवग्रहावरणीय कर्म दो प्रकारका है- अर्थावग्रहावरणीय और व्यञ्जनावग्रहा-वरणीय ॥ २४ ॥ जो अर्थावग्रहावरणीय कर्म है उसे इस समय स्थगित किया जाता है ॥ २५ ॥

जं तं त्रंजणोग्गहावरणीयं णाम कम्मं तं चउव्विहं- सोदिंदियवंजणोग्गहावरणीयं धाणिंदियवंजणोग्गहावरणीयं जिव्हिंभदियवंजणोग्गहावरणीयं फांसिंदियवंजणोग्गहावरणीयं चेव ॥ २६ ॥

जो व्यंजनाम्रहावरणीय कर्म है वह चार प्रकारका है-- श्रोत्रेन्द्रियव्यंजनावम्रहावरणीय, घ्राणेन्द्रियव्यंजनावम्रहावरणीय, जिह्वेन्द्रियव्यंजनावम्रहावरणीय और स्पर्शनेन्द्रियव्यंजनावम्रहावरणीय ॥

जं तं थप्पमत्थोम्महावरणीयं णाम कम्मं तं छिच्वहं ॥ २७ ॥ चिक्विदियअत्थो-माहावरणीयं सोदिंदियअत्थोम्महावरणीयं घाणिदियअत्थोम्महावरणीयं जिब्निदियअत्थो- महावरणीयं फासिंदियअत्थोग्गहावरणीयं णोइंदियअत्थोग्गहावरणीयं । तं सव्वं अत्थोग्ग-हावरणीयं णाम कम्मं ॥ २८ ॥

जिस अर्थावग्रहावरणीय कर्मको पूर्वमें स्थगित किया गया था वह छह प्रकारका है ॥२०॥ जैसे— चक्षुइन्द्रिय-अर्थावग्रहावरणीय, श्रोत्रेन्द्रिय-अर्थावग्रहावरणीय, प्राणेन्द्रिय-अर्थावग्रहावरणीय, जिह्नेन्द्रिय अर्थावग्रहावरणीय, स्पर्शनेन्द्रियअर्थावग्रहावरणीय और नोइन्द्रिय-अर्थावग्रहावरणीय; यह सब अर्थावग्रहावरणीय कर्म है ॥ २८ ॥

जं तं ईहावरणीयं णाम कम्मं तं छिन्वहं ॥ २९ ॥ चिन्विदिय-ईहावरणीयं सोइंदिय-ईहावरणीयं घाणिदिय-ईहावरणीयं जिन्मिदिय-ईहावरणीयं फासिदिय-ईहावरणीयं णोइंदिय-ईहावरणीयं तं सन्वमीहावरणीयं णाम कम्मं ॥ ३० ॥

जो ईहावरणीय कर्म है वह छह प्रकारका है ॥ २९ ॥ जैसे— चक्षुइन्द्रिय-ईहावरणीय, श्रोत्रेन्द्रिय-ईहावरणीय, घाणेन्द्रिय-ईहावरणीय, जिह्नेन्द्रिय-ईहावरणीय, स्पर्शनेन्द्रिय-ईहावरणीय और नोइन्द्रिय-ईहावरणीय कर्म; यह सब ईहावरणीय कर्म है ॥ ३० ॥

जं तं आवायावरणीयं णाम कम्मं तं छिन्त्रहं ॥ ३१ ॥ चिक्तिवियआवाया-वरणीयं सोदिंदियआवायावरणीयं, घाणिदियआवायावरणीयं, जिन्भिदियआवायावरणीयं फासिदियआवायावरणीयं, णोइंदियआवायावरणीयं । तं सन्त्रं आवायावरणीयं णाम कम्मं ॥

जो आवायात्ररणीय कर्म है वह छह प्रकारका है ॥ ३१ ॥ जैसे— चक्षुइन्द्रियावाया-वरणीय, श्रोतेन्द्रियावायावरणीय, घाणेन्द्रियावरणीय, जिह्वेन्द्रियावरणीय, स्पर्शनेन्द्रियावरणीय और नोइन्द्रियावरणीय कर्म; यह सब अवायावरणीय कर्म है ॥ ३२ ॥

जं तं धाराणावरणीयं णाम कम्मं तं छिव्वहं ॥ ३३ ॥ चिक्तिंबिदयधारणावरणीयं सोदिंदियधारणावरणीयं घाणिदियधारणावरणीयं जिन्निदियधारणावरणीयं णोइंदियधारणा-वरणीयं तं सन्त्रं धारणावरणीयं णाम कम्मं ॥ ३४ ॥

जो धारणावरणीय कर्म है वह छह प्रकारका है। ३३॥ जैसे चक्षुइन्द्रियधारणा-वरणीय कर्म, श्रोत्रइन्द्रियधारणावरणीय कर्म, घाणइन्द्रियधारणावरणीय कर्म, जिह्वाइन्द्रियधारणावरणीय कर्म, स्वर्शनइन्द्रियधारणावरणीय कर्म और नोइन्द्रियधारणावरणीय कर्म; यह सब धारणावरणीय कर्म है॥ ३४॥

एवमाभिणिवोहियणाणावरणीयस्स कम्मस्स चउव्विहं वा चदुवीसिद्विधं वा अद्वावीसिद्विधं वा अद्वावीसिद्विधं वा बत्तीसिद्विधं वा अद्वावीसिद्विधं वा चोदालसद्विधं वा अद्वसिद्विधं वा चोदालसद्विधं वा अद्वसिद्विधं वा विसद्-अद्वासीद्विधं वा तिसद्-छत्तीसिविधं वा तिसद्-चलसीद्विधं वा णाद्व्वाणि भवति ॥ ३५॥

इस प्रकार आभिनित्रोधिकज्ञानात्ररणीय कर्मके चार भेद, चौबीस भेद, अट्टाईस भेद,

बत्तीस भेद, अड़तालीस भेद, एक सौ चवालीस भेद, एक सौ अड़सठ भेद, एक सौ बानवे भेद, दो सौ अठासी भेद, तीन सौ छत्तीस भेद और तीन सौ चौरासी भेद ज्ञातव्य हैं ॥ ३५॥

मूर्टमें मितज्ञान अवग्रह, ईहा, अवाय और धारणाके मेदसे चार प्रकारका है। इनमें प्रत्येक चूंकि पांच इन्द्रियों और मनके आश्रयसे उत्पन्न होता है अत एव ४ को ६ से गुणित करनेपर उसके २४ भेद हो जाते हैं। परन्तु व्यंजनावग्रह चूंकि मन और चक्षुइन्द्रियके विना चार ही इन्द्रियोंसे उत्पन्न होता है, अतः उसके ४ ही भेद होते हैं। उनको उक्त २४ भेदोंमें मिलानेपर उसके २८ भेद हो जाते हैं। इनमें पूर्वोक्त ४ मूर्ट भेदोंके मिला देनेपर उसके ३२ भेद होते हैं। उक्त ४, २४, २८ और ३२ भेदोंमें प्रत्येक चूंकि बहु आदि ६ पदार्थोंको और उनके विपक्षभूत एक व एकविध आदिके साथ १२ पदार्थोंको ग्रहण किया करते हैं, अत एव उनको ऋमशः ६ और १२ से गुणित करनेपर सूत्रोक्त सब भेद इस प्रकारसे प्राप्त हो जाते हैं— ४×६=२४, २४×६=१४४, २८×६=१६८, ३२×६=१९२; ४×१२=४८, २४×१२=३८४.

तस्सेव आभिणिबोहियणाणावरणीयकम्मस अण्णा परूवणा कायच्या भवदि ॥३६॥ उसी आभिनिबोधिकज्ञानावरणीय कर्मकी अन्य प्ररूपणा की जाती है।

ओम्गहे योदाणे साणे अवलंबणा मेहा ॥ ३७ ॥ ईहा ऊहा अपोहा मम्मणा गवेसणा मीमांसा ॥ ३८ ॥ अवायो ववसायो बुद्धी विण्णाणी आउंडी पचाउंडी ॥ ३९ ॥ धरणी धारणा द्ववणा कोद्वा पदिद्वा ॥ ४० ॥ सण्णा सदी मदी चिंता चेदि ॥ ४१ ॥

अत्रग्रह, अवधान, सान, अवलम्बना और मेधा; ये अवग्रहके पर्याय वाची नाम हैं ॥३०॥ ईहा, ऊहा, अपोहा, मार्गणा, गवेषणा और मीमांसा; ये ईहाके समानार्थक नाम हैं ॥३८॥ अवाय, व्यवसाय, बुद्धि, विज्ञप्ति, आमुण्डा और प्रत्यामुण्डा; ये अवायके पर्याय नाम हैं ॥३९॥ धरणी, धारणा, स्थापना, कोष्ठा और प्रतिष्ठा; ये धारणाके एकार्थ नाम हैं ॥ ४०॥ संज्ञा, स्मृति, मित और चिन्ता; ये आभिनिबोधिक ज्ञानके एकार्थयाची नाम हैं ॥ ४१॥

एवमाभिणिबोहियणाणावरणीयस्स कम्मस्स अण्णा परूवणा कदा होदि ॥ ४२ ॥ इस प्रकार आभिनिबोधिकज्ञानावरणीय कर्मकी अन्य प्ररूपणा की गई है ॥ ४२ ॥ सुदणाणावरणीयस्स कम्मस्स केविडियाओ पयडीओ १ ॥ ४३ ॥ श्रुतज्ञानावरणीय कर्मकी कितनी प्रकृतियां हैं १ ॥ ४३ ॥

अत्रप्रहादिरूप चार प्रकारके मितज्ञानके द्वारा जाने गये पदार्थके सम्बन्धसे जो अन्य पदार्थका बोध होता है उसे श्रुतज्ञान कहते हैं। वह दो प्रकारका है शब्दलिंगज और अशब्द-लिंगज। इनमें धूमरूप लिंग (साधन) से जो अग्निका परिज्ञान हुआ करता है उसे अशब्दलिंगज तथा शब्दके आश्रयसे जो अर्थका बोध होता है उसे शब्दलिंगज श्रुतज्ञान कहा जाता है। जो साध्यके अभावमें कभी नहीं पाया जाता है, उसे छिंग (हेतु) जानना चाहिये। इस श्रुतज्ञानका जो आवरण करता है उसे श्रुतज्ञानावरण कहा जाता है।

सुद्रणाणावरणीयस्य कम्मस्य संखेज्जाओ पयडीओ ॥ ४४ ॥ जावदियाणि अक्खराणि अक्खरसंजीमा वा ॥ ४५ ॥

श्रुतज्ञानावरणीय कर्मकी संख्यात प्रकृतियां हैं ॥ ४४ ॥ अथवा जितने अक्षर हैं और जितने अक्षरसंयोग हैं उतनी श्रुतज्ञानावरणीय कर्मकी प्रकृतियां हैं ॥ ४५ ॥

> तेसिं गणिदगाधा भवदि-संजोगावरणहं चउसिंहं थावएदुवे रासिं। अण्णोण्णसमन्भासो रूवूणं णिद्दिसे गणिदं॥ ४६॥

उन अक्षरसंयोंगोंकी गणनामें यह गाथा उपयोगी हैं— संयोगावरणोंके प्रमाण को लानेके लिये चौसठ संख्याप्रमाण दो राशि स्थापित कोरें। पश्चात् उनका परस्पर गुणा करनेपर जो लब्ध हो उसमेंसे एक कम करनेपर समस्त संयोगाक्षरोंका प्रमाण होता है।। ४६॥

अ, इ, उ, ऋ, ॡ, ए, ए, ओ और औ; ये नौ स्वर हस्व, दीर्घ और प्छतके भेदसे २० (९×३) होते हैं। क वर्ग ५, च वर्ग ५, द वर्ग ५, त वर्ग ५ और प वर्ग ५, तथा अन्तस्थ (य, र, छ, य) ४, और ऊष्म (श, ष, स, ह) ४: इस प्रकार व्यंजनाक्षर ३३ हैं। इसके अतिरिक्त अयोगवाह ४ (अं, अ: ५ क ५ प) हैं। इन सबका योग ६४ (स्वर २० + व्यंजन ३३ + अयोगवाह ४=६४) होता है। इनके आश्रयसे श्रुतज्ञान और तदावरणके भी ६४ भेद होते हैं। उपर्युक्त ६४ अक्षरोंके एक-दिसंयोगी आदि भंग चूंकि १८४४६७४४०७३७०९५५१६१५ इतने होते हैं, अत एव श्रुतज्ञान और तदावरणके भी इतने ही भेद जानना चाहिये।

तस्सेव सुद्वाणावरणीयस्स कम्मस्स वीसदिविधा परूवणा कायव्वा भवदि ॥४७॥ उसी श्रुतज्ञानावरणीय कर्मकी वीस प्रकारकी प्ररूपणा की जाती है ॥ ४७॥

पज्जय-अक्खर-पदः संघादय- पडिवत्ति-जोगदाराई । पाहुडपाहुड-वत्थू पुट्य समासा य बोद्धव्या ॥ ४८ ॥

पज्जयावरणीयं पज्जयसमासावरणीयं अक्खरावरणीयं अक्खरसमासावरणीयं पदावरणीयं पदसमासावरणीयं संघादावरणीयं संघादसमासावरणीयं पडिवित्तआवरणीयं पडिवित्तआवरणीयं पडिवित्तआवरणीयं पडिवित्तआवरणीयं पडिवित्तआवरणीयं पडिवित्तआवरणीयं अणियोगदारावरणीयं अणियोगदारसमासावरणीयं पाहुडपाहुडावरणीयं पाहुडपाहुडसमासावरणीयं वत्थुआवरणीयं वत्थुसमासावरणीयं वत्थुसमासावरणीयं वत्थुसमासावरणीयं पव्यवसमासावरणीयं चेदि ॥ ४९ ॥

पर्याय, पर्यायसमास, अक्षर, अक्षरसमास, पद, पदसमास, संघात, संघातसमास, प्रतिपत्ति, प्रतिपत्तिसमास, अनुयोगद्वार, अनुयोगद्वारसमास, प्राभृतप्राभृत, प्राभृतप्राभृतसमास, प्राभृत, प्

समास, वस्तु, वस्तुसमास, पूर्व और पूर्वसमास; ये श्रुतज्ञानके बीस भेद जानने चाहिये॥ ४८॥ तथा पर्यायावरणीय, पर्यायसमासावरणीय, अक्षरावरणीय, अक्षरसमासावरणीय, पदावरणीय, पदसमासावरणीय, प्रावतसमासावरणीय, प्रतिपत्ति-आवरणीय, प्रतिपत्तिसमासावरणीय, अनुयोगद्वारा-वरणीय, अनुयोगद्वारसमासावरणीय, प्रामृतप्रामृतावरणीय, प्रामृतप्रामृतसमासावरणीय, प्रामृतवावरणीय, प्रामृतसमासावरणीय, प्रविवरणीय और पूर्वसमासावरणीय; ये श्रुतज्ञानावरणके बीस भेद हैं॥ ४९॥

तस्तेव सुद्रणाणावरणीयस्त अण्णं परूवणं कस्तामो ॥५०॥ पाववणं पवयणीयं पवयणहो गदीसु मगणदा आदा परंपरलद्धी अणुत्तरं पवयणं पवयणी पवयणद्धा पवयण-सण्णियासो णयविधी णयंतरिवधी मंगिवधी भंगिविधिविसेसो पुच्छाविधि पुच्छाविधिविसेसो तचं भूदं भव्वं भवियं अविद्धं अविद्धं वेदणायं सुद्धं सम्माइही हेदुवादो णयवादो पवरवादो मगगवादो सुद्वादो परवादो लोइयवादो लोगुत्तरीयवादो अगं मगं जहाणुमगं पुच्वं जहाणुपुच्वं पुच्वादिपुच्वं चेदि ॥५१॥

उसी श्रुतज्ञानावरणकी अन्य प्ररूपणा की जाती है।। ५०॥ प्रावचन, प्रवचनीय, प्रवचनार्थ, गितयोंमें मार्गणता, आत्मा, परम्पराटिय, अनुत्तर, प्रवचन, प्रवचनी, प्रवचनाद्धा, प्रवचन-संनिकर्ष, नयविधि, नयान्तरविधि, भंगविधि, भंगविधिवशेष, पृच्छाविधिवशेष, तत्त्व, भूत, भव्य, भविष्यत्, अवितथ, अविहत, वेद, न्याय्य, शुद्ध, सम्यग्द्दृष्टि, हेतुवाद, नयवाद, प्रवर्त्ताद, मार्गवाद, श्रुतवाद, परवाद, लौकिकवाद, लोकोत्तरीयवाद, अग्यमार्ग, यथानुमार्ग, पूर्व, यथानुपूर्व और पूर्वितपूर्व; ये इकतालीस श्रुतज्ञानके पर्यायनाम हैं॥ ५१॥ इनका विशेष अर्थ धवला (पु. १३, पु. २८०-८९) से जानना चाहिये।

ओहिणाणावरणीयस्स कम्मस्स केविडियाओ पवडीओ ? ॥ ५२ ॥ अविज्ञानावरण कर्मकी कितनी प्रकृतियां हैं ? ॥ ५२ ॥ ओहिणाणावरणीयस्स कम्मस्स असंखेज्जाओ पयडीओ ॥ ५३ ॥ अविज्ञानावरण कर्मकी असंख्यात प्रकृतियां हैं ॥ ५३ ॥

तं च ओहिणाणं दुविहं भवपच्चइयं चेव गुणपच्चइयं चेव ॥५४॥ जं तं 'भवपच्चइयं ' तं देव-णरइयाणं ॥ ५५॥ जं तं गुणपच्चइयं तं तिरिक्ख-मणुस्साणं ॥ ५६॥

वह अवधिज्ञान दो प्रकारका है-- भवप्रत्यय, अवधिज्ञान और गुणप्रत्यय अवधिज्ञान ॥ ५४ ॥ जो वह भवप्रत्यय अवधिज्ञान है वह देवों और नारिक्योंके होता है ॥ ५५ ॥ तथा जो वह गुणप्रत्यय अवधिज्ञान है वह तिर्यंचों और मनुष्योंके होता है ॥ ५६ ॥

तं च अणेयविहं- देसोही परमोही सन्त्रोही हायमाणयं वड्ढमाणयं अविद्वदं अणविद्वदं अणुगामी अण्णुगामी सप्पंडिवादी अप्पंडिवादी एयक्खेत्तमणेयक्खेत्तं ॥ ५७॥ वह अनेक प्रकारका है - देशावधि, प्रमावधि, सर्वावधि, हीयमान, वर्धमान, अवस्थित, अनवस्थित, अनुगामी, अननुगामी, सप्रतिपाती अप्रतिपाती, एकक्षेत्र और अनेक क्षेत्र ॥ ५७ ॥

खेत्तदो ताव अणेयसंठाणसंठिदा ॥ ५८ ॥ सिरिवच्छ-कलस-संख-सोरिथय-णंदाब-त्तादीणि संणाणाणि णादच्वाणि भंति ॥ ५९ ॥

क्षेत्रकी अपेक्षा अवधिज्ञानावरणके क्षयोपशमको प्राप्त जीवप्रदेश अनेक आकारोंमें संस्थान स्थित होते हैं ॥ ५८ ॥ वे श्रीवत्स, कलश, शंख, स्वस्तिक (सांधिया) और नन्दावर्त आदि आकार जानने योग्य हैं ॥ ५९ ॥

कालदो ताव समयावलिय-खण-लब-मुहुत्त-दिवस-पश्ख-मास-उडु-अयण-संवच्छर-जुग-पुट्य-पट्य-पिट्रोवम-सागरोवमादओ विघओ णादच्या भवंति ॥ ६० ॥

कालकी अपेक्षा तो समय, आविल, क्षण, लव, मुहूर्त, दिवस, पक्ष, मास, ऋतु, अयन, संवत्सर, युग, पूर्व, पर्व, पल्योपम और सागरोपम आदि ज्ञातन्य हैं ॥ ६० ॥

> ओगाहणा जहण्या णियमा दु सुहुमिणगोदजीवस्स । जदेही तदेही जहण्णिया खेत्तदो ओही ॥ ६१ ॥

सूक्ष्म निर्मोद लब्ध्यपर्याप्तक जीवकी जितनी जघन्य अवगाहना होती है उतना अवधि-ज्ञान जघन्य क्षेत्र है ॥ ६१॥

> अंगुलमावलियाए भागमसंखेज्ज दो वि संखेज्जा । अंगुलमाविलियंतो आवलियं चांगुलपुघत्तं ॥ ६२ ॥

जहां अवधिज्ञानका क्षेत्र घनांगुळके असंख्यातवें भाग प्रमाण है। वहां काळ आवळिके असंख्यातवें भाग प्रमाण है। जहां क्षेत्र घनांगुळके संख्यातवां भाग है वहां काळ आवळिके संख्यातवें भाग है। जहां क्षेत्र घनांगुळप्रमाण है वहां काळ कुछ कम एक आवळि प्रमाण है। जहां काळ एक आवळि प्रमाण है वहां क्षेत्र घनांगुळपृथलव प्रमाण है॥ ६२॥

> आवित्यपुधत्तं घणहत्थो तह गाउअं मुहुत्तंतो । जोयण भिष्णमुहुत्तं दिवसंतो पण्णवीसं तु ॥ ६३ ॥

जहां काल आविलपृथक्त प्रमाण है वहां क्षेत्र घनहाथप्रमाण है। जहां क्षेत्र घनकोस प्रमाण है वहां काल अन्तर्मुहूर्त प्रमाण है। जहां क्षेत्र घनयोजन प्रमाण है वहां काल भिन्नमुहूर्त प्रमाण है। जहां काल कुछ कम एक दिवस प्रमाण है वहां क्षेत्र पन्नीस घनयोजन प्रमाण है॥६२॥

> भरहम्मि अद्धमासं साहियमासं च जंबुदीवम्मि । वासं च मणुअलोए वासपुधत्तं च रूजगम्मि ॥ ६४ ॥

जहां क्षेत्र घनरूप भरतवर्ष है वहां काल आधा मास है। जहां क्षेत्र धनरूप जम्बूदीप

है वहां काल साधिक एक मास है। जहां क्षेत्र घनरूप मनुष्यलोक है वहां काल एक वर्ष है। जहां क्षेत्र घनरूप रूचकवर द्वीप है वहां काल वर्षपृथक्त है।। ६४॥

## संखेज्जदिमे काले दीव-सम्रुदा हवंति संखेज्जा । कालम्मि असंखेज्जे दीव-सम्रुदा असंखेज्जा ॥ ६५ ॥

जहां काल संख्यात वर्ष प्रमाण होता है वहां क्षेत्र संख्यात द्वीप-समुद्र प्रमाण होता है और जहां काल असंख्यात वर्ष प्रमाण होता है वहां क्षेत्र असंख्यात द्वीप-समुद्र प्रमाण होता है ॥

# कालो चदुष्ण बुड्ढी कालो भजिदच्यो खेत्तबुड्ढीए । बुड्ढीए दच्य-पज्जय भजिदच्या खेत्तकाला दु ॥ ६६ ॥

काल चारोंकी वृद्धिको लिये हुए होता है – कालवृद्धिके होनेपर द्रव्य, क्षेत्र और भावर्का वृद्धि नियमतः होती है। क्षेत्रकी वृद्धि होनेपर कालकी वृद्धि होती भी है और नहीं भी होती है। तथा द्रव्य और पर्यायकी वृद्धिके होनेपर क्षेत्र और कालकी वृद्धि होती भी है और नहीं भी होती है।। ६६।।

## तेया-कम्मसरीरं तेयादव्यं च भासदव्यं च । बोद्भव्यमसंखेज्जा दीव-समुद्दा य वासा य ॥ ६७ ॥

जहां तैजसशरीर, कार्मणशरीर, तैजसवर्मणा और भाषावर्मणा द्रव्य होता है वहां क्षेत्र धनरूप असंख्यात द्वीप-समुद्र और काळ असंख्यात वर्ष मात्र होता है ॥ ६৩॥

अभिप्राय यह है कि जो अवधिज्ञान द्रञ्यकी अपेक्षा तैजसंशरिररूप पिण्डको ग्रहण करता है वह क्षेत्रकी अपेक्षा असंख्यात द्वीप-समुद्रोंको और कालकी अपेक्षा असंख्यात वर्षस्वरूप प्रतीत व अनागत कालको विषय करता है। जो अवधिज्ञान द्रञ्यकी अपेक्षा कार्मणशरिरको ग्रहण करता है वह भी क्षेत्रकी अपेक्षा असंख्यात वर्षस्वरूप अतीत एवं अनागत कालको ही विषय करता है, परन्तु विशेष इतना समझना चाहिये कि तैजसशरिरको विषय करनेवाले उस अवधिज्ञानको अपेक्षा इसका क्षेत्र और काल असंख्यातगुणा है। जो अवधिज्ञान द्रञ्यकी अपेक्षा विस्तरीपचय रहित एक तैजस वर्मणाको विषय करता है वह भी क्षेत्रकी अपेक्षा असंख्यात द्वीप-समुद्रोंको तथा कालकी अपेक्षा असंख्यात वर्षोंको ही विषय करता है, परन्तु विशेषता यह है कि कार्मणशरीरको विषय करनेवाले अवधिज्ञानके क्षेत्र और कालकी अपेक्षा इसका क्षेत्र और काल असंख्यातगुणा है। जो अवधिज्ञान द्रञ्यकी अपेक्षा भाषा द्रञ्य वर्मणाके एक स्कत्थको विषय करता है वह भी क्षेत्रकी अपेक्षा असंख्यात द्वीप-समुद्रोंको तथा कालकी अपेक्षा असंख्यात द्वीप-समुद्रोंको तथा कालकी अपेक्षा असंख्यात वर्षोंको ही विषय करता है वह भी क्षेत्रकी अपेक्षा असंख्यात द्वीप-समुद्रोंको तथा कालकी अपेक्षा असंख्यात वर्षोंको ही विषय करता है, परन्तु विशेषता इतनी है कि एक तैजस वर्मणाको विषय करतेवाले उपर्युक्त अवधिज्ञानके क्षेत्र और काल असंख्यातगुणे हैं। यहां अवधिज्ञानकी जो यह

द्रव्यके साथ क्षेत्र और कालकी प्ररूपणा की गई है वह तिर्यंच और मनुष्योंके आश्रयसे की गई है, यह विशेष समझना चाहिये।

देवोंके अवधिज्ञानके विषयकी प्ररूपणा करनेके लिये आंभका गाथासूत्र प्राप्त होता है—

# पणुत्रीस जोयणाणं ओही वेंतर-कुमारवग्गाणं । संखेज्जजोयणाणं जो दिसियाणं जहण्णोही ॥ ६८ ॥

व्यन्तर और भवनवासियोंका जधन्य अवधिज्ञान पचीस घनयोजन प्रमाण क्षेत्रको और ज्योतिषियोंका वह जघन्य अवधिज्ञान संख्यात घनयोजन प्रमाण क्षेत्रको विपय करता है ॥ ६८॥

व्यन्तर और भवनवासियोंका वह जघन्य अवधिज्ञान कालकी अपेक्षा कुछ कम एक दिनको विषय करता है। इतना यहां विशेष समझना चाहिये कि ज्योतिषी देवोंकी जघन्य अवधिज्ञान संख्यात घनयोजन प्रमाण क्षेत्रको विषय करता हुआ भी उक्त व्यन्तर और भवनवासियोंके क्षेत्रसे संख्यातगुणित क्षेत्रको विषय करता है। उनके कालकी अपेक्षा ज्योतिषियोंके अवधिज्ञानका काल अधिक है।

# असुराणमसंखेज्जा कोडीओ सेस जोदिसंताणं। संखातीदसहस्सा उक्कस्सं ओहिविसओ दु॥ ६९॥

असुरकुमारोंके उत्कृष्ट अवधिज्ञानका विषय असंख्यात करोड़ धनयोजन प्रमाण तथा ज्योतिषियों तक शेष देवोंके उत्कृष्ट अवधिज्ञानका विषय असंख्यात हजार घनयोजन प्रमाण है ॥६९॥

दस प्रकारके भवनवासियों में असुरकुमारोंके अवधिज्ञानका उत्कृष्ट क्षेत्र असंख्यात करोड़ धनयोजन प्रमाण है तथा शेष आठ प्रकारके व्यन्तर, नौ प्रकारके भवनवासी और पांच प्रकारके ज्योतिषी देवोंके अवधिज्ञानका वह उत्कृष्ट क्षेत्र असंख्यात हजार धनयोजन प्रमाण है। इनका अवधिज्ञान नीचेके क्षेत्रको अव्य मात्रोमें तथा तिरहे क्षेत्रको अधिक मात्रोमें प्रहण करता है। असुरकुमारोंके अवधिज्ञानका काल उत्कृष्ट रूपसे असंख्यात वर्ष प्रमाण तथा शेष व्यन्तर, भवनवासी और ज्योतिषी देवोंके भी अवधिज्ञानका वह उत्कृष्ट काल असंख्यात वर्ष प्रमाण ही है। परन्तु विशेष इतना है कि असुरकुमारोंके उस उत्कृष्ट कालसे उनका यह उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा हीन है।

# सक्कीसाणा पढमं दोचं तु सणक्कुमार-माहिंदा । तचं तु बम्ह-लंतय सुक्क-सहस्सारया चोत्थ ॥ ७० ॥

सौधर्म और ईशान कल्पके देव पहिन्छी पृथिवी तक, सनन्कुमार और माहेन्द्र कल्पके देव दूसरी पृथिवी तक, ब्रम्ह और लान्तव कल्पके देव तीसरी पृथिवी तक, तथा शुक्र और सहस्रार कल्पके देव चौथी पृथिवी तक जानते हैं ॥ ७०॥

छ. ८९

यह अवधिज्ञानका क्षेत्र नीचेकी ओरका निर्दिष्ट किया गया है। उक्त देव अवधिज्ञानके द्वारा ऊपर अपने अपने विमानके शिखर पर्यन्त ही जानते हैं। उनके अवधिज्ञानके कालका प्रमाण बन्ह-ब्रम्होत्तर कल्पतक क्रमसे असंख्यात वर्ष, पल्योपमके असंख्यातवें भाग, और पल्योपमके असंख्यातवें भाग, मात्र है। ब्रह्म-ब्रह्मोत्तर कल्पसे ऊपर उपरिम ग्रैवेयक तक उक्त अवधिज्ञानके विषयभूत कालका प्रमाण कुछ कम पल्योपम मात्र है।

# आणद-पाणदवासी तह आरण-अञ्चदा य जे देवा । पस्संति पंचमखिदिं छद्विम गेवज्जया देवा ॥ ७१ ॥

आनन्त-प्राण तक कल्पवासी और आरण-अच्युत कल्पवासी देव पांचवीं पृथिवी तक तथा प्रैवेयकके देव छठी पृथिवी तक देखते हैं ॥ ७१॥

## सच्वं च लोगणालिं पस्संति अणुत्तरेसु जे देवा । सक्वेत्ते य सकम्मे रूवगदमणंतभागं च ॥ ७२ ॥

अनुत्तरोंमें रहनेवाले जो देव हैं वे सब ही लोकनालीको देखते हैं। ये सब देव अपने क्षेत्रके जितने प्रदेश हों उतनी बार अपने अपने कर्ममें मनोद्रव्यवर्गणाके अनन्तवें भागका भाग देनेपर जो अन्तिम रूपगतपुद्गलद्भव्य लब्ध आता है उसे जानते हैं॥ ७२॥

इस प्रकार देशावधिके विषयभूत द्रव्य-क्षेत्रादिका निरूपण करके अब आगे परमावधिके विषयभूत उक्त द्रव्य-क्षेत्रादिकी प्ररूपणाके लिये आगेका गाथासूत्र प्राप्त होता है—

## परमोहि असंखेजजाणि लोगमेत्ताणि समयकालो दु। रूवगद् लह्इ दव्वं खेत्तोवमअगणिजीवेहि॥ ७३॥

परमाविश्वानका क्षेत्र असंख्यात धनछोक प्रमाण और उसका समयरूप काल भी असंख्यात छोक प्रमाण है। वह द्रव्यकी अपेक्षा क्षेत्रोपम अग्निकायिक जीवोंके द्वारा परिन्छिन होकर प्राप्त हुए रूपगत द्रव्यको जानता है। ७३॥

यह परमाविधिज्ञान संयतोंके ही होता है, असंयतोंके नहीं होता तथा उसका धारक जीव मिथ्याल एवं असंयतभावको कभी भी नहीं प्राप्त होता है। इससे यह भी समझना चाहिये कि परमाविध ज्ञानी जीव मर करके देवोंमें भी नहीं होता है, क्योंकि, वहां संयमका अभाव है। उसका उत्कृष्ट क्षेत्र असंख्यात घनलोक प्रमाण तथा उत्कृष्ट काल भी असंख्यात लोक प्रमाण है। क्षेत्रसे अभिप्राय अग्निकायिक जीवोंके अवगाहनास्थानोंका है। इस क्षेत्रसे जिनकी तुलना की जाती है, उन अग्निकायिक जीवोंको क्षेत्रोपम जानना चाहिये। उनको शलाकारूपसे स्थापित कर उनके द्वारा परिच्छित्र जो अनन्त परमाणु समारच्य रूपगत द्रव्य प्राप्त होता है वह उसके विषयभूत उत्कृष्ट द्रव्यका प्रमाण जानना चाहिये।

# तेयासरीरलंबो उक्कस्सेण दु तिरिक्खजोणिणिसु । गाउअ जहण्णओही णिरएसु अ जोयणुक्कस्सं ॥ ७४ ॥

पंचेन्द्रिय तिर्थंच, पंचेन्द्रिय तिर्थंच पर्याप्त और पंचेन्द्रिय तिर्थंच योनिमती जीवोंके अवधिज्ञानका द्रव्य तैजसशरीरका संचयभूत उत्कृष्ट द्रव्य होता है। नारकियोंमें जघन्य अवधि-ज्ञानका क्षेत्र गव्यूति प्रमाण और उत्कृष्ट क्षेत्र योजन प्रमाण है॥ ७४॥

## उक्कस्स माणुसेसु य माणुस-तेरिच्छए जहण्णोही । उक्कस्स लोगमेत्तं पडिवादी तेण परमपडिवादी ॥ ७५ ॥

उत्कृष्ट अवधिज्ञान मनुष्योंके तथा जघन्य अवधिज्ञान मनुष्य और तिर्यंच दोनोंके होता है। उत्कृष्ट अवधिज्ञानका क्षेत्र लोक प्रमाण है। यह प्रतिपाती है, इससे आगेके अवधिज्ञान अप्रतिपाती हैं॥ ৩५॥

अभिप्राय यह है कि उत्कृष्ट अवधिज्ञान देव, नारकी और तिर्यंचोंके नहीं होता; किन्तु वह मनुष्योंके और उनमें भी महर्षियोंके ही होता है, न कि साधारण मनुष्योंके। जघन्य अवधिज्ञान देव व नारिक्षयोंके नहीं होता, किन्तु मनुष्य व तिर्यंच सम्यग्दृष्टियोंके ही होता है। औदारिक
शरीरमें एक घनलोकका भाग देनेपर जो प्राप्त हो वह जघन्य अवधिके विषयभूत द्रव्यका प्रमाण
होता है। क्षेत्र उसका जघन्य अवगाहना मात्र घनांगुलके असंख्यात्वें भाग है। इस जघन्य
अवधिज्ञानके विषयभूत कालका प्रमाण आवित्वा असंख्यात्वां भाग है। मनुष्योंमें उत्कृष्ट अवधिज्ञानका द्रव्य एक परमाणु तथा उसका क्षेत्र व काल दोनों असंख्यात लोक मात्र है।

देशाविषके विषयभूत उत्कृष्ट क्षेत्रका प्रमाण लोक और कालका प्रमाण एक समय कम पत्य है। देशाविषज्ञानी जीवके मिथ्यात्वको प्राप्त हो जानेपर चूंकि उसका उसी भवमें बिनाश पाया जाता है, अतः वह प्रतिपाती है। िकन्तु परमाविष और सर्वाविष ये दोनों अविषज्ञान नष्ट न होकर चूंकि जीवके केवलज्ञानकी प्राप्ति होने तक अवस्थित रहते हैं, अत एव ये दोनों ज्ञान अप्रतिपाती हैं। इस प्रकार जवन्यसे उत्कृष्ट तक जिसने उस अविषज्ञानके विकल्प सम्भव हैं उतनी अविषज्ञानावरणीयकी प्रकृतियां समझना चाहिये।

मणपञ्जवणाणावरणीयस्स कम्मस्स केविडियाओ पयडीओ ? ॥ ७६ ॥ मणपञ्ज-णाणावरणीयस्स कम्मस्स दुवे पयडीओ— उज्जमदिमणपञ्जवणाणावरणीयं चेव विउलमदि मणपञ्जवणाणावरणीयं चेव ॥ ७७ ॥

मनःपर्ययज्ञानावरणीय कर्मकी कितनी प्रकृतियां है ।। ७६ ॥ मनःपर्यायज्ञानावरणीय कर्मकी दो प्रकृतियां है ऋजुमितमनःपर्यायज्ञानावरणीय और विपुलमितमनःपर्यायज्ञानावरणीय ॥

जं तं उज्जमदिमणपञ्जवणाणावरणीयं णाम कम्मं तं तिविहं- उज्जगं मणोगदं जाणदि उजुगं विचगदं जाणदि उजुगं कायगदं जाणदि ॥ ७८ ॥ जो वह ऋजुमितमनःपर्ययज्ञानावरणीय कमे है वह तीन प्रकारका है उसके द्वारा आवियमाण ऋजुमितमनःपर्ययज्ञान ऋजुमनोगत अर्थको जानता है, ऋजुवचनगत अर्थको जानता हैं और ऋजुकायगत अर्थको जानता है।। ७८॥

यथार्थ मन, वचन और कायके व्यापारका नाम ऋजु तथा संशय, विपर्यय व अनच्यव-सायरूप मन, वचन एवं कायके व्यापारका नाम अनुजु है। इनमें अचिन्तन अथवा अर्ध चिन्तनको अनध्यवसाय, अस्थिर प्रत्ययको संशय और अयथार्थ चिन्तनको विपर्यय कहा जाता है। यह ऋजुमतिमन:पर्ययज्ञान जो ऋजुस्वरूपसे मनको प्राप्त अर्थ उसको ही जानता है, अनुजु मनोगत अर्थको अचिन्तित, अर्धचिन्तित अथवा विपरीत स्वरूपसे चिन्तित अर्थको— नहीं जानता है।

इस प्रकार ऋजुमितमनःपर्ययज्ञान चूंकि तीन प्रकारका है अत एव उसका आवारक ऋजुमितमनःपर्ययज्ञानायरण भी तीन प्रकारका है, यह अभिप्राय समझना चाहिये।

मणेण माणसं पिडविंदइत्ता परेसिं सण्णा सिंद मिंद चिंता जीविव-मरणं लाहालाहं सुह-दुक्खं णयरिवणासं देसविणासं जणवयविणासं खेडविणासं कव्वडविणासं मंडबिवणासं पट्टणविणासं दोणामुहिवणासं अङ्बुद्धि अणाबुद्धि सुबुद्धि सुभिक्खं दुव्भिक्खं खेमाखेम-भय-रोग कालसंजुत्ते अत्थे वि जाणदि ॥ ७९ ॥

मनके द्वारा मानसको जानकर मनःपर्यायज्ञान कालसे विशेषित दूसरोंकी संज्ञा, स्मृति, मिति, चिन्ता, जीवित-मरण, लाभ-अलाभ, सुखदुःख, नगरिवनाश, देशविनाश, जनपदिवनाश, खेट विनाश, कर्वटविनाश, मटम्बिवनाश, पष्टनिवनाश, द्रोणमुखिवनाश, अतिवृष्टि, अनावृष्टि, सुवृष्टि, दुवृष्टि, सुभिक्ष, दुर्भिक्ष, क्षेत्र-अक्षेत्र, भय और रोग रूप पदार्थोंको भी जानता है।। ७९॥

मन सन्दसे यहां कार्यमें कारणका उपचार करके मितज्ञानका ग्रहण किया गया है । अभिप्राय यह कि ऋजुमितमनः पर्ययज्ञानी जीव मितज्ञानसे दूसरोंके मनको ग्रहण करके मनः पर्यय-ज्ञानके द्वारा उस मनमें स्थित संज्ञा व स्मृति आदिको जानता है ।

## किर्चिभूओ-अप्पणो परेसिं च वत्तमाणाणं जीवाणं जाणदि णो अवत्तमाणाणं जीवाणं जाणदि ॥ ८० ॥

उक्त ऋजुमितमनः पर्ययज्ञानके विषयभूत पदार्थकी प्ररूपणा फिरसे भी कुछ की जाती है— व्यक्तमनवाले अपने और दूसरे जीवोंसे सम्बन्ध रखनेवाले अर्थको जानता है, अव्यक्त मनवाले जीवोंसे सम्बन्ध रखनेवाले अर्थको नहीं जानता ॥ ८०॥

'न्यक्त' का अर्थ यहां संशय, विपर्यय व अनध्यवसायसे रहित तथा 'मन' का अर्थ कार्यमें कारणका उपचार करनेसे चिन्ता अभीष्ट है। अत एव अभिप्राय यह हुआ कि जिनका चिन्तन संशयादिसे रहित सरल है ऐसे स्वयं और दूसरे जीवों सम्बन्धी वस्त्वन्तरको वह ऋजुमित-मनः पर्यय जानता है; किन्तु अन्यक्त मनवाले जीवोंके मनोगत वस्तुको नहीं जानता है। यहां 'एए छन्च समाणा' इस प्राकृत नियमके अनुसार णकारवर्ती अकारके दीर्घ हो जानसे 'वत्तमाणांणं' ऐसा निष्पन्न हुआ है। अथवा, प्रकृत 'वत्तमाणांणं' पदका अर्थ 'वर्तमान जीवोंका' ऐसा भी किया जा सकता है। तदनुसार अभिप्राय यह होगा कि उक्त ऋजुमित-मनःपर्ययज्ञान वर्तमान जीवोंके वर्तमान मनोगत तीनों कालों सम्बन्धी वस्तुको जानता है, अतीत व अनागत मनोगत वस्तुकों नहीं जानता है।

कालदो जहण्णेण दो-तिण्णिभवगाहणाणि ॥८१॥ उक्कस्सेण सत्तद्वभवगगहणाणि ॥

कालकी अपेक्षा जघन्यसे वह दो— तीन भवोंको जानता है ॥ ८१ ॥ उत्कर्षसे वह सात और आठ भवोंको जानता है ॥ ८२ ॥

अभिप्राय यह है कि जघन्यसे वह वर्तमान भवग्रहणके विना दो भवोंको तथा वर्तमान भवग्रहणके साथ तीन भवग्रहणोंको जानता है। इसी प्रकार उत्कर्षसे वह वर्तमान भवग्रहणके विना सात भवग्रहणोंको तथा वर्तमान भवग्रहणके साथ आठ भवग्रहणोंको जानता है।

## जीवाणं गदिमागदिं पदुष्पादेदि ॥ ८३ ॥

जीयोंकी गति और आगतिको जानता है ॥ ८३ ॥

अभिप्राय यह कि वह उपर्युक्त कालमें जीवोंकी गति-आगति आदिको जानता है।

खेत्तदो तावं जहण्णेण गाउवपुधत्तं उक्कस्सेण जोयणपुधत्तस्स अन्भंतरदो, णो बहिद्धा ॥ ८४ ॥

क्षेत्रकी अपेक्षा वह जधन्यसे गन्यूतिपृथक्त प्रमाण क्षेत्र और उत्कर्षसे योजनपृथक्त प्रमाण क्षेत्रके भीतरकी बातको जानता है, इससे बाहरकी बातको नहीं जानता है ॥ ८४ ॥

# तं सन्त्रमुजुमदिमणपञ्जवणाणावरणीयं णाम कम्मं ॥ ८५ ॥

वह सब ऋजुमितमनः पर्ययज्ञानावरणीय कर्म है ॥ ८५ ॥

अभिप्राय यह कि जो कर्म उस सब ऋजुमितमनःपर्ययज्ञानको आवृत्त करता है वह सब ऋजुमितमनःपर्ययञ्जानावरणीय कर्म कहा जाता है।

जं तं विउलमदिमणपज्जवणाणावरणीयं णाम कम्मं तं छव्विहं- उज्ज्ञगमणुज्जुगं मणोगदं जाणदि, उज्जुगमणुज्जुगं विचगदं जाणदि, उज्ज्ञगमणुज्जुगं कायगदं जाणदि ॥

जो वह विपुलमितमनःपर्ययज्ञानावरणीय कर्म है वह छह प्रकारका है— ऋजुमनोगतको जानता है, अनुजुमनोगतको जानता है, ऋजुवचनगतको जानता है, अनुजुक्चनगतको जानता है, ऋजुक्चयगतको जानता है। ८६॥

पूर्वके समान यहां भी विपुलमतिमनः पर्ययञ्चानात्ररणीयसे विपुलमतिमनः पर्ययका ग्रहण समज्ञना चाहिये। मणेण माणसं पिडविंदइत्ता ।। ८७ ।। परेसिं सण्णा सिंद मिंद जीविद-मरणं लाहालाहं सह-दुःक्खं णयरिवणासं देसविणासं जणवयिवणासं खेडविणासं कव्वडविणासं मडंबिवणासं पट्टणविणासं दोणामुहविणासं अदिवृद्धि अणावृद्धि सुवृद्धि दुवृद्धि सुभिक्खं दुन्भिक्खं खेमाखेमं भयरोग कालसंपज्जते अत्थे जाणदि ।। ८८ ।।

मन अर्थात् मतिज्ञानसे मनोवर्गणारूप स्कन्धोंसे निर्मित मनको अथवा मित्ज्ञानके विश्वयको प्रहण करके पश्चात् मनःपर्ययज्ञान प्रवृत्त होता है।। ८७॥ इस विपुरुमितमनःपर्ययके द्वारा जीव दूसरे जीवोंकी कालसे विशेषित संज्ञा, स्मृति, मित्र, चिन्ता, जीवित-मरण, लाम-अलाम, सुख-दुःख, नगरविनाश, देशविनाश, जनपदिवनाश, खेटविनाश, कर्वटविनाश, मडम्बविनाश, पष्टनिवनाश, द्रोणमुखविनाश, अतिवृष्टि, अनावृष्टि, सुवृष्टि, दुर्वृष्टि, सुभिक्ष, दुर्भिक्ष, क्षेत्र-अक्षेत्र, भय और रोग रूप इन अर्थोको जानता है।। ८८।।

किंचि भूओ- अप्पणी परेसिंच वत्तमाणाणं जीवाणं जाणदि अवत्तमाणाणं जीवाणं जाणदि ॥ ८९ ॥

उसकी विषयप्ररूपणा कुछ और भी की जाती हैं वह व्यक्त मनवाले स्वयं अपने और दूसरे जीवोंसे सम्बन्ध रखनेवाले अर्थको जानता है, तथा अब्यक्त मनवाले जीवोंसे सम्बन्ध रखनेवाले अर्थको भी जानता है।। ८९॥

कालदो ताव जहण्णेण सत्तद्वभवग्गहणाणि, उक्कस्सेण असंखेज्जाणि भवग्गहणाणि ॥ ९० ॥ जीवाणं गदिमागदिं पदुष्पादेदि ॥ ९१ ॥

वह कालकी अपेक्षा जघन्यसे सात-आठ भवोंको और उत्कर्षसे असंख्यात भवोंको जानता है।। ९०॥ वह इतने कालवर्ती जीवोंकी गति और आगति आदिको जानता है।। ९१॥

खेत्तदो ताव जहण्णेण जोयणपुथत्तं ॥ ९२ ॥ उक्कस्सेण माणुसुत्तरसेलस्स अब्मंतरादो णो बहिद्धा ॥ ९३ ॥

क्षेत्रकी अपेक्षा वह जघन्यसे योजनपृथक्त्व प्रमाण क्षेत्रगत अर्थको जानता है ॥ ९२ ॥ तथा उत्कर्षसे वह मानुषोत्तर शैलके भीतर स्थित जीवोंके त्रिकालगोचर मनोगत अर्थकों जानता है, उससे बाहर नहीं जानता है ॥ ९३ ॥

तं सच्वं विउलमदिमणपज्जवणाणावरणीयं माम कम्मं ॥ ९४ ॥

यह सब उक्त विपुलमितमनःपर्ययको आवृत करनेवाला विपुलमितमनःपर्ययञ्चानायरणीय कर्म है ॥ ९४ ॥

केवलणाणावरणीयस्स कम्मस्स केवडियाओ पयडीओ ? ॥ ९५ ॥ केवलणाणा-वरणीयस्स कम्मस्स एवा चेव पयडी ॥९६॥ तं च केवलणाणं सगलं संपुण्णं असवत्तं ॥९७॥ केवलज्ञानावरणीय कर्मकी कितनी प्रकृतियां है ? ॥ ९५ ॥ केवलज्ञानावरणीयकी एक ही प्रकृति है ॥९६॥ वह केवलज्ञान सकल अखण्ड है, सम्पूर्ण है, और असपल विपक्षसे रहित है ॥

सई भयवं उप्पण्णणाणदिसी सदेवासुर-माणुसस्स लोगस्स आगिदं गिदं चयणो-ववादं बंधं मोक्खं इिंद्छ द्विदिं जुिदं अणुभागं तक्कं कलं माणो माणिसयं सुत्तं कदं पिंदसेविदं आदिकम्मं अरहकम्मं सव्वलीए सव्वजीवे सव्वभावे सम्मंसमं जाणिद पस्सिद विहरदि ति ॥ ९८ ॥ केवलणाणं ॥ ९९ ॥

स्वयं उत्पन्न हुए ज्ञानसे देखनेवाले भगवान् केवली देवलोक, असुरलोक और मनुष्य-लोककी आगति, गति, चयन, उपपाद, बन्ध, मोक्ष, ऋद्भि, स्थिति, युति, (द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावकी अपेक्षा जीवादि द्रव्योंका संयोग) अनुभाग, तर्क, कला, मन, मानसिक (मनसे चिन्तित अर्थ) भुक्त, ऋत, प्रतिसेवित, आदिकर्म, (द्रव्योंकी सादिता) अरहःकर्म, (अनादिता,) सब लोकों, सब जीवों और सब भावोंको सम्यक् प्रकारसे युगपत् जानते हैं, देखते हैं, और विहार करते हैं ॥ ९८॥ ऐसा वह केवलज्ञान है ॥ ९९॥

दंसणावरणीयस्स कम्मस्स केविडयाओ पयडीओ ? ॥ १०० ॥ दंसणावरणीयस्स कम्मस्स णव पयडीओ— णिदाणिदा पयलापयला थीणिगिद्धी णिदा य पयला य चक्खु दंसणावरणीयं अचक्खुदंसणावरणीयं ओहिदंसणावरणीयं केवलदंसणावरणीयं चेदि ॥१०१॥ एविडयाओ पयडीओ ॥ १०२ ॥

दर्शनावरणीय कर्मकी कितनी प्रकृतियां हैं !।। १००।। दर्शनावरणीय कर्मकी नौ प्रकृतियां हैं — निद्रानिद्रा प्रचलाप्रचला, स्त्यानगृद्धि, निद्रा, प्रचला, चक्षुदर्शनावरणीय, अचक्षु-दर्शनावरणीय, अवधिदर्शनावरणीय और केवलदर्शनावरणीय।। १०१॥ उसकी इतनी प्रकृतियां हैं ॥

वेयणीयस्स कम्मस्स केवडियाओ पयडीओ १ ॥ १०३ ॥ वेयणीयस्स कम्मस्स दुवे पयडीओ— सादावेदणीयं चेव असादावेदणीयं चेव । एवडियाओ पयडीओ ॥ १०४ ॥

वेदनीय कर्मकी कितनी प्रकृतियां होती हैं !। १०३ ॥ वेदनीय कर्मकी दो प्रकृतियां हैं— सातावेदनीय और असातावेदनीय उसकी इतनी ही प्रकृतियां होती हैं ॥ १०४ ॥

मोहणीयस्स कम्मस्स केवडियाओ पयडीओ ? ॥ १०५ ॥ मोहणीयस्स कम्मस्स अद्वावीस पयडीओ ॥ १०६ ॥ तं च मोहणीयं दुविहं दंसणमोहणीयं चेव चरित्त-मोहणीयं चेव ॥ १०७ ॥

मोहनीय कर्मकी कितनी प्रकृतियां है ? || १०५ || मोहनीय कर्मकी अट्ठाईस प्रकृतियां है || १०६ || वह मोहनीय कर्म दो प्रकारका है - दर्शनमोहनीय और चारित्रमोहनीय || १०० ||

जं तं दंसणमोहणीयं कम्मं तं बंधदो एयत्रिहं ॥ १०८ ॥ तस्स संतकम्मं पुण तिविहं- सम्मत्तं मिच्छत्तं सम्मामिच्छत्तं ॥ १०९ ॥ जो वह दर्शनमोहनीय कर्म है वह बन्धकी अपेक्षा एक प्रकारका है ॥ १०८ ॥ किन्तु उसका सत्कर्म तीन प्रकारका है— सम्यक्त्व, मित्याच्च और सम्यग्मिथ्यात्व ॥ १०९ ॥

जं तं चरित्तमोहणीयं कम्मं तं दुविहं कसायवेदणीयं णोकसायवेयणीयं चेव ॥ ११० ॥ जं तं कसायवेयणीयं कम्मं तं सोलसविहं अणंताणुवंधि कोह-माण-माया-लोहं अपचक्खाणावरणीय कोह-माण-माया-लोहं, पचक्खाणावरणीय कोह-माण-माया-लोहं, कोह-संजलणं, माणसंजलणं, मायासंजलणं, लोभसंजलणं चेदि ॥ १११ ॥

जो वह चारित्रमोहनीय कर्म है वह दो प्रकारका है— कषायवेदनीय और नोकषाय-वेदनीय ॥ ११० ॥ जो कषायवेदनीय कर्म है वह सोछह प्रकारका है— अनन्तानुबन्धी क्रोध, मान, माया और लोम; अप्रत्यख्यानावरणीय क्रोध, मान, माया और लोम, प्रत्याख्यानावरणीय क्रोध, मान, माया और लोम; क्रोधसंज्वलन, मानसंज्वलन, मायासंज्वलन और लोमसंज्वलन ॥ १११ ॥

जं तं णोकसायवेयणीयं कम्मं तं णविवहं- इत्थिवेद पुरिसवेद-णउंसयवेद-हम्स-रिद-अरिद-सोग-भय-दुगुंच्छा चेदि ॥ ११२ ॥ एवडियाओ पयडीओ ॥ ११३ ॥

जो नोकषायवेदनीय कर्म है वह नौ प्रकारका है- स्त्रीवेद, पुरुषवेद, नपुसंकवेद, हास्य, रति, अरति, शोक, भय और जुगुप्सा ॥ ११२ ॥ नोकपायवेदनीयकी इतनी प्रकृतियां है ॥ ११३ ॥

आउअस्स कम्मस्स केविडियाओ पयडीओ ? ॥ ११४ ॥ आउअस्स कम्मस्स चत्तारि पयडिओ- णिरयाउअं तिरिक्खाउअं मणुस्साउअं देवाउअं चेदि । एवडियाओ पयडीओ ॥ ११५ ॥

आयुकर्मकी कितनी प्रकृतियां है ।। ११४ ॥ आयुकर्मकी चार प्रकृतियां है – नारकायु, तिर्थंचायु, मनुष्यायु और देवायु । उसकी इतनी प्रकृतियां होती हैं ॥ ११५ ॥

णामस्स कम्मस्स केविडयाओ पयडीओ ? ॥ ११६॥ णामस्स कम्मस्स बादालीसं पिंडपयिडणामाणि— गिदणामं जादिणामं सरीरणामं सरीरवंधणणामं सरीरसंधादणामं सरीरसंठाणणामं सरीरअंगोवंगणामं सरीरसंघडणणामं वण्णणामं गंधणामं रसणामं फासणामं आणुपुव्विणामं अगुरुगलहुअणामं उत्रघादणामं परघादणामं उस्सासणामं आदावणामं उज्जोवणामं विहायगदि तस-थावर बादर-सुहुम पञ्जत्त-अपञ्जत्त पत्तेय-साहारणसरीर थिराथिर सुहासुह सुभग-दुभग सुस्सर-दुस्सर, आदेज्ज-अणादेज्ज जसिकत्ति-अजसिकत्ति णिमिण तित्थयरणामं चेदिं ॥ ११७॥

नामकर्मकी कितनी प्रकृतियां हैं ।। ११६ ॥ नामकर्मकी ब्यालीस पिण्डप्रकृतियां हैं— गतिनामकर्म, जातिनामकर्म, शरीरनामकर्म, शरीरबन्धननामकर्म, शरीरसंधातनामकर्म, शरीरसंस्थान-नामकर्म, शरीरांगोपांगनामकर्म, शरीरसंहनननामकर्म, वर्णनामकर्म, गन्धनामकर्म, रसनामकर्म, स्पर्श-नामकर्म, आनुपूर्वीनामकर्म, अगुरुलधुनामकर्म, उपघातनामकर्म, परधातनामकर्म, उच्छवासनामकर्म, आतापनामकर्म, उद्योतनामकर्म, विहायोगितनामकर्म, त्रसनामकर्म, स्थावरनामकर्म, बादरनामकर्म, सूक्ष्मनामकर्म, पर्याप्तनामकर्म, अपर्याप्तनामकर्म, प्रत्येकशरीरनामकर्म, साधारणशरीरनामकर्म, रिथरनामकर्म, अस्थिरनामकर्म, अस्थरनामकर्म, अस्थरनामकर्म, अशुभनामकर्म, दुर्भगनामकर्म, सुस्वरनामकर्म, दुस्वरनामकर्म, आदेयनामकर्म, अनादेयनामकर्म, यशःकीर्तिनामकर्म, अयशःकीर्तिनामकर्म, निर्माणनामकर्म और तीर्थंकरनामकर्म ॥ ११८ ॥

जं तं गदिणामकम्मं तं चडिव्वहं- णिरयगइणामं तिरिक्खगइणामं मणुस्सगदि-णामं देवगदिणामं ॥ ११९ ॥

जो वह गतिनामकर्म है वह चार प्रकारका है— नरकगति नामकर्म, तिर्यञ्चगति नामकर्म, देवगति नामकर्म और मनुष्यगति नामकर्म ॥ ११९ ॥

जं तं जादिणामं तं पंचित्रहं- एइंदियजादिणामं वेइंदियजादिणामं तेइंदियजादि-णामं चडिरंदियजादिणामं पंचिदियजादिणामं चेदि ॥ १२० ॥

जो वह जाति नामकर्म है वह पांच प्रकारका है- एकेन्द्रियजातिनामकर्म, द्वीन्द्रियजाति-नामकर्म, त्रीन्द्रियजातिनामकर्म, चतुरिन्द्रियजातिनामकर्म, और पंचेन्द्रियजातिनामकर्म॥ १२०॥

जं तं सरीरणामं तं पंचिवहं- ओरालियसरीरणामं वेउच्वियसरीरणामं आहार-सरीरणामं तेजइयसरीरणामं कम्मइयसरीरणामं चेदि ॥ १२१ ॥

जो वह शरीर नामकर्म है वह पांच प्रकारका हैं औदारिकशरीर, वैक्रियिकशरीर, आहारकशरीर, तैजसशरीर और कार्मणशरीर नामकर्म ॥ १२१॥

जं तं सरीरबंधणणामं तं पंचिवहं ओरालियसरीरबंधणणामं वेउव्वियसरीर-बंधणणामं आहारसरीरबंधणणामं तेजइयसरीरबंधणणामं कम्मइयसरीर बंधणणामं चेदि ॥

जो वह शरीरबन्धन नामकर्म है वह पांच प्रकारका है – औदारिकशरीरबन्धन, वैक्रियिक-शरीरबन्धन, आहारकशरीरबन्धन, तैजसशरीरबन्धन और कार्मणशरीरबन्धन नामकर्म ॥ १२१॥

जं तं सरीरसंघादणणामं तं पंचिवहं - ओरालियसरीरसंघादणणामं वेउच्विय-सरीरसंघादणणामं आहारसरीरसंघादणणामं तेजइयसरीरसंघादणणामं कम्मइयसरीरसंघादण-णामं चेदि ॥ १२३॥

जो वह शरीरसंघातन नामकर्म है वह पांच प्रकारका है— औदारिकशरीरसंघातन, वैकियिकशरीरसंघातन, आहारकशरीरसंघातन, तैजसशरीरसंघातन और कार्मणशरीरसंघातन नामकर्म॥

जं तं सरीरसंठाणणामं तं छिव्वहं- समचउरसरीरसंठाणणामं णग्गोहपरिमंडल-सरीरसंठाणणामं सादियसरीरसंठाणणामं खुज्जसरीरसंठाणणामं वामणसरीरसंठाणणामं हुंड-सरीर संठाणणामं चेदि ॥ १२४ ॥

**છ**. ९०

जो वह शरीरसंस्थान नामकर्म है वह छह प्रकारका है— समचतुरस्रशरिरसंस्थान, न्यग्रोधपरिमण्डलशरीरसंस्थान, स्वातिशरीरसंस्थान, कुन्जशरीरसंस्थान, वामनशरीरसंस्थान और हुण्ड-शरीरसंस्थान नामकर्म ॥ १२४॥

जं तं सरीरअंगोवंगणामं तं तिविहं- ओरालियसरीरअंगोवंगणामं वेउव्वियसरीर-अंगोवंगणामं आहारसरीरअंगोवंगणामं चेदि ॥ १२५ ॥

जो वह रारीरआंगोपांग नामकर्म है वह तीन प्रकारका है— औदारिकशरीरआंगोपांग, वैक्रियिकशरीरआंगोपांग और आहारकशरीरआंगोपांग नामकर्म ॥ १२५॥

जं तं सरीरसंघडणणामं तं छित्रिहं- वज्जिरिसहबहरणारायणसरीरसंघडणणामं वज्जणारायणसरीरसंघडणणामं णारायणसरीरसंघडणणामं अद्धणारायणसरीरसंघडणणामं खीलियसरीरसंघडणणामं असंपत्तसेवहसरीरसंघडणणामं चेदि ॥ १२६ ॥

जो वह शरीरसंहनन नामकर्म है वह छह प्रकारका है - वजर्षभवज्रनाराचशरीरसंहनन, वज्रनाराचशरीरसंहनन, नाराचशरीरसंहनन, अर्धनाराचशरीरसंहनन, कील्तिशरीरसंहनन और असंप्राप्तासपाटिकाशरीरसंहनन नामकर्म ॥ १२६॥

जं तं वण्णणामकम्मं तं पंचविहं- किण्णवण्णणामं णीलवण्णणामं रुहिरवण्णणामं हिलहवण्णणामं सुक्तितवण्णणामं चेदि ॥ १२७॥

जो वह वर्ण नामकर्म है वह चार प्रकारका है – कृष्णवर्ण, नीलवर्ण, रुधिरवर्ण, शुक्रवर्ण, और हरिद्रवर्ण नामकर्म ॥ १२७ ॥

जं तं गंधणामं तं दुविहं- सुरहिगंधणामं दुरहिगंधणामं चेदि ॥ १२८ ॥

जो वह गन्ध नामकर्म है वह दो प्रकारका है- सुरिंगन्ध और दुरिंगन्ध नामकर्म ॥

जं तं रसणामं तं पंचिवहं- त्तित्तणामं कडुवणामं कसायणामं अंविलणामं महुर-णामं चेदि ॥ १२९ ॥

जो वह रसनामकर्म है वह पांच प्रकारका है- तिक्त, कटुक, कषाय, आम्ल और मधुर नामकर्म ॥ १२९ ॥

जं तं फासणामं तमद्विहं- कक्खडणामं मउअणामं गरूवणामं लहुअणामं णिद्धणामं लहुक्खणामं सीदणामं उसुणणामं चेदि ॥ १३० ॥

जो वह स्पर्श नामकर्म है वह आठ प्रकारका है – कर्कश, मृदु, गुरु, लघु, स्निग्ध, रूक्ष, शीत और उष्ण नामकर्म॥ १३०॥

जं तं आणुपुव्यिणामं तं चउव्यिहं- णिरयगइपाओग्गाणुपुव्यिणामं तिरिक्ख-गइपाओग्गाणुपुव्यिणामं मणुसगइपाओग्गाणुपुव्यिणामं देवगइपाओग्गाणुपुव्यिणामं चेदि ॥ जो वह आनुपूर्वी नामकर्म है वह चार प्रकारका है - नरकगतिप्रायोग्यानुपूर्वी, तिर्यञ्च-गतिप्रायोग्यानुपूर्वी, मनुष्यगतिप्रायोग्यानुपूर्वी और देवगतिप्रायोग्यानुपूर्वी नामकर्म ॥ १३१ ॥

णिरगइपाओग्गाणुपुन्त्रिणामाए केवडियाओ पयडीओ ? ॥ १३२ ॥ णिरयगइ-पाओग्गाणुपुन्त्रिणामाए पयडीओ अंगुलस्स असंखेज्जदिभागमत्त्रवाहल्लाणि तिरियपदराणि सेडीए असंखेज्जदिभागमेत्तेहि ओगाहणवियप्पेहि गुणिदाओ । एवडियाओ पयडीओ ॥

नरकगित नामकर्मकी कितनी प्रकृतियां है ? ॥१३२॥ नरकगितप्रायोग्यानुपूर्वी नामकर्मकी प्रकृतियां अंगुलके असंख्यातवें भाग मात्र बाहल्यरूप तिर्थक्ष्रतरोंको श्रेणिके असंख्यातवें भाग मात्र अवगाहनाविकल्पोंसे गुणित करनेपर जो लब्ध हो उतनी हैं । उसकी इतनी ही मात्र प्रकृतियां है ॥

तिरिक्खगइपाओग्गाणुपुन्त्रिणामाए केविडयाओ पयडीओ? ॥१३४॥ तिरिक्ख-गइपाओग्गाणुपुन्त्रिणामाए पयडीओ लोओ सेडीए असंखेजजदिभागमेत्तिहि ओगाहणवियप्पेहि गुणिदाओ । एवडियाओ पयडीओ ॥ १३५॥

तिर्यंगतिप्रायोग्यानुपूर्वी नामकर्मकी कितनी प्रकृतियां है ! ॥ १३४ ॥ तिर्यंगतिप्रायो-ग्यानुपूर्वी नामकर्मकी प्रकृतियां लोकको जगश्रेणिके असंख्यातवें भाग मात्र अवगाहनाविकल्पोंसे गुणित करनेपर जो लब्ध हो उतनी हैं । उसकी इतनी मात्र प्रकृतियां हैं ॥ १३५ ॥

मणुसगइपाओग्गाणुपुन्त्रिणामाए केविडयाओ पयडीओ ? ॥ १३६ ॥ मणुसगइ-पाओग्गाणुपुन्त्रिणामाए पयडीओ पणदालीसजोयणसदसहस्सबाहस्लाणि तिरियपदराणि उड्ढकवाडछेदणणिप्फण्णाणि सेडीए असंखेज्जदिभागमेत्तेहि ओगाहणावियप्पेहि गुणिदाओ । एवडियाओ पयडीओ ॥ १३७ ॥

मनुष्यगतिप्रायोग्यानुपूर्वी नामकर्मकी कितनी प्रकृतियां हैं ? ॥ १३६ ॥ मनुष्यगति-प्रायोग्यानुपूर्वी नामकर्मकी प्रकृतियां उर्ध्वकपाटछेदनसे निष्पन पैतालीस लाख योजन बाह्र त्यस्वस्प तिर्यक्ष्रतरोंको जगश्रेणिके असंख्यातवें भाग मात्र अवगाह्नाविकल्पोंसे गुणित करनेपर जो लब्ध हो उतनी हैं। उसकी इतनी मात्र प्रकृतियां हैं ॥ १३७ ॥

देवगइषाओग्गाणुपुव्यिणामाए केविडयाओ पयडीओ ? ॥ १३८ ॥ देवगइ-पाओग्गाणुपुव्यिणामाए पयडीओ जवजोयणसदबाह्छाणि तिरियपदराणि सेडीए असंखेज्ज-दिभागमेत्तेहि ओगाहणवियप्पेहि गुणिदाओ । एवडियाओ पयडीओ ॥ १३९ ॥

देवगितप्रायोग्यानुपूर्वी नामकर्मकी कितनी प्रकृतियां हैं ? ॥ १३८ ॥ देवगितप्रायोग्यानु-पूर्वी नामकर्मकी प्रकृतियां नौ सौ योजन बाहल्यरूप तिर्यक्षप्रतरोंको जगश्रेणीके असंख्यातवें भाग मात्र अवगाहनाविकल्पोंसे गुणित करनेपर जो लब्ध हो उतनी हैं । उसकी इतनी मात्र प्रकृतियां हैं ॥

एत्थ अप्पाबहुर्ग ॥ १४० ॥

अब यहां अल्पबहुत्त्वकी प्ररूपणा की जाती है ॥ १४० ॥

सन्दरथोवाओ णिरगङ्गाओग्गाणुपुन्तिणामाए पयडीओ ॥ १४१ ॥
नरकगितप्रायोग्यानुपूर्वी नामकर्मकी प्रकृतियां सबसे स्तोक हैं ॥ १४१ ॥
देवगङ्गाओग्गाणुपुन्तिणामाए पयडीओ असंखेजजिदगुणाओ ॥ १४२ ॥
उनसे देवगितप्रायोग्यानुपूर्वी नामकर्मकी प्रकृतियां असंख्यातगुणित हैं ॥ १४२ ॥
मणुसगङ्गाओग्गाणुपुन्तिणामाए पयडीओ संखेजजगुणाओ ॥ १४३ ॥
उनसे मनुष्यगितप्रायोग्यानुपूर्वी नामकर्मकी प्रकृतियां संख्यातगुणी हैं ॥ १४३ ॥
तिरिक्खगङ्गाओग्गाणुपुन्तिणामाए पयडीओ असंखेजजगुणाओ ॥ १४४ ॥
उनसे तिर्यचगितप्रायोग्यानुपूर्वी नामकर्मकी प्रकृतियां असंख्यातगुणी हैं ॥ १४४ ॥
उनसे तिर्यचगितप्रायोग्यानुपूर्वी नामकर्मकी प्रकृतियां असंख्यातगुणी हैं ॥ १४४ ॥
भूओ अप्याबहुआं ॥ १४५ ॥
फिर भी उस अत्यबहुत्वको कहते हैं ॥ १४५ ॥

सन्वत्थोवा मणुसगङ्पाओग्गाणुपुन्विणामाए पथडीओ ॥ १४६ ॥ निरयगङ्-पाओग्गाणुपुन्त्रिणामाए पयडीओ असंखेज्जगुणाओ ॥ १४७ ॥ देवगङ्पाओग्गाणुपुन्त्रि-णामाए पयडीओ असंखेज्जगुणाओ ॥ १४८ ॥ तिरिक्खगङ्पाओग्गाणुपुन्त्रिणामाए पयडीओ असंखेज्जगुणाओ ॥ १४९ ॥

मनुष्यगतिष्रायोग्यानुपूर्वी नामकर्मकी प्रकृतियां सबसे अल्प हैं ॥ १४६ ॥ उनसे नरक-गतिप्रायोग्यानुपूर्वी नामकर्मकी प्रकृतियां असंख्यातगुणी हैं ॥ १४७ ॥ उनसे देवगतिष्रायोग्यानुपूर्वी नामकर्मकी प्रकृतियां असंख्यातगुणी हैं ॥ १४८ ॥ उनसे तिर्यंचगतिप्रायोग्यानुपूर्वी नामकर्मकी प्रकृतियां असंख्यातगुणी हैं ॥ १४९ ॥

अगुरुअलहुअणामं उत्रघादणामं परघादणामं उस्सासणामं आदावणामं उज्जीव-णामं विहायगदिणामं तसणामं थावरणामं बादरणामं सुहुमणामं पञ्जत्तणामं अपज्जत्तणामं पत्तेयसरीरणामं नाधारणसरीरणामं थिरणामं अथिरणामं सुहणामं असुहणामं सुभगणामं दुभगणामं सुस्तरणामं दुस्तरणामं आदेज्जणामं अणादेज्जणामं जसिकत्तिणामं अजसिकति-णामं णिमिणणामं तित्थयरणामं ॥ १५०॥

अगुरुलधुनाम, उपधातनाम, परधातनाम, उच्ल्यासनाम आतापनाम, उद्योतनाम विहायो-गतिनाम, त्रसनाम, स्थावरनाम, बादरनाम, सूक्ष्मनाम, पर्याप्तनाम, अपर्याप्तनाम, प्रत्येकशरिरनाम, साधारणशरीरनाम, स्थिरनाम, अस्थिरनाम, श्रुभनाम, अशुभनाम, सुभगनाम, दुर्भगनाम, सुस्वरनाम, दुःस्वरनाम, आदेयनाम, अनादेयनाम, यशःकीर्तिनाम, अयशःकीर्तिनाम, निर्माणनाम, और तीर्धकर-नाम; ये नामकर्मकी अपिण्ड प्रकृतियां हैं ॥ १५०॥

गोदस्स कम्मस्स केबडियाओ पयडीओ ? ॥ १५१ ॥ गोदस्स कम्मस्स दुवे पयडीओ उचागोदं चेव णीचागोदं चेव । एवडियाओ पयडीओ ॥ १५२ ॥ गोत्रकर्मकी कितनी प्रकृतियां होती हैं ? ॥ १५१ ॥ गोत्रकर्मकी दो प्रकृतियां हैं--उच्चगोत्र और नीचगोत्र । उसकी इतनी मात्र प्रकृतियां हैं ॥ १५२ ॥

अंतराइयस्स कम्मस्स केवडियाओ पयडीओ १॥ १५३॥ अंतराइयस्स कम्मस्स पंचपयडीओ- दाणंतराइयं लाहंतराइयं भोगंतराइयं परिभोगंतराइयं विरियंतराइयं चेदि। एवडियाओ पयडीओ॥ १५४॥

अन्तरायकर्मकी कितनी प्रकृतियां हैं ।। १५३ ।। अन्तरायकर्मकी पांच प्रकृतियां हैं— दानान्तराय; लाभान्तराय, भोगान्तराय, परिभोगान्तराय, और वीर्यान्तराय। उसकी इतनी मात्र प्रकृतियां हैं ।। १५४ ।।

जा सा भावत्यडी णाम सा दुविहा- आगमदो भावपयडी चेव णोआगमदो भावपयडी चेव ॥ १५५ ॥

जो वह भावप्रकृति है वह दो प्रकारकी है - आगमभावप्रकृति और नोआगमभावप्रकृति ॥

जा सा आगमदो भावपयडी णाम तिस्ते इमी णिहेसो ठिदं जिदं परिजिदं वायणोवगदं सुत्तसमं अत्थसमं गंथसमं णामसमं घोससमं । जा तत्थ वायणा वा पुच्छणा वा पियट्टणा वा अणुपेहणा वा थय-थिद-धम्मकहा वा जे चामण्णे एवमा-दिया उवजोग । भावे त्ति कट्ट जाविदया उवज्ञता भावा सा-सच्या आगमदो भावपयडी णाम ॥ १५६ ॥

उनमें जो वह आगमभावकृति है उसका यह निर्देश हैं स्थित, जित, परिजित, वाचनोपगत, सूत्रसम, अर्थसम, प्रन्थसम, नामसम और घोषसम। तथा इनमें जो वाचना, पृच्छना, प्रतीच्छना, परिवर्तना, अनुप्रेक्षणा और स्तव, स्तुति व धर्मकथा तथा इनको आदि लेकर और जो उपयोग हैं 'वे सब भाव है 'ऐसा समझकर जितने उपयुक्त भाव हैं वह सब आगमभावकृति है ॥

जा सा णोआगमदो भावपयडी णाम सा अणेयविहा । तं जहा-सुर-असुर-णाग-सुघण्ण-किष्णर-किंपुरिस-गरुड-गंधव्य - जक्ख-रक्खस - मणुअ-महोरग-मिय - पसु-पिक्ख-दुवय-चउप्पय-जलचर-थलचर-खगचर-देव-मणुस्स-तिरिक्ख - णेरइयणियणुगा पयडी सा सच्चा णोआगमदो भावपयडी णाम ॥ १५७॥

जो वह नोआगमभावप्रकृति है वह अनेक प्रकारकी है। यथा सुर, असुर, नाग, सुपर्ण, किचर, किंपुरुष, गरूड, गन्धर्व, यक्ष, राक्षस, मनुज, महोरग, मृग, पशु, पक्षी, द्विपद, चतुष्पद, जलचर, स्थलचर, खगचर, देव, मनुष्य, तिर्यंच और नारकी; इन जीवोंकी जो अपनी अपनी प्रकृति है वह सब नोआगमभावप्रकृति है।। १५७॥

एदासिं पयडीणं काए पयडीए पयदं ? कम्मपयडीए पयदं ॥ १५८ ॥ इन प्रकृतियोंमें किस प्रकृतिका प्रकरण है ? कमें प्रकृतिका प्रकरण है ॥ १५८ ॥ सेसं वेदणाए भंगो ॥ १५९ ॥

शेष अनुयोगद्वारोंकी प्ररूपणा वेदना अनुयोगद्वारके समान है ॥ १५९ ॥

॥ इस प्रकार प्रकृतिनामक अनुयोगदार समाप्त हुआ ॥ ५ ॥

# ६. बंधणाणियोगद्दारं

बंधणे ति चउन्त्रिहा कम्मविभासा— बंधो वंधमा बंधणिज्जं बंधविहाणे ति ॥१॥ उक्त चौबीस अनुयोगद्वारोंमें अब बन्धन नामका छठा अनुयोगद्वार अधिकारप्राप्त है। उसमें 'बन्धन ' की कर्मविभाषा कर्मबन्धनका व्याख्यान चार प्रकारका है— बन्ध, बन्धका, बन्धनीय और बन्धविधान ॥ १॥

अभिप्राय यह है कि 'बन्धन' इस शब्दको जब 'बन्धः बन्धनं 'इस प्रकार भाय-साधनमें सिद्ध किया जाता है तब उस अर्थ बन्धका एक द्रव्यका दूसरे द्रव्यके साथ संयोग तथा द्रव्यका उसके भावोंके साथ समवाय - होता है । 'बध्नातीति बन्धनः' इस प्रकारसे यदि उस बन्धन शब्दको कर्तृसाधनमें निष्पन्न किया जाता है तो उसका अर्थ बन्धकद्रव्य व भाव रूप बन्धका कर्ता (आत्मा) – होता है । 'बध्यते इति बन्धनः' इस प्रकारसे यदि उसे कर्मसाधनमें सिद्ध किया जाता है तो उसका अर्थ बन्धनीय – बन्धके योग्य पुद्गल द्रव्य – होता है । तथा यदि उसे 'बध्यते अनेन इति बन्धनम्' इस प्रकारसे करणसाधनमें सिद्ध किया जाता है तो उसका अर्थ बन्धविधान – प्रकृतित्व स्थिति आदिरूप बन्ध भेद होता है । इस प्रकार बन्धन शब्दके उक्त चारों अर्थोंकी विवक्षा करके इस अनुयोगद्वारमें क्रमसे बन्ध, बन्धक, बन्धनीय और बन्ध भेदोंकी प्ररूपणा की गई है ।

जो सो बंघो णाम सो चउव्यिहो- णामबंघो द्वणबंघो दव्यबंघो मावबंघो चेदि ॥ २ ॥

बन्धके चार भेद हैं- नामबन्ध, स्थापनाबन्ध, द्रवयबन्ध और भावबन्ध ॥ २ ॥

बंधणयित्रभासणदाए को णओ के बंधे इच्छिदि ? ॥ ३ ॥ णेगम-ववहार-संगहा सच्चे बंधे ॥४॥ उजुसुदो ठवणबंधं णेच्छिदि ॥५॥ सहणओ णामबंधं भावबंधं च इच्छिदि ॥

नयकी अपेक्षा बन्धका विशेष विचार करनेपर कौन नय किन बन्धोंको स्वीकार करता है ? ॥ ३ ॥ नैगम, ब्यवहार और संग्रह नय सब बन्धोंको स्वीकार करते हैं ॥ ४ ॥ ऋजुसूत्रनय स्थापनाबन्धको स्वीकार नहीं करता ॥ ५ ॥ शब्दनय नामबन्ध और भावबन्धको स्वीकार करता है ॥ ६ ॥

जो सो णामबंधो णाम सो जीवस्स वा अजीवस्स वा जीवाणं वा अजीवाणं वा जीवस्स च अजीवस्स च जीवस्स च अजीवाणं च जीवाणं च अजीवस्स च जीवाणं च अजीवाणं च जस्स णामं कीरदि बंधो त्ति सो सन्त्रो णामबंधो णाम ॥ ७॥

जो वह नामबन्ध है वह इस प्रकार है— एक जीव, एक अजीव, बहुत जीव, बहुत अजीव, एक जीव और एक अजीव, एक जीव और बहुत अजीव, बहुत जीव और एक अजीव तथा बहुत जीव और बहुत अजीव; इन आठमेंसे जिसका 'बन्ध' यह नाम किया है वह सब सब नामबन्ध है ॥ ७ ॥

जो सो द्ववणवंधो णाम सो दुविहो- सब्भावद्ववणवंधो चेव असब्भावद्ववणवंधो चेव ॥ ८॥

स्थापना बन्ध दो प्रकारका है- सद्भावस्थापना बन्ध और असद्भावस्थापना बन्ध ॥ ८॥

जो सो सब्भावासब्भावहुवणबंधो णाम तस्स इमो णिह्सो कहुकम्मेसु वा चित्त-कम्मेसु वा पोत्तकम्मेसु वा लेप्पकम्मेसु वा लेणकम्मेसु वा सेलकम्मेसु वा गिहकम्मेसु वा भित्तिकम्मेसु वा दंतकम्मेसु वा भेंडकम्मेसु वा अक्खो वा वराडओ वा जे चामण्णे एवमा-दिया सब्भाव-असब्भावहुवणाए ठविज्जदि बंधो ति सो सब्बो सब्भाव-असब्भावहुणबंधो णाम ॥ ९ ॥

जो वह सद्भावस्थापनाबन्ध और असद्भावस्थापनाबन्ध है उसका निर्देश इस प्रकार है— काष्ठकमींमें, चित्रकमींमें, पोत्तकमींमें, लेप्यकमींमें, लयनकमींमें, रीलकमींमें, गृहकमींमें, भित्तिकमींमें, दन्तक्रमींमें और भेण्डकमींमें तथा अक्ष या कौड़ी इनको आदि लेकर और भी जो दूसरे पदार्थ अभेदस्वरूपसे सद्भावनास्थापना तथा असद्भावसास्थापनामें 'यह बन्ध है ' इस रूपसे स्थिगत किये जाते हैं वह सब सद्भावस्थापनाबन्ध और असद्भावस्थापनाबन्ध है ॥ ९॥

जो सो दव्बबंधो णाम सो थप्पो ॥ १० ॥

जो वह द्रव्यबन्ध है उसे इस समय स्थगित किया जा सकता है ॥ १० ॥

जो सो भावबंधो णाम सो दुविहो- आगमदो भावबंधो चेव णोआगमदो भावबंधो चेव ॥ ११ ॥

जो वह भावबन्ध है वह दो प्रकारका है- आगमभावबन्ध और नोआगमभावबन्ध ॥११॥

जो सो आगमदो भावबंधो णाम तस्स इमी णिदेसो- ठिदं जिदं परिजिदं वायणोवगदं सुत्तसमं अत्थसमं गंथसमं णामसमं घोससमं, जा तत्थ वायणा वा पुच्छणा वा पिडच्छणा वा परियद्वणा वा अणुपेहणा वा थय-थुदि-धम्मकहा वा जे चामण्णे एवमादिया उवजोगा भावे त्ति कड्डु जावदिया उवजुत्ता भावा सो सन्त्रो आगमदो भावबंधो णाम ॥१२॥ जो वह आगमभावबन्ध है उसका निर्देश इस प्रकार है— स्थित, जित, परिजित, वाचनोपगत, सूत्रसम, अर्थसम, गन्थसम, नामसम और घोषसम; इस नौ प्रकार श्रुतज्ञानके विषयमें जो वाचना, पृच्छना, प्रतीच्छना, परिवर्तना, अनुप्रेक्षणा, स्तुव, स्तुति, धर्मकथा तथा इनको आदि लेकर और भी जो अन्य उपयोग हैं उनमें भावऋपसे जितने उपयुक्त भाव हैं वह सब आगमभाव बन्ध है ॥

जो सो णोआगमदो भावबंधी णाम सो दुविहो- जीव भावबंधी चेव अजीव भावबंधी चेव ॥ १३ ॥

जो वह नोआगमभावबन्ध है वह दो प्रकारका है जीव नोआगम भावबन्ध और अजीव नोआगम भावबन्ध ॥ १३ ॥

जो सो जीवभावबंधो णाम सो तिविहो- विवागपचइयो जीवभावबंधो चेव अविवागपचइओ जीवभावबंधो चेव तदुभयपचइओ जीव भावबंधो चेव ॥ १४ ॥

जीवभावबन्ध तीन प्रकारका है विपाकप्रत्ययिकजीवभावबन्ध, अविपाकप्रत्ययिक जीवभावबन्ध और तदुभयप्रत्ययिक जीवभावबन्ध ॥ १४ ॥

कमोंके उदय और उदीरणाका नाम विपाक तथा इन दोनोंके अभावमें जो उनका उपशम अथवा क्षय होता है उसका नाम अविपाक है। विपाकके निमित्तसे होनेवाले भावको विपाकप्रत्यय तथा अविपाकके निमित्तसे होनेवाले भावको अविपाकप्रत्यय कहा जाता है। कमोंके उदय और उदीरणासे तथा उनके उपशम और क्षयसे भी जो भाव उदित होता है उसको तदुभय-प्रत्यय जीवभावबन्ध जानना चाहिये।

जो सो विवागपचइयो जीवभावबंधो णाम तत्थ इमो णिदेसो-देवे ति वा मणुस्से ति वा तिरिक्खे ति वा णेरइए ति वा इत्थिवेदे ति वा पुरिसवेदे ति वा णवुंसयवेदे ति वा कोहवेदे ति वा माणवेदे ति वा मायवेदे ति वा लोहवेदे ति वा रागवेदे ति वा दोसवेदे ति वा मोहवेदे ति वा किण्हलेसे ति वा णीललेस्से ति वा काउलेस्से ति वा तेउलेस्से ति वा पम्मलेस्से ति वा सुकलेस्से ति वा असंजदे ति वा अविरदे ति वा अण्णाणे ति वा मिच्छादिष्टि ति वा जे चामण्णे एवमादिया कम्मोदयपचइया उदयविवागणिष्पण्णा भावा सो सच्वोविवागपचइयो जीवभाववंधो णाम ॥ १५॥

जो वह विपाकप्रत्यियक जीवभावबन्ध है उसका निर्देश इस प्रकार है— देवभाव, मनुष्यभाव, तिर्यंचभाव, नारकभाव, स्रीवेद, पुरुषवेद, नपुसंकवेद, क्रोधवेद, मानवेद, मायावेद, लोभवेद, रागवेद, दोषवेद, मोहवेद, कृष्णलेश्या, नीललेश्या, कापोतलेश्या, पीतलेश्या, पदालेश्या, खुक्रलेश्या, असंयतभाव, अविरतभाव, अज्ञानभाव और मिध्यादृष्टिभाव; तथा इसी प्रकार और भी जो कर्मोदय-प्रत्ययिक उदयविपाकसे उत्पन्न हुए भाव हैं वे सब विपाकप्रत्ययिक जीवभावबन्ध हैं ॥ १५॥

उपर्युक्त सत्र देव-नारकादि भाव चूंकि तिवक्षित देवगति नामकर्म आदिके उदयसे उत्पन्न हुआ करते हैं, अत एव उनको विपाकप्रत्ययिक जीवभावबन्धभाव कहा गया है। जो सो अविवागपचइयो जीवभावबंधो णाम सो दुविहो- उवसमियो अविवाग-पचइयो जीवभावबंधो चेव खइयो अविवागपचइओ जीवभावबंधो चेव ॥ १६ ॥

जो वह अविपाकप्रत्ययिक जीवभावबन्ध है वह दो प्रकारका है— औपरामिक अविपाक-प्रत्ययिक जीवभावबन्ध और क्षायिक अविपाकप्रत्ययिक जीवभावबन्ध ॥ १६॥

जो सो उवसमिओ अविवागपचइयो जीवभावबंधो णाम तस्स इमो णिदेसो- से उवसंतकोहे उवसंतमाणे उवसंतमाए उवसंतलोहे उवसंतरागे उवसंतदोसे उवसंतमोहे उवसंतककार कसायवियरागछदुमत्थे उवसमियं सम्मत्तं उवसमियं चारित्तं जे चाम्मण्णे एवमादिया उवसमिया भावा सो सब्बो उवसमियो अविवागपचइयो जीवभावबंधो णाम ॥ १७ ॥

जिस जीवका क्रोध उपशान्त हो गया है, जिसका मान उपशान्त हो गया है, जिसकी माया उपशान्त हो गई है, जिसका छोभ उपशान्त हो गया है, जिसका राग उपशान्त हो गया है, जिसका दोष उपशान्त हो गया है और जिसका मोह उपशान्त हो गया है उन जीवोंके तथा जिसका पच्चीस प्रकारका समस्त ही चारित्रमोह उपशान्त हो गया है ऐसे उपशान्त कषाय-वीतराग-छद्मस्थ जीवके भी जो जीवभाग होता है वह औपशमिक अविपाकप्रत्यिक जीवभावबन्ध कहा जाता है। इसके अतिरिक्त औपशमिक सम्यक्ष और औपशमिक चारित्र तथा इनको आदि लेकर और भी जो औपशमिक भाव हैं उन सबको औपशमिक अविपाकप्रत्यिक जीवभावबन्ध जानना चाहिये॥ १७॥

जो सो खइओ अविवागपचइयो जीवभावबंधो णाम तस्स इमो णिहेसो— से खीणकोहे खीणमाणे खीणमाये खीणलोहे खीणरागे खीणदोसे खीणमोहे खीणकसाय-वीयराय-छदुमत्थे खइयसम्मनं खइयचारित्तं खइया दाणलद्धी खइया लाहलद्धी खइया भोगलद्धी खइया परिभोगलद्धी खहया वीरियलद्धी केवलणाणं केवलदंसणं सिद्धे बुद्धे परिणिच्युदे सच्चदुक्खाण-मंतयडे ति जे चामण्णे एवमादिया खइया भावा सो सच्ची खइयो अविवागपचइयो जीवभावबंधो णाम ॥ १८ ॥

जो वह क्षायिक अविपाकप्रत्यिक जीवभावनन्थ है उसका निर्देश यह है— जिस जीवका क्रोध क्षीण हो चुका है, जिसका मान क्षीण हो चुका है, जिसकी माया क्षीण हो चुकी है, जिसका लोभ क्षीण हो चुका है, जिसका राग क्षीण हो चुका है, जिसका दोष क्षीण हो चुका है, और जिसका अट्टाईस प्रकारका मोह क्षीण हो चुका है; उन जीवोंके तथा जिसका पच्चीस भेदरूप समस्त चारित्रमोह क्षीण हो चुका है ऐसे क्षीणकषाय-वीतराग-छद्मस्थके भी जो जीवभाव उत्पन्न होता है वह भी क्षायिक अविपाकप्रत्यिक जीवभावबन्ध कहलाता है। इसके अतिरिक्त क्षायिक सम्यक्त्व, क्षायिक चारित्र, क्षायिक दानलन्धि, क्षायिक लाभलन्धि, क्षायिक मोगलन्धि, क्षायिक परिभोगलन्धि, क्षायिक वीर्यलन्धि, केवलज्ञान, केवलदर्शन, सिद्धत्व, बुद्धत्व, परिनिवृत्तत्व, सर्व दु:ख-अन्तकृतत्व एवं इनको आदि लेकर और भी जो क्षायिक भाव है उस सबको क्षायिक अविपाकप्रत्ययिक जीवभावबन्ध जानना चाहिये ॥ १८॥

जो सो तदुभयपचड्यो जीवभावबंधो णाम तम्स इमो णिहेसो- खओवसिमयं एइंदियलिंद्ध ति वा खओवसिमयं वीइंदियलिंद्ध ति वा खओवसिमयं तीइंदियलिंद्ध ति वा खओवसमियं चउरिंदियलद्धि ति वा खओवसमियं पंचिंदियलद्धि ति वा खओवसमियं मदिअण्णाणि त्ति वा खओवसिमयं सुदअण्णाणि त्ति वा खओवसिमयं विहंगणाणि त्ति वा खओवसिमयं आभिणिबोहियणाणि त्ति वा खओवसिमयं सुदणाणि त्ति वा खओवसिमयं ओहिणाणि त्ति वा खओवसिमयं मणपज्जवाणि ति वा खओवसिमयं चक्खुदंसणि ति वा खओवसमियं अचक्खुदंसणि त्ति वा खओवसमियं ओहिदंसणि त्ति वा खओवसमियं सम्मामिच्छत्तलद्धि त्ति वा खओवसिमयं सम्मत्तलद्धि ति वा खओवसिमयं संजमासंजमलद्धि त्ति वा खओवसिमयं संजमलिद्ध त्ति वा खओवसिमयं दाणलिद्धि ति वा खओवसिमयं लाहलद्भि ति वा खओवसिमयं भोगलद्भि ति वा खओवसिमयं परिभोगलद्भि ति वा खओवसमियं वीरियलद्धि ति वा खओसमियं से आयारधरे ति वा खओवसमियं सद्यडधरे त्ति वा खओवसमियं ठाणधरे त्ति वा खओवसमियं समवायधरे त्ति वा खओवसमियं वियाह-पण्णित्तिधरे ति वा खओवसिमयं णाहधम्मधरे ति वा खओवसिमयं उवासयज्झेणधरे ति वा खओवसिमयं अंतयडधरे ति वा खओवसिमयं अणुत्तरोववादियदसधरे ति वा खओअ-समियं पण्णवागरणधरे त्ति वा खओवसिमयं विवागसुत्तधरे त्ति वा खओवसिमयं दिष्टिवादधरे त्ति वा खओवसिमयं गणि त्ति वा खओवसिमयं वाचगे ति वा खओवसिमयं दसपुव्वहरे त्ति वा खओवसमियं चोइसपुव्वहारे त्ति वा जे चामण्णे एवमादिया खओवसमियभावा सो सच्यो तदुभयपचइओ जीवभावबंधो-णाम ॥ १९ ॥

जो वह तदुभयप्रत्ययिक जीवभावबन्ध है उसका निर्देश इस प्रकार है – क्षायोपशमिक एकेन्द्रियलब्धि, क्षायोपशमिक द्वीन्द्रियलब्धि, क्षायोपशमिक द्वीन्द्रियलब्धि, क्षायोपशमिक विद्यलब्धि, क्षायोपशमिक पंचेन्द्रियलब्धि, क्षायोपशमिक मत्यज्ञानी, क्षायोपशमिक श्रुताञ्चानी, क्षायोपशमिक आभिनिबोधिकञ्चानी, क्षायोपशमिक श्रुतञ्चानी, क्षायोपशमिक अवधिज्ञानी, क्षायोपशमिक मनःपर्ययञ्चानी, क्षायोपशमिक चक्षुदर्शनी, क्षायोपशमिक अचिद्वर्शनी, क्षायोपशमिक सम्यग्निक स्वायोपशमिक सम्यक्त्वलब्धि, क्षायोपशमिक संयमासंयमलब्धि, क्षायोपशमिक सम्यग्निक संयमलब्धि, क्षायोपशमिक त्वायोपशमिक लाभलब्धि, क्षायोपशमिक मोगलब्धि, क्षायोपशमिक प्रायापशमिक प्रायापशमिक मोगलब्धि, क्षायोपशमिक च्यास्यप्त क्षायोपशमिक स्वायापशमिक अनुक्तिथर, क्षायोपशमिक नाथधर्मधर, क्षायोपशमिक उपासकाध्ययनधर, क्षायोपशमिक विपाकसूत्रधर, क्षायोपशमिक अनुक्तरीपपादिकदशधर, क्षायोपशमिक प्रश्रव्याकरणधर, क्षायोपशमिक विपाकसूत्रधर, क्षायोपशमिक अनुक्तरीपपादिकदशधर, क्षायोपशमिक प्रश्रव्याकरणधर, क्षायोपशमिक विपाकसूत्रधर,

क्षायोपरामिक दृष्टिवादवर, क्षायोपरामिक गणी, क्षायोपरामिक वाचक, क्षायोपरामिक दशपूर्वघर एवं क्षायोपरामिक चतुर्दशपूर्वघर; ये तथा इनको आदि लेकर और भी जो दूसरे क्षायोपरामिक भाव हैं वह सब तदुभयप्रत्ययिक जीवभाववन्ध हैं; यह इस सूत्रका अभिप्राय है ॥ १९ ॥

जो सो अजीवभावबंधो णाम सो तिविहो- विवागपचहयो अजीवभावबंधो चेव अविवागपचहयो अजीवभावबंधो चेव तदुभयपचहयो अजीवभावबंधो चेव ॥ २०॥

अजीवभावबन्ध तीन प्रकारका है— त्रिपाकप्रत्ययिक अजीवभावबन्ध, अविपाकप्रत्ययिक अजीवभावबन्ध और तदुभयप्रत्ययिक अजीवभावबन्ध ॥ २०॥

जो अजीवभाव मिथ्यात्व और अविरति आदिके आश्रयसे अथवा पुरुषके प्रयत्नके आश्रयसे उत्पन्न होते हैं वे विपाकप्रत्ययिक अजीवभावबन्ध कहे जाते हैं। जो अजीवभाव उक्त मिथ्यात्वादि कारणोंके विना उत्पन्न होते हैं उनका नाम अविपाकप्रत्ययिक, तथा जो उन दोनों ही कारणोंके आश्रयसे उत्पन्न होते हैं उनका नाम तदुभयप्रत्ययिक अजीवभावबन्ध है।

जो सो तिवागपच्चइयो अजीवभावबंधो णाम तस्स इमो णिहेसो- पञ्जोगपरिणदा वण्णा पञोगपरिणदा सद्दा पञोगपरिणदा गंधा पञोगपरिणदा रसा पञोगपरिणदा फासा पञोगपरिणदा सद्दा पञोगपरिणदा कंधा पञोगपरिणदा संठाणा पञोगपरिणदा खंधा पञोगपरिणदा खंघरेसा पञोगपरिणदा खंघरेसा जे चामण्णे एवमादिया पञोगपरिणद-संज्ञता भावा सो सन्त्रो विवागपच्चइओ अजीवभावबंधो णाम ॥ २१ ॥

जो वह विपाकप्रत्यिक अजीवभावबन्ध है उसका निर्देश इस प्रकार है— प्रयोगपरिणत वर्ण, प्रयोगपरिणत रान्द, प्रयोगपरिणत गन्ध, प्रयोगपरिणत रस, प्रयोगपरिणत रपर्श, प्रयोगपरिणत गति, प्रयोगपरिणत अवगाहना, प्रयोगपरिणत संस्थान, प्रयोगपरिणत स्कन्धदेश और प्रयोगपरिणत स्कन्धदेश और प्रयोगपरिणत स्कन्धदेश माव होते हैं वह सब विपाकप्रत्यिक अजीवभावबन्ध कहळाता है ॥ २१॥

वर्णादि नामकर्भ विशेषके उदयसे औदारिक शरीरस्कन्धोंमें उत्पन्न होनेवाले वर्णादि रूप पुद्गलपरिणाम तथा हल्दी आदिके प्रयोगसे उत्पन्न होनेवाले वर्णभेद रूप पुद्गलपरिणाम विपाक-प्रत्ययिक अजीवभावबन्ध है, ऐसा सूत्रका अभिप्राय समझना चाहिये।

जो सो अविवागपञ्चइयो अजीवभावबंधो णाम तस्स इमो णिद्देसो— विस्ससा-परिणदा वण्णा विस्ससापरिणदा सद्दा विस्ससापरिणदा गंधा विस्ससापरिणदा रसा विस्ससा-परिणदा फासा विस्ससापरिणदा गदी विस्ससापरिणदा ओगाहणा विस्ससापरिणदा संठाणा विस्ससापरिणदा खंघा, विस्ससापरिणदा खंघदेसा विस्ससापरिणदा खंघपदेसा जे चामण्णे एवमादिया विस्ससापरिणदा संज्ञता भावा सो सच्वो अविवागपञ्चइओ अजीवभावबंधो णाम ॥ २२ ॥ जो वह अविपासप्रत्ययिक अजीवभावबन्ध है उसका निर्देश इस प्रकार है— विस्नसा-परिणत वर्ण, विस्नसापरिणत शब्द, विस्नसापरिणत गन्ध, विस्नसापरिणत रस, विस्नसापरिणत स्पर्श, विस्नसापरिणत गति, विस्नसापरिणत अवगाहना, विस्नसापरिणत संस्थान, विस्नसापरिणत स्कन्ध, विस्नसापरिणत स्कन्धदेश और विस्नसापरिणत स्कन्धप्रदेश; ये तथा इनको आदि लेकर और भी जो इसी प्रकारके विस्नसापरिणत संयुक्त भाव हैं वह सब अविपाकप्रत्ययिक अजीवभावबन्ध है॥ २२॥

जो तदुभयप्रत्ययिक अजीवभावबन्ध है उसका निर्देश इस प्रकार है— प्रयोगपरिणत वर्ण और विस्तसापरिणत वर्ण, प्रयोगपरिणत शब्द और विस्तसापरिणत शब्द, प्रयोगपरिणत गन्ध और विस्तसापरिणत गन्ध, प्रयोगपरिणत रस और विस्तसापरिणत रस, प्रयोगपरिणत स्पर्श और विस्तसापरिणत रस, प्रयोगपरिणत अवगाहना और विस्तसापरिणत गित, [प्रयोगपरिणत अवगाहना और विस्तसापरिणत गित, [प्रयोगपरिणत अवगाहना और विस्तसापरिणत संस्थान, प्रयोगपरिणत स्कन्ध और विस्तसापरिणत संस्थान, प्रयोगपरिणत स्कन्ध और विस्तसापरिणत स्कन्धदेश, प्रयोगपरिणत स्कन्ध प्रयोगपरिणत स्कन्धदेश और विस्तसापरिणत स्कन्धदेश, प्रयोगपरिणत स्कन्ध-प्रदेश और विस्तसापरिणत स्कन्धदेश, प्रयोगपरिणत स्कन्धिया श्रीर विस्तसापरिणत संयुक्त भाव है वह सब तदुभयप्रत्यिक अजीवभावबन्ध है ॥ २३ ॥

अभिष्राय यह है कि प्रयोगपरिणत वर्णादिकोंके साथ जो विस्नसापरिणत वर्णादिकोंका संयोग और समनायरूप सम्बन्ध होता है उस सबको तदुभयप्रत्ययिक अजीवभावबन्ध जानना चाहिये।

जो सो थप्पो दव्यबंधो णाम सो दुविहा- आगमदो दव्यबंधो चेव णोआगमदो दव्यबंधो चेव ॥ २४ ॥

जिस द्रव्यबन्धको स्थागित कर आये हैं वह दो प्रकारका है— आगम द्रव्यबन्ध और नोआगम द्रव्यबन्ध ॥ २४ ॥

जो सो आगमदो दव्ववंधो णाम तस्त इमो णिहेसो- द्विदं जिदं परिजिदं वायणोत्रगदं सुत्तसमं अत्थसमं गंथसमं णामसमं घोससमं। जा तत्थ वायणा वा पुच्छणा ना पिडच्छणा वा परियद्धणा वा अणुपेहणा वा थय-थुदि-धम्म-कहा वा जे चामण्णे एवमा-दिया अणुनजोगा दव्ये ति कट्डु जानदिया अणुनजुत्ता भाना सो सच्यो आगमदो दव्यवंधो णाम ॥ २५ ॥

जो वह आगम द्रव्यबन्ध है उसका निर्देश इस प्रकार है— स्थित, जित, परिजित, वाचनोपगत, सूत्रसम, अर्थसम, प्रन्थसम, नामसम और घोषसम; इनके विषयमें वाचना, पृच्छना, प्रतीच्छना, परिवर्तना, अनुप्रेक्षणा, स्तव, स्तुति और धर्मकथा तथा इनको आदि लेकर जो और भी अन्य अनुपयोग हैं उनमें द्रव्यनिपेक्ष रूपसे जितने अनुपयुक्त भाव हैं वह सब आगमद्रव्यबन्ध है ॥

जो सो षोआगमदो दव्वबंधो सो दुविहो— पओअबंधो चेव विस्ससाबंधो चेव ॥ २६ ॥

जो नोआगमद्रव्यवन्ध हैं वह दो प्रकारका है— प्रयोगबन्ध और विस्नसाबन्ध ॥ २६॥ जो सो पओअवंधो णाम सो थप्पो ॥ २७॥

जो प्रयोगबन्ध है उसे स्थगित करते हैं— उसकी प्ररूपणा आगे की जाएगी ॥ २७ ॥

जो सो विस्ससाबंधो णाम सो दुविहो- सादियविस्ससाबंधो चेव अणादिय-विस्ससाबंधो चेव ॥ २८ ॥

> जो वह विस्नसावन्ध है वह दो प्रकारका हैं— सादिविस्नसावन्ध और अनादिविस्नसावन्ध ॥ जो सो सादियविस्ससावंधो णाम सो थप्पो ॥ २९ ॥

जो सादि विस्नसाबन्ध है उसे अभी स्थगित करते हैं ॥ २५ ॥

जो सो अणादियविस्तानंघो णाम सो तिविहो- धम्मत्थिया अधम्मत्थिया आगासत्थिया चेदि ॥ ३०॥

जो वह अनादि विस्नसाबन्ध है वह तीन प्रकारका है— धर्मास्तकायविषयक, अधर्मा-स्तिकाय और आकशास्तिकायविषयक ॥ ३०॥

धम्मित्थिया धम्मित्थियदेसा धम्मित्थियपदेसा, अधम्मित्थिया अधम्मित्थियदेसा, आगासित्थिया आगासित्थियदेसा आगासित्थियपदेसा, एदासि तिष्णं पि अत्थिआणमण्णोण्ण पदेसगंधो होदि ॥ ३१ ॥

धर्मास्तिक, धर्मास्तिकदेश और धर्मास्तिकप्रदेश; अधर्मास्तिक, अधर्मास्तिकदेश और अधर्मास्तिकप्रदेश; तथा आकाशास्तिक, आकाशास्तिकदेश और आकाशास्तिकप्रदेश; इन तीनों ही अस्तिकायोंका परस्पर प्रदेशबन्ध होता है ॥ ३१ ॥

धर्मास्तिकायके समस्त अत्रयत्रसमूहका नाम धर्मास्तिकाय है, इस अवयवीस्वरूप धर्मास्ति-कायका जो अपने अवयवोंके साथ सम्बन्ध है वह धर्मास्तिकबन्ध कहळाता है। उस धर्मास्तिकायके अर्ध भागसे लेकर चतुर्थ भाग तक धर्मास्तिकदेश कहा जाता है, ऐसे धर्मास्तिकदेशोंका जो अपने अवयवींके साथ सम्बन्ध है उसे धर्मास्तिकदेशबन्ध जानना चाहिये। उक्त धर्मास्तिकायके चतुर्थ भागसे सब ही अवयवींका नाम धर्मास्तिकप्रदेश तथा उनका जो परस्पर सम्बन्ध है उसका नाम धर्मास्तिकप्रदेशबन्ध है। यहाँ प्रक्रिया अधर्मास्तिकाय और आकाशास्तिकायके सम्बन्धमें भी जानना चाहिये। इन तीनों ही अस्तिकायोंकेप्रदेशोंका जो परस्पर सम्बन्ध है उस सबको अनादिविस्नसाबन्ध समझना चाहिये।

## जो सो थप्पो सादियविस्ससाबंधो णाम तस्स इमो णिइसो- वेमादा णिद्धदा वेमादा ल्हुक्खदा बंधो ॥ ३२ ॥

जो वह सादिविस्नसाबन्ध स्थगित किया गया था उसका निर्देश इस प्रकार है— विसदश स्निग्धता और विसदश रूक्षता बन्ध है— बन्धकी कारण होती है ॥ ३२ ॥

यहां मादा शब्दसे सदशता और विमादा शब्दसे विसदशता अभिष्रेत है, ऐसा समझना चाहिये।

## समणिद्धदा समल्हुक्खदा भेदो ॥ ३३ ॥

समान स्पिथता और समान रूक्षता भेद हैं ॥ ३३ ॥

अभिप्राय यह है कि स्निन्ध परमाणुओंका अन्य स्निग्ध परमाणुओंके साथ तथा रूक्ष परमाणुओंका अन्य रूक्ष परमाणुओंके साथ बन्ध नहीं होता है।

## णिद्धणिद्धाण बज्झंति रहुक्ख-रहुक्खा य पोग्गला । णिद्ध-रहुक्खा य बज्झंति रूबारूवी य पोग्गला ॥ ३४ ॥

स्निग्ध पुद्गलपरमाणु अन्य स्निग्ध पुद्गलपरमाणुओंके साथ नहीं बंधते। इसी प्रकार रूक्ष पुद्गलपरमाणु अन्य रूक्ष पुद्गलपरमाणुओंके साथ नहीं बंधते। किन्तु सदृश और विसदृश ऐसे स्निग्ध और रूक्ष पुद्गलपरमाणु परस्पर बंधको प्राप्त होते हैं। ३४॥

अभिप्राय यह है कि समान गुणवाले स्निग्ध परमाणुओंका अन्य स्निग्ध परमाणुओंके साथ तथा समान गुणवाले रूक्ष परमाणुओंका अन्य रूक्ष परमाणुओंके साथ परस्पर बन्ध नहीं होता है। परन्तु स्निग्ध और रूक्ष पुद्गलपरमाणुओंका, चाहे वे रूपी— गुणाविभागप्रतिच्छदोंसे समान— हों और चाहे अरूपी— उक्त गुणाविभागप्रतिच्छदोंसे असमान— हों तो भी उनका परस्पर बन्ध होता है।

#### वेमादाणिद्धदा वेमादाल्हुक्खदा बंधो ॥ ३५ ॥

दो गुणमात्र स्निग्धता और दो गुणमात्र रूक्षता परस्पर बन्धकी कारण है। ३५॥ अभिप्राय यह है कि जो स्निग्ध परमाणु उस स्निग्धतामें दो अविभागप्रतिच्छेदों अधिक और हीन हैं उनका परस्पर बन्ध होता है। यही क्रम रूक्ष परमाणुओंके भी परस्पर बन्धमें जानना चाहिये।

## णिद्धस्स णिद्धेण दुराहिणए ल्हुक्खस्स ल्हुक्खेण दुराहिएण । णिद्धस्स ल्हुक्खेण हत्रेदि बंधो जहण्णवज्जे विसमे समे वा ॥ ३६ ॥

स्निग्ध पुद्गलका दो गुण अधिक स्निग्ध पुद्गलके साथ और रूक्ष पुद्गलका दो गुण अधिक रूक्ष पुद्गलके साथ बन्ध होता है, तथा स्निग्ध पुद्गलका रूक्ष पुद्गलके साथ विषम अथवा सम भी अविभाग प्रतिच्छेदोंके रहनेपर बन्ध होता है। परन्तु जधन्य गुणवाले पुद्गलोंका किसी भी अवस्थामें बन्ध नहीं होता है। ३६॥

से तं बंधणपरिणामं पष्प से अब्भाणं वा मेहाणं वा संज्झाणं वा विज्जूणं वा उक्काणं वा कणयाणं वा दिसादाहाणं वा धूमकेदूणं वा इंदाउहाणं वा से खेत्तं पष्प कालं पष्प उडुं पष्प अयणं पष्प पोग्गलं पष्प जे चामण्णे एवमादिया अंगमलष्पहुडीणि बंधण-परिणामेण परिणमंति सो सच्चो सादियविस्ससाबंधो णाम ॥ ३७ ॥

इस प्रकार जधन्य गुणयुक्त पुद्गलको छोड़कर शेष पुद्गल क्षेत्रको प्राप्त होकर, कालको प्राप्त होकर, ऋतुविशेषको प्राप्त होकर, दक्षिण-उत्तररूप अयनको प्राप्त होकर तथा पूरण-गलनस्वरूप पुद्गलको प्राप्त होकर जो अभ्र (धर्षिक अयोग्य मेघ), मेघ (वर्षिक योग्य काले मेघ), सन्ध्या, विद्युत् (आकाशमें मेघोंके चमकनेवाला तेजपुंज), उल्का (आकाशमें नीचे गिरनेवाला अग्निपिण्डके समान तेजपुंज), कनक (बज्र), दिशादाह, भूमकेतु (धूमपिष्टके समान आकाशमें उपलम्यमान उपद्रव जनक पुद्गलपिण्ड) और इन्द्रधनुषके आकारसे परिणत होते हैं तथा इनको आदि लेकर अन्य भी जो अमंगल आदि स्वरूपसे परिणत होते हैं; उस सबको सादि विस्तसाबन्ध जानना चाहिये॥ ३७॥

जो सो थप्पो पओअवंधो णाम सो दुविहो नम्मबंधो चेव णोकम्मबंधो चेव ॥ जो वह प्रयोगबन्ध स्थगित किया गया था वह दो प्रकारका है न कर्मबन्ध और नोकर्मबन्ध ॥ ३८॥

जो सो कम्मबंघो णाम सो थप्पो ॥ ३९ ॥

जो वह कर्मबन्ध है उसे अभी स्थगित करते हैं ॥ ३९ ॥

जो सो णोकम्मबंधो णाम सो पंचिवहो- आलावणबंधो अलीवणबंधो संसिलेस-बंधो सरीरबंधो सरीरिबंधो चेदि ॥ ४० ॥

जो वह नोकर्मबन्ध है वह पांच प्रकारका है— आलापनबन्ध, अल्लीवनबन्ध, संश्लेषबन्ध, शारीरबन्ध और शरीरिबन्ध ॥ ४० ॥

जो सो आलावणबंघो णाम तस्स इमो णिहेसो— से संगडाणं वा जाणाणं वा जुनाणं वा गड्डीणं वा गिल्लीणं वा रहाणं वा संदणाणं वा सिवियाणं वा गिहाणं वा पासादाणं वा गोवुराणं वा तोरणाणं वा से कट्ठेण वा लोहेण वा रज्जुणा वा बब्भेण वा दब्भेण वा जे चामण्णे एवमादिया अण्णदच्चाणमण्णदच्चेहिं आलावियाणं बंधो होदि सो सच्चो आलावणबंधो णाम ।। ४१ ।।

जो आलापनबन्ध है उसका यह निर्देश हैं— जो भारी बोझके टोनेमें समर्थ गाडियोंका, जहाजोंका, घोड़ा अथवा खच्चरोंके द्वारा खींची जानेवाली गाडियोंका, छोटी गाडियोंका, गिछियोंका रयोंका, चक्रवर्ती आदिके चटने योग्य और सब आयुधोंसे परिपूर्ण ऐसे स्यन्दनोंका, पालिकयोंका, गृहोंका, भवनोंका, गोपुरोंका और तोरणोंका, काष्ठसे, लोहसे, रस्सीसे, चमड़ेकी रस्सीसे और दर्भसे जो बन्ध होता है वह तथा इनको आदि लेकर और भी जो अन्य द्रव्योंसे आलापित परस्पर सम्बन्धको प्राप्त हुए अन्य द्रव्योंका बन्ध होता है वह सब आलापनबन्ध है। । ४१।।

जो सो अलीवणबंधो णाम तस्स इमो णिदेसो- से कडयाणं वा कुड्डाणं वा गोवरपीडाणं वा पागाराणं वा साडियाणं वा जे चामण्णे एवमादिया अण्णदव्याणमण्ण-दव्येहिं अलीविदाणं बंधो होदि सो सच्यो अलीवणबंधो णाम ॥ ४२ ॥

जो अल्लीवणबन्ध है उसका यह निर्देश इस प्रकार है— कटकोंका, कुड़ोंका, गोवरपीडोंका, प्राकारोंका और शाटिकाओंका तथा इनको आदि लेकर और भी जो दूसरे पदार्थ हैं उनका जो अन्य द्रव्योंसे सम्बन्धको प्राप्त हुए अन्य द्रव्योंका बन्ध होता है वह सब अल्लीवणबन्ध है ॥ ४२॥

आलापनबन्धमें जो शकटादिकोंका बन्ध होता है वह काण्ठ, लोह अथवा रस्सी आदि अन्य द्रव्योंके आश्रयसे होता है; किन्तु प्रकृत अङ्घीपनबन्धमें कटकादिकोंका वह बन्ध अन्य पृथग्भूत द्रव्योंके विना ही परस्पर होता है। यह इन दोनों बन्धोंमें भेद समझना चाहिये।

जो सो संसिलेसबंधो णाम तस्स इमो णिदेसो— जहा कट्ट-जदूणं अण्णोणसंसिलेसि-दाणं बंधो संभवदि सो सच्चो संसिलेसबंधो णाम ॥ ४३ ॥

जो संश्लेषबन्ध है उसका निर्देश इस प्रकार है— जैसे परस्पर संश्लेषको प्राप्त हुए काष्ठ और लाखका जो बन्ध होता है वह सब संश्लेषबन्ध है ॥ ४३ ॥

जिस प्रकार आलापनबन्धमें बध्यमान पुद्गलोंके अतिरिक्त अन्य लोह वे और रस्सी आदिकी आवश्यकता होती है तथा अल्लीपनबन्धमें पानीकी आवश्यकता होती है उस प्रकार प्रकृत संश्लेष-बन्धमें जतु (लाख) और काष्ठ आदि बध्यमान पुद्गलोंके अतिरिक्त अन्य किसीकी आवश्यकता नहीं रहती, यह इस बन्धकी विशेषता समझनी चाहिये।

जो सो सरीरबंधो णाम सो पंचिवहो- ओरालियसरीरबंधो वेउव्वियसरीरबंधो आहारसरीरबंधो तेयासरीरबंधो कम्मइयसरीरबंधो चेदि ॥ ४४ ॥

जो वह शरीरबन्ध है वह पांच प्रकारका है— औदारिकशरीरबन्ध, वैक्रियिकशरीरबन्ध, आहारकशरीरबन्ध, तैजसशरीरबन्ध और कार्मणशरीरबन्ध ॥ ४४ ॥

#### ओरालिय-ओरालियंसरीरबंधो ॥ ४५ ॥

औदारिकशरीरस्वरूप नोकर्मपुद्गलस्कन्धोंका जो अन्य औदारिकशरीररूप नोकमपुद्गल-स्कन्धोंके साथ बन्ध होता है वह औदारिक-औदारिकशरीरबन्ध कहलाता है ॥ ४५ ॥

यह एक संयोगसे एक ही भंगरूप शरीरबन्ध है।

#### ओरालिय-तेयासरीरबंधो ॥ ४६ ॥ ओरालिय-कम्मइयसरीरबंधो ॥ ४७ ॥

एक ही जीवमें जो औदारिकशरीररूप पुद्गलस्कन्धोंका तैजसशरीररूप पुद्गलस्कन्धोंके साथ बन्ध होता है वह औदारिक-तैजसशरीरबन्ध कहलाता है ॥ ४६॥ औदारिकशरीररूप पुद्गल-स्कन्धोंका जो कार्मणशरीररूप पुद्गलस्कन्धोंके साथ बन्ध होता है उसे औदारिक-कार्मणशरीरबन्ध जानना चाहिये ॥ ४७ ॥

इस प्रकार द्विसंयोगी भंग दो ही होते हैं। कारण यह कि औदारिकशरीरका तैजस और कार्मण शरीरोंके अतिरिक्त अन्य वैक्रियिक एवं आहारक शरीरोंके साथ बन्ध सम्भव नहीं है। यद्यपि मनुष्योंमें औदारिकशरीरके साथ आहारकशरीर कदाचित् पाया जाता है तथापि उस समय चुंकि औदारिकशरीरका उदय नहीं रहता है, अत एव उसे यहां नहीं ग्रहण किया गया है।

#### ओरालिय-तेया-कम्मइयसरीरबंधो ॥ ४८ ॥

एक ही जीवमें स्थित औदारिक, तैजस और कार्मणशरीररूप स्कन्धोंका जो परस्पर बन्ध होता है वह औदारिक-तैजस-कार्मणशरीरबन्ध है। यह त्रिसंयोगी एक ही मंग है॥ ४८॥

वेउव्विय-वेउव्वियसरीरवंधो ॥४९॥ वेउव्विय-तेयासरीरवंधो ॥५०॥ वेउव्विय कम्मइयसरीरचंधो ॥ ५१ ॥

एक ही जीवमें वैक्रियिकशरीररूप पुद्गलस्कन्धोंका जो अन्य वैक्रियिकशरीररूप पुद्गल-स्कन्धोंके साथ बन्ध होता है वह वैक्रियिक-वैक्रियिकशरीरवन्ध है ॥ ४९ ॥ वैक्रियिकशरीरबन्धोंका जो तैजसशरीरस्कन्धोंके साथ बन्ध होता है वह वैक्रियिक-तैजसशरीरबन्ध है ॥ ५० ॥ वैक्रियिक और कार्मणशारिबन्धोंका जो एक ही जीवमें परस्पर बन्ध होता हैं वह वैक्रियिक-कार्मणशारीर-स्कन्ध है॥ ५१॥

ये वैक्रियिकशरीर सम्बन्धी तीन द्विसंयोगी भंग हैं।

वेउन्त्रिय-तेया-कम्मइयसरीरवंधो ॥ ५२ ॥

वैक्रियिक, तैजस और कार्मण शरीरस्कन्धोंका जो एक ही जीवमें परस्पर बन्ध होता है वह वैक्रियिक-तैजस-कार्मणशरीरबन्ध कहलाता है ॥ ५२ ॥

यह एक वैक्रियिकशरीर सम्बन्धी त्रिसंयोगी भंग है।

आहार-आहारसरीरबंधो ॥ ५३ ॥ आहार-तेयासरीरवंधो ॥ ५४ ॥ आहार-कम्म-इयसरीरबंधो ॥ ५५ ॥

आहारशरीरस्कन्धोंकी जो एक ही जीवमें अवस्थित अन्य आहारशरीरस्कन्धोंके साथ बन्ध होता है वह आहार-आहारशरीरबन्ध है ॥ ५३ ॥ आहारशरीरस्कन्धोंका जो एक ही जीवमें अवस्थित तैजसशरीरस्कन्धोंके साथ बन्ध होता है वह आहार-तैजसशरीरबन्ध है ॥ ५४ ॥ आहारशरीर-स्कन्धोंका जो एक ही जीवमें अवस्थित कार्मणशरीरस्कन्धोंके साथ बन्ध होता है वह आहार-कार्मणशरीरबन्ध है ॥ ५५ ॥

ये तीन आहारशरीर सम्बन्धी द्विसंयोगी भंग हैं।

#### आहार-तेया-कम्मइयसरीरबंधो ॥ ५६ ॥

एक ही जीवमें अवस्थित आहार, तैजस और कार्मण शरीरस्कन्धोंका जो परस्पर बन्ध होता है वह आहार तैजस-कार्मणशरीरबन्ध है ॥ ५६ ॥

यह एक आहारशरीर सम्बन्धी त्रिसंयोगी भंग है।

#### तेया तेयासरीरबंधो ॥ ५७ ॥ तेया-कम्मइयसरीरबंधो ॥ ५८ ॥

एक ही जीवमें अवस्थित तैजसशरीररूप स्कन्धोंका जो अन्य तैजसशरीररूप स्कन्धोंके साथ बन्ध होता है उसका नाम तैजस-तैजसशरीरवन्ध है। ५७॥ एक ही जीवमें अवस्थित तैजसशरीरस्कन्धोंका जो कार्मणशरीरस्कन्धोंके साथ बन्ध होता है वह तैजस-कार्मणशरीरवन्ध कहा जाता है॥ ५८॥

ये तैजसशरीर सम्बन्धी दो मंग है।

#### कम्मइय-कम्मइयसरीरबंधो ॥ ५९ ॥

एक जीवमें स्थित कार्मणशरीरस्कन्धोंका जो अन्य कार्मणशरीरस्कन्धोंके साथ बन्ध होता है उसका नाम कार्मण-कार्मणशरीरबन्ध है ॥ ५९ ॥

यह एक भंग कार्मणशरीरबन्ध सम्बन्धी है। इसके अतिरिक्त कार्मण-औदारिकशरीरबन्ध और कार्मण-वैक्रियिकशरीरबन्ध आदि उसके और भी भंग सम्भव है, परन्तु वे चूंकि पूर्वमें निर्दिष्ट किये जा चुके हैं, अत एव उनका निर्देश पुनरुक्तिके कारण यहां फिरसे नहीं किया गया है, यह विशेष जानना चाहिये।

सो सच्चो सरीरबंधो णाम ॥ ६० ॥

पूर्वोक्त वह सब शरीरवन्ध है ॥ ६० ॥

जो सो सरीरिबंधो णाम सो दुविहो- सादियसरीरिबंधो चेव अणादियसरीरि-बंधो चेव ॥ ६१ ॥

जो वह शरीरिबन्ध है वह दो प्रकारका है— सादिशरीरबन्ध और अनादिशरीरिबन्ध ॥ जो सो सादियसरीरिबंधो णाम सो जहां सरीरबंधो तहा णेदच्यो ॥ ६२ ॥ जो वह सादिशरीरिबन्ध है उसकी प्ररूपणा शरीरबन्धके समान जाननी चाहिये ॥६२॥

शरीरीसे अभिप्राय शरीरधारी जीवका है। उसका जो औदारिक व वैक्रियिक आदि शरीरोंके साथ बन्ध होता है उसे शरीरिबन्ध जानना चाहिये। उसके मंगोंकी प्ररूपणा शरीरबन्धके ही समान है। यथा— औदारिकशरीरसे शरीरिका बन्ध, वैक्रियिकशरीरीका बन्ध, इत्यादि।

जो अणादियसरीरिबंधो णाम यथा अहुण्णं जीवमञ्झपदेसाणं अण्णोण्णपदेसबंधो भवदि सो सन्त्रो अणादियसरीरिबंधो णाम ॥ ६३ ॥

जो वह अनादिशरीरिबन्ध है वह इस प्रकार है— जीवके आठ मध्यप्रदेशोंका प्रस्पर प्रदेशबन्ध होता है, यह सब अनादिशरीरिबन्ध है ॥ ६३ ॥

जिस प्रकार आठों जीवयवमध्यप्रदेशोंका अनादिकालसे परस्पर प्रदेशबन्ध है उसी प्रकार शरीरधारी प्राणीका अनादि कालसे सामान्यतः कर्म और नोकर्मके साथ बन्ध हो रहा है। इसे अनादिशरीरिबन्ध समझना चाहिये।

## जो सो थप्यो कम्मबंधो णाम यथा कम्मेत्ति तहा णेदव्यं ॥ ६४ ॥

जो वह कर्मबन्ध स्थगित किया गया था उसकी प्ररूपणा कर्म अनुयोगद्वारके समान जानना चाहिये ॥ ६४ ॥

॥ बन्धकी प्ररूपणा समाप्त हुई ॥ १ ॥

# २. बंधगाणियोगदारं

जे ते वंधगा णाम तेसिमिमो णिहेसी- गदि इंदिए काए जोगे वेदे कसाए णाणे संजमे दंसणे लेस्सा भविय सम्मत्त सण्णि आहारे चेदि ॥ ६५ ॥

जो वे बन्धक हैं उनका निदश इस प्रकार हैं— गति, इन्द्रिय, काय, योग, वेद, कषाय, ज्ञान, संयम, दर्शन, छेरथा, भन्यत्व, सम्यक्व, संशी और आहार ॥ ६५ ॥

गदियाणुदादेण णिरयगदीए फेरइया बंधा तिरिक्खा बंधा देवा बंधा मणुसा बंधा वि अत्थि अवंधा वि अत्थि सिद्धा अवंधा एवं खुद्दाबंधएककारस अणियोगद्दारं णेयव्वं ॥

गतिमार्गणाके अनुवादसे नरकगतिमें नारकजीव बन्धक हैं, तिर्यंच बन्धक हैं, देव बन्धक हैं, मनुष्य बन्धक हैं और अबन्धक भी हैं, तथा सिद्ध अबन्धक हैं। इस प्रकार यहां क्षुस्नकन्धकें ग्यारह अनुयोगद्वारों जैसी प्ररूपणा जाननी चाहिए॥ ६६॥

एवं महादंडया णेयच्या ॥ ६७ ॥

इसी प्रकार महादण्डक जानना चाहिए ॥ ६७ ॥

॥ बन्धकोंकी प्ररूपणा समाप्त हुई ॥ २ ॥

# ३. बंधणिज्जाणियोगगदारं

जं तं बंधणिज्जं णाम तस्स इममणुगमणं कस्सामो वेदणअप्पा पोग्गल्ला, पोगल्ला खंध सम्रुद्धिता, खंधा वग्गणसम्रुद्धिता ॥ ६८ ॥

जो वह बन्धनीय हैं उसका इस प्रकार अनुगमन करते हैं— वेदनास्वरूप पुद्गल हैं, वे वेदनास्वरूप पुद्गल स्कन्धस्वरूप हैं, और वे स्कन्ध वर्गणास्वरूप हैं ॥ ६८ ॥

वग्गणाणमणुगमणद्भदाए तत्थ इमाणि अद्व अणिओगद्दाराणि णाद्व्याणि भवंति-वग्गणा वग्गणद्व्यसमुदाहारो अणंतरोवणिधा परंपरोवणिधा अवहारो जवमज्झं पदमीमांसा अप्पाबहुए त्ति ॥ ६९ ॥

वर्गणाओंका परिज्ञान कहनेमें प्रयोजनीभूत अनुयोगद्वार ज्ञातब्य हैं— वर्गणा, वर्गणा द्रब्यसमुदाहार अनन्तरोपनिधा, परम्परोपनिधा, अवहार, यवमध्य, पदमीमांसा और अल्पबहुत्त्व ॥६९॥

अब उक्त आठ अनुयोगद्वारोंमें प्रथम वर्गणाकी प्ररूपणामें प्रयोजनीभूत सोलह अनुयोग-द्वारोंका निर्देश करते हैं—

वग्गणा ति तत्थ इमाणि वग्गणाए सोलस अणिओगद्दाराणि— वग्गणणिक्खेवे वग्गणणयविभासणदाए वग्गणपरूवणा वग्गणणिरूवणा, वग्गणध्वाधुवाषुगमो वग्गणसांतर-णिरंतराणुगमो वग्गणओजजुम्माणुगमो वग्गणखेत्ताणुगमो वग्गणफोसणाणुगमो वग्गणफोस-णाणुगमो वग्गणकालाणुगमो वग्गणअंतराणुगमो वग्गणभावाणुगमो वग्गणउवणयणाणुगमो वग्गणपरिमाणाणुगमो वग्गणभागाभागाणुगमो वग्गणअप्पाबहुए ति ॥ ७० ॥

अब वर्गणाका प्रकरण है। उसके विषयमें ये सोलह अनुयोगद्वार ज्ञातव्य हैं— वर्गणा-निक्षेप, वर्गणानयविभाषणता, वर्गणाप्ररूपणा, वर्गणानिरूपणा, वर्गणाप्रुवाध्वानुगम, वर्गणासान्तर-निरन्तरानुगम वर्गणाओज-युग्मानुगम, वर्गणाक्षेत्राणुगम, वर्गणास्पर्शानानुगम, वर्गणाकालानुगम, वर्गणा-अन्तरानुगम वर्गणाभावानुगम, वर्गणाउपनयनानुगम, वर्गणापरिमाणानुगम, वर्गणाभागामागानुगम और वर्गणाअल्पबहुत्वानुगम ॥ ७० ॥

वग्गणिक्खेवे ति छिव्विहे वग्गणिक्खेवे-णामवग्गणा दुवणवग्गणा दव्यवग्गणा खेत्रवग्गणा कालवग्गणा भाववग्गणा चेदि ॥ ७१ ॥

उक्त सोळह अनुयोगद्वारोंमें क्रमशः वर्गणानिक्षेपका प्रकरण है। वह वर्गणानिक्षेप छह प्रकारका है— नामवर्गणा, स्थापनावर्गणा, द्रव्यवर्गणा, क्षेत्रवर्गणा, काळवर्गणा और भाववर्गणा ॥७१॥

वग्गणणयविभासणदाए को णओ काओ वग्गणाओ इच्छदि १ णेगम-ववहार-सगहा सव्वाओ ॥ ७२ ॥ वर्गणानयविभाषणताका प्रकरण है— कौन नय किन वर्गणाओंको स्वीकार करता है ? नैगम, व्यवहार और संग्रहनय सब वर्गणाओंको स्वीकार करते हैं ॥ ७२ ॥

उजुसुदो द्ववणवम्मणं णेच्छदि ॥ ७३ ॥

ऋजुसूत्रनय स्थापनावर्गणाको नहीं स्वीकार करता ॥ ७३ ॥

सहणजो णामवग्गणं भाववग्गणं च इच्छदि ॥ ७४ ॥

शब्दनय नामवर्गणा और भाववर्गणाको स्वीकार करता है ॥ ७४ ॥

वन्गणद्व्यसमुदाहारे ति तत्थ इमाणि चोद्दस अणियोगद्दाराणि— वन्गणप्रस्वणा वन्गणिस्वणा वन्गणधुवाधुवाणुगमो वन्गणसांतर-णिरंतराणुगमो वन्गणओज-जुम्माणुगमो वन्गणसेत्राणुगमो वन्गणभोत्राणुगमो वन्गणभावा-णुगमो वन्गणउवणयणाणुगमो वन्गणपरिमाणाणुगमो वन्गणभागाभागाणुगमो वन्गण-अप्याबहुए ति ॥ ७५ ॥

वर्गणाद्रव्यसमुदाहारका प्रकरण है । उसमें ये चौदह अनुयोगद्वार हैं— वर्गणाप्ररूपणा, वर्गणानिरूपणा, वर्गणाध्रुवाध्रुवानुगम, वर्गणासान्तर-निरन्तरानुगम, वर्गणाओज-युग्मानुगम, वर्गणाक्षेत्रा- नुगम, वर्गणास्पर्शनानुगम, वर्गणाकालानुगम, वर्गणाअन्तरानुगम, वर्गणाभावानुगम, वर्गणाउपनयना- नुगम, वर्गणापरिमाणानुगम, वर्गणाभागामागानुगम और वर्गणाअल्पबहुत्त्वानुगम ॥ ७५ ॥

वम्गणपरूत्रणदाए इमा एयपदेसियपरमाणुपोम्गलदव्यवमाणा णाम ॥ ७६ ॥ वर्गणाकी प्ररूपणामें यह एकप्रदेशिकपरमाणुपुद्गलद्रव्यवर्गणा है जो परमाणुस्वरूप है ॥ इमा दुपदेसियपरमाणुपोम्गलदव्यवमाणा णाम ॥ ७७ ॥

यह दो परमाणुओंके समुदायसे निष्पन्न द्विप्रदेशिक परमाणुपुद्गलद्रव्यवर्गणा है ॥ ७७ ॥ एवं तिपदेसिय - चदुपदेसिय - पंचपदेसिय - छप्पदेसिय - सत्तपदेसिय - अद्वपदेसिय - णवपदेसिय - दसपदेसिय - संखेज्जपदेसिय - असंखेज्जपदेसिय - परित्तपदेसिय -अपरित्तपदेसिय-अर्णताणंतपदेसिय-अर्णताणंतपदेसियपरमाणुपोग्गलद्ववनगणा णाम ॥ ७८ ॥

इस प्रकार त्रिप्रदेशिक, चतुःप्रदेशिक, पञ्चप्रदेशिक, षट्प्रदेशिक, सप्तप्रदेशिक, अष्टप्रदेशिक, नवप्रदेशिक, दशप्रदेशिक, संख्यातप्रदेशिक, असंख्यातप्रदेशिक, परीतप्रदेशिक, अपरीतप्रदेशिक, अनन्तप्रदेशिक और अनन्तानन्तप्रदेशिक परमाणुपुद्गलद्रन्यवर्गणा है ॥ ७८ ॥

अणंताणंतपदेसियपरमाणुपोग्गलद्व्ववग्गणाणमुवरि आहारद्व्यवग्गणा णाम ॥७९॥ उत्कृष्ट अनन्तानन्तप्रदेशिक परमाणुपुद्गलद्रव्यवर्गणाके आगे एक अंककी वृद्धि होनेपर जवन्य आहारद्रव्यवर्गणा होती है ॥ ७९ ॥

आहारदव्यवग्गणाणम्बारि अगहणदव्यवग्गणा णाम ॥ ८० ॥

आहारद्रव्यवर्गणाओंके ऊपर एक अंकका प्रक्षेप करनेपर प्रथम अग्रहणद्रव्यवर्गणामें सर्वजघन्य वर्गणा होती है ॥ ८० ॥

# अगहणदञ्चवमाणाणमुवरि तेयादन्त्रवमाणा णाम ॥ ८१ ॥

अप्रहणद्रव्यवर्गणाओंमें उत्कृष्ट आहारद्रव्यवर्गणाके ऊपर एक अंकका प्रक्षेप करनेपर तैजसशरीरद्रव्यवर्गणा होती है ॥ ८१ ॥

#### तेयाद्दव्यवग्गणाणम्बवरि अगहणद्व्यवग्गणा णाम ॥ ८२ ॥

तैजसशरीरद्रव्यवर्गणाओंमें उत्कृष्ट तैजसवर्गणाके ऊपर एक अंकका प्रक्षेप करनेपर अम्रहणद्रव्यवर्गणा होती है ॥ ८२ ॥

# अगहणद्व्वयगगणाणुवरि भासाद्व्ययगणा णाम ॥ ८३ ॥

अग्रहणद्रव्यवर्गणाओंमें उत्कृष्ट अग्रहणद्रव्यवर्गणा ऊपर एक अंकका प्रक्षेप करनेपर जधन्य भाषाद्रव्यवर्गणा होती है ॥ ८३ ॥

> भासादव्यवगगणाणुम्रवरि अगहणदव्यवगगणा णाम ॥ ८४ ॥ भाषाद्रव्यवर्गणाओंके ऊपर तृतीय अम्रहणद्रव्यवर्गणा होती है ॥ ८४ ॥ अगहणद्वव्यवग्गणाए उवरि मणद्वव्यवग्गणा णाम ॥ ८५ ॥ अग्रहण द्रव्यवर्गणाओंके ऊपर मनोद्रव्यवर्गणा होती है ॥ ८५ ॥ मणदव्यवग्गणाम्भवरि अगहणदव्यवग्गणा णाम ॥ ८६ ॥ मनोद्रव्यवर्गणाओंके ऊपर चतुर्थ अग्रहण द्रव्यवर्गणा होती है ॥ ८६ ॥ अगृहणद्वव्यवभगणाणमुवरि कम्मइयद्वव्यवभगणा णाम ॥ ८७ ॥ चतुर्थ अम्रहणद्रव्यवर्गणाओंके ऊपर कार्मणद्रव्यवर्गणा होती है ॥ ८७ ॥ कम्मइयदव्ववनगणाणुम्रवरि ध्रवक्खंधदव्यवगगणा गाम ॥ ८८ ॥ कार्मणद्रव्यवर्गणाओंके ऊपर ध्रवस्कन्यद्रव्यवर्गणा होती है ॥ ८८ ॥ धुव्वक्खंधदव्यवगाणाणम्बदिर सांतरणिरंतरदव्यवगाणा णाम ॥ ८९ ॥ ध्रुवस्कन्धद्रव्यवर्गणाओंके ऊपर सान्तर-निरन्तर द्रव्यवर्गणा होती है ॥ ८९ ॥ सांतरनिरंतरदव्यवग्गणाणमुवरि धुवसुण्णवग्गणा णाम ॥ ९० ॥ सान्तर-निरन्तरद्रव्यवर्गणाओंके ऊपर प्रथम ध्रुवशू-यवर्गणा होती है ॥ ९० ॥ धुव्वसुष्णद्वव्ववमाणाणम्बरि पत्तेयसरीरदव्ववमगणा णाम ॥ ९१ ॥ धुवशून्यद्रव्यवर्गणाओंके ऊपर प्रत्येकशरीरद्रव्यवर्गणा होती है ॥ ९१ ॥ पत्तेयसरीरदव्यवगाणाणम्वारि ध्वसुण्णद्व्यवगाणा णाम ॥ ९२ ॥

प्रत्येकशरीरद्रव्यवर्गणाओंके ऊपर द्वितीय ध्रुवशून्यवर्गणा होती है ॥ ९२ ॥ ध्रुवशून्यद्रव्यवर्गणाणुमुवरि बादरिणगोदद्व्यवर्गणाणाम ॥ ९३ ॥ ध्रुवशून्यद्रव्यवर्गणाओंके ऊपर बादरिनगोदद्रव्यवर्गणा होती है ॥ ९३ ॥ बादरिनगोदद्व्यवर्गणाणमुवरि ध्रुवसुण्णद्व्यवर्गणाणाम ॥ ९४ ॥ बादरिनगोदवर्गणाओंके ऊपर तृतीय ध्रुवशून्यवर्गणा होती है ॥ ९४ ॥ ध्रुवसुण्णद्व्यवर्गणाणामुवरि सुहुमणिगोद्वर्गणा होती है ॥ ९५ ॥ ध्रुवशून्यद्रव्यवर्गणाओंके ऊपर सूक्ष्मिनगोदवर्गणा होती है ॥ ९५ ॥ सुहुमणिगोदद्व्यवर्गणाणामुवरि ध्रुवसुण्णद्व्यवर्गणाणाम ॥ ९६ ॥ सुक्षमिनगोदद्वव्यवर्गणाणाम ॥ ९६ ॥ सुक्षमिनगोदद्वव्यवर्गणाणामुवरि ध्रुवसुण्णद्व्यवर्गणा होती है ॥ ९६ ॥ ध्रुवसुण्णवर्गणाणमुवरि महासंधद्व्यवर्गणा णाम ॥ ९७ ॥ ध्रुवसुण्णवर्गणाणमुवरि महासंधद्व्यवर्गणा होती है ॥ ९७ ॥ ध्रुवसुन्यदर्गणाओंके ऊपर महास्कत्धद्व्यवर्गणा होती है ॥ ९७ ॥

वग्गणाणिरूवणदाए इमा एयपदेसियपरमाणुपोग्गलद्व्यवग्गणाणाम किं भेदेण किं संघादेण किं भेद-संघादेण ? ॥ ९८ ॥

वंर्गणानि रूपणाकी अपेक्षा एकप्रदेशिक परमाणुपुद्गलवर्गणा क्या भेदसे होती है, क्या संघातसे होती है, या क्या भेद-संघातसे होती है ? ॥ ९८ ॥

#### उवरिस्त्रीणं दव्वाणं भेदेण ॥ ९९ ॥

वह एकप्रदेशिकवर्गणा ऊपरके द्रव्योंके पूर्वीक्त द्विप्रदेशिक आदि उपरिम वर्गणाओंके भेदसे उत्पन्न होती हे ॥ ९९ ॥

इमा दुपदेसियपरमाणुपोग्गलदच्यवग्गणा णाम किं भेदेण किं संघादेण किं भेद-संघादेण १ ॥ १०० ॥

यह द्विप्रदेशिक परमाणुपुद्गलद्रव्यवर्गणा क्या भेदसे होती है, क्या संघातसे होती है, या क्या भेद-संघातसे होती है !।। १००॥

उवरिश्लीणं द्व्याणं भेदेण हेड्विश्लीणं द्व्याणं संघादेण सत्थाणेण भेद-संघादेण ।। वह द्विप्रदेशिक परमाणुपुद्गलद्रव्यवर्गणा ऊपरके द्रव्योंके भेदसे और नीचेके द्रव्योंके संघातसे तथा स्वस्थानमें भेद-संघातसे होती है ॥ १०१ ॥

तिपदेसियपरमाणुपोग्गलद्व्ववग्गणा चदु-पंच-छ-सत्त-अङ्घ-णव-दस-संखेज्ज-असंखेज्ज-परित्त-अपरित्त-अणंत-अणंताणंतपदेसियपरमाणुपोग्गलद्व्ववग्गणा णाम कि भेदेण कि संघादेण कि भेद-संघादेण ? ॥ १०२ ॥

त्रिप्रदेशी परमाणुपुद्गलद्रव्यवर्गणा चारप्रदेशी, पांचप्रदेशी, छहप्रदेशी, सातप्रदेशी,

आठप्रदेशी, नौप्रदेशी, दसप्रदेशी, संख्यातप्रदेशी, असंख्यातप्रदेशी, परीतप्रदेशी, अपरीतप्रदेशी, अनन्तप्रदेशी, अनन्तप्रदेशी परमाणुपुद्गलद्रव्यवर्गणा क्या भेदसे होती है, क्या संघातसे होती है, या क्या भेद-संघातसे होती है ? ॥ १०२ ॥

उविरिष्ठीणं दव्याणं भेदेण हेड्रिस्ठीणं दव्याणं संघादेण सत्थाणेण भेद-संघादेण ॥ वह त्रिप्रदेशिक पुद्गलद्रव्यवर्गणा ऊपरके द्रव्योंके भेदसे, नीचेके द्रव्योंके संघातसे और स्वस्थानकी अपेक्षा भेद-संघातसे होती है ॥ १०३ ॥

आहार-अगहण-तेया-अगहण-भासा-अगहण-भण - अगहण-कम्मइय - धुवक्खंधदव्व-वग्गणा णाम किं भेदेण किं संघादेण किं भेदसंघादेण ? ॥ १०४ ॥

आहारद्रव्यवर्गणा, अग्रहणद्रव्यवर्गणा, तैजसद्रव्यवर्गणा, अग्रहणद्रव्यवर्गणा, भाषाद्रव्य-वर्गणा, अग्रहणद्रव्यवर्गणा, मनोद्रव्यवर्गणा, अग्रहणद्रव्यवर्गणा, कार्मणद्रव्यवर्गणा और ध्रुवस्कन्धद्रव्य-वर्गणा ये क्या भेदसे होती हैं, क्या संवातसे होती हैं, या क्या भेद-संघातसे होती हैं ? ॥ १०४॥

उवरिस्त्रीणं दव्याणं भेदेण हेड्डिस्त्रीणं दव्याणं संघादेण सत्थाणेण भेदसंघादेण ॥

वे ऊपरके द्रव्योंके भेदसे, नीचेके द्रव्योंके संघातसे और स्वस्थानकी अपेक्षा भेद-संघातसे होती हैं ॥ १०५॥

धुव्यसंघदव्यवग्गणाणमुवरि सांतर-णिरंतरदव्यवग्गणा णाम कि भेदेण कि संघादेण कि भेदसंघादेण ? ॥ १०६ ॥

ध्रुवस्कन्धद्रव्यवर्गणाओंके ऊपर सान्तर-निरन्तरद्रव्यवर्गणा क्या भेदसे होती है, क्या संघातसे होती है, या क्या भेद-संघातसे होती है ! ॥ १०६ ॥

सत्थाणेण भेदसंघादेण ॥ १०७ ॥

वह स्वस्थानकी अपेक्षा भेद-संघातसे होती है ॥ १०७ ॥

उवरिह्मीणं दच्याणं भेदेण हेड्विह्मीणं दच्याणं संघादेण सत्थाणेण भेदसंघादेण ॥

वह ऊपरके द्रव्योंके भेदसे, नीचेके द्रव्योंके संघातसे और स्वस्थानकी अपेक्षा भेद संघातसे होती है ॥ १०८ ॥

सांतर-निरंतरद्व्ववग्गणाणमुवरि पत्तेयसरीरद्व्ववग्गणा णाम किं भेदेण किं संघादेण किं भेदसंघादेण ? ॥ १०९ ॥

वह सान्तर-निरन्तरद्रव्यवर्गणाओं के ऊपर प्रत्येकशरीरद्रव्यवर्गणा क्या संघातसे होती है या क्या भेद-संघातसे होती है ! ॥ १०९ ॥

सत्थाणेण भेद-संघादेण ॥ ११० ॥

वह स्वरथानकी अपेक्षा भेद-संघातसे होती है ॥ ११० ॥

## पत्तेयसरीरवग्गणाए उवरि बादरणिगोददव्यवग्गणा णाम किं भेदेण किं सघादण किं भेदसंघादेण ? ॥ १११ ॥

प्रत्येकरारीरवर्गणाके ऊपर बादरनिगोदवर्गणा क्या भेदसे होती है, क्या संघातसे होती है, या क्या भेद-संघातसे होती है १॥ १११॥

सत्थाणेण भेदसंघादेण ॥ ११२ ॥

वह स्वस्थानकी अपेक्षा भेद-संघातसे होती है ॥ ११२ ॥

बादरिनगोददव्यवग्गणाणमुवरि सुहुमणिगोददव्यवग्गणा णाम कि मेदेण किं संघादेण किं मेदसंघादेण १ ॥ ११३ ॥

बादरिनगोदद्रव्यवर्गणाओंके ऊपर सूक्ष्मिनगोदद्रव्यवर्गणा क्या भेदसे होती है, क्या संघातसे होती है या क्या भेद-संघातसे होती है ।। ११३॥

सत्थाणेण मेदसंघादेण ॥ ११४ ॥

वह स्वस्थानकी अपेक्षा भेद-संघातसे होती है ॥ ११४ ॥

सुहुमिणगोदवग्गणाणसुवरि महाखंधदव्यवग्गणा णाम कि भेदेण कि संघादेण कि भेदसंघादेण ? ।। ११५ ।।

सूक्ष्मिनिगोदवर्गणाओंके ऊपर महास्कन्धद्रव्यवर्गणा क्या भेदसे होती है, क्या संघातसे होती है, या क्या भेदसंघातसे होती है ? ॥ ११५॥

सत्थाणेण भेदसंघादेण ॥ ११६ ॥

वह स्वस्थानकी अपेक्षा भेदसंघातसे होती है ॥ ११६ ॥

तत्थ इमाए बाहिरियाए वम्मणाए अण्णा परूत्रणा कायच्या भवदि ॥ ११७॥ अब वहां इस बाह्यवर्गणाकी अन्य प्ररूपणा की जाती है ॥ ११७॥

तत्थ इमाणि चत्तारि अणियोगदाराणि णादन्वाणि भवंति- सरीरिसरीरपरूवणा सरीरपरूवणा सरीरविस्सासुवचयपरूवणा विस्सासुवचयपरूवणा चेदि ॥ ११८ ॥

उसकी प्ररूपणामें ये चार अनुयोगद्वार ज्ञातन्य हैं— शरीरिशरीरप्ररूपणा, शरीरप्ररूपणा शरीरविस्त्रसोयचप्ररूपणा और विस्तसोयचयप्ररूपणा ॥ ११८॥

सरीरिसरीरपरूवणदाए अत्थि जीवा पत्तय-साधारणसरीरा ॥ ११९ ॥ शरीरि-शरीरप्ररूपणाकी अपेक्षा जीव प्रत्येकशरीरवाळे और साधारणशरीरवाळे हैं ॥११९॥ तत्थ जे ते साहारणसरीरा ते णियमा वणप्किदिकाइया, अवसेसा पत्तेयसरीरा ॥ उनमेंसे जो साधारणशरीर जीव हैं वे नियमसे वनस्पतिकायिक हैं तथा शेष जीव प्रत्येकशरीर हैं ॥ १२०॥ तत्थ् इमं साहारणलक्खणं भणिदं ॥ १२१ ॥

उनमें साधारणका यह लक्षण कहा गया है ॥ १२१ ॥

साहारणमाहारो साहारणमाणपाणगहणं च । साहारणजीवाणं साहारणलक्खणं भणिदं ॥ १२२ ॥

साधारण आहार और साधारण उच्छ्वास-निश्वासका ग्रहण, यह साधारण जीवोंका साधारण लक्षण कहा गया है ॥ १२२ ॥

अभिप्राय यह है कि एक ही शरीरमें अवस्थित जिन अनन्त जीवोंमें एक जीवके द्वारा आहार प्रहण करनेपर सबका आहार तथा एकके उच्छ्यास-नि:श्वास छेनेपर सबका उच्छ्वास-निश्वास होता है वे साधारणवनस्पतिकायिक जीव कहळाते हैं।

> एयस्स अणुग्गहणं बहूण साहारणाणमेयस्स । एयस्स जं बहूणं समासदो तं पि होदि एयस्स ॥ १२३ ॥

एक जीवका जो अनुप्रहण अर्थात् पर्याप्तियोंके निष्पादनार्थ जो पुद्गलपरमाणुओंका उपकार है वह बहुत साधारण जीवोंका अनुप्रहण है और इसका भी है तथा बहुत जो अनुप्रहण है वह निकलकर इस विवक्षित जीवका अनुप्रहण है तथा अन्य प्रत्येकका जीवोंका भी है ॥ १२३॥

समगं वक्कताणं समगं तेसिं सरीरणिप्यत्ती । समगं च अणुग्गहणं समगं उस्सास-णिस्सासो ॥ १२४ ॥

एक ही निगोदशरीरमें आगे पीछे उत्पन्न होनेवाले अनन्त जीवोंके शरीरकी निष्पत्ति एक साथ होती है, अनुप्रहण एक साथ होता है, और उच्छ्वास-निःश्वास भी एक साथ होता है ॥

> जत्थेउ मरइ जीवो तत्थ दु मरणं भवे अणंताणं । वक्कमइ जत्थ एक्को वक्कमणं तत्थणंताणं ॥ १२५ ॥

जिस शरीरमें एक जीव मरता है वहां अनन्त जीवोंका मरण होता है और जिस शरीरमें एक जीव उत्पन्न होता है वहां अनन्त जीवोंकी उत्पत्ति होती है ॥ १२५ ॥

> बादरसुहुमणिगोदा बद्धा पुद्धा य एयमेएण । ते हु अणंता जीवा मूलयथूहस्रयादीहि ॥ १२६ ॥

बादर निगोद जीव और सूक्ष्में निगोद जीव ये परस्परमें बद्ध और स्पृष्ट होकर रहते हैं। तथा वे (बादर) अनन्त जीव मूली, धूवर और आईक आदिके निमित्तसे होते हैं॥ १२६॥

> अत्थि अणंता जीवा जेहि ण पत्तो तसाण परिणामो । भावकलंकअपउरा णिगोदवासं णं ग्रुंचंति ॥ १२७ ॥

जिन्होंने अतीत कालमें त्रस पर्यायको नहीं प्राप्त किया है ऐसे अनन्त जीव हैं। वे अतिशय संक्रेशकी प्रचुरतासे निगोदवासको नहीं छोड़ते हैं॥ १२७॥

## एगणिगोदसरीरे जीवा दव्यप्यमाणदो दिद्वा । सिद्धेहि अणंतगुणा सव्येण वि तीदकालेण ॥ १२८ ॥

एक निगोदशरीरमें अवस्थित जीत्र द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा सबही अतीत कालमें सिद्ध हुए जीवोंसे भी अनन्तगुणे देखे गये हैं॥ १२८॥

निगोद जीव दो प्रकारके हैं— चतुर्गति-निगोद जीव और नित्यनिगोद जीव । जो जीव देव, नारकी, तिर्यंच और मनुष्योंमें उत्पन्न होकर पुनः निगोदमें जाकर अवस्थित होते हैं वे चतुर्गति-निगोद जीव कहे जाते हैं । और जो जीव सर्वदा निगोदमें ही रहनेवाले हैं वे नित्यनिगोद जीव कहलाते हैं । उन नित्यनिगोद जीवोंके परिणाममें इतनी अधिक संक्रेशकी प्रचुरता होती है कि जिसके कारण वे कभी उस निगोद अवस्थाको छोड़कर त्रस पर्यायको नहीं प्राप्त कर सकते हैं । उन निगोद जीवोंके शरीर असंख्यात लोक मात्र हैं और उनमेंसे प्रत्येक शरीरमें अनन्त जीव रहते हैं, जिनका प्रमाण समस्त अतीत कालमें सिद्ध हुए जीवोंकी अपेक्षा भी अनन्तगुणा है । यही कारण है जो प्रत्येक छह महिने और आठ समयोंमें छह सौ आठ जीवोंके निरन्तर सिद्ध होनेपर भी संसारी जीवोंका कभी अभाव नहीं होता । कारण यह है कि आयसे रहित जिन संख्याओंका व्ययके होनेपर विनाश सम्भव है वे संख्याएँ संख्यात खौर असंख्यात कही जाती हैं और जिन आयरहित संख्याओंका संख्यात और असंख्यात स्वरूपके होनेपर भी कभी विनाश सम्भव नहीं है वे संख्याएँ अनन्त कही जाती हैं । असंख्यात लोक प्रमाण उन निगोद शरीरोंमेंसे चूंकि एक एक शरीरमें ही जब अनन्त जीव अवस्थित हैं तब निरन्तर व्ययके होनेपर भी कभी संसारी जीवराशिका अन्त नहीं हो सकता है । यह उपर्युक्त दो गाथासूत्रोंका अभिप्राय समझना चाहिये ।

एदेण अहुपदेण तत्थ इमाणि अणियोगदाराणि णादव्वाणि भवंति— संतपरूवणा दव्वपमाणुगमो खेत्ताणुगमो फोसणाणुगमो कालाणुगमो अंतराणुगमो भावाणुगमो अप्पा-बहुगाणुगमो चेदि ॥ १२९ ॥

इस अर्थपदके अनुसार यहां ये अनुयोगर्द्वार ज्ञातन्य हैं— सद्यस्त्रणा, द्रव्यप्रमाणानुगम क्षेत्रानुगम, स्पर्शानुगम, काळानुगम, अन्तरानुगम, भावानुगम और अल्पबहुत्वानुगम ॥ १२९॥

संतपरूवणदाए दुविहो णिदेसो— ओघेण ओदेसेण ॥ १३० ॥
सत्प्ररूपणाकी अपेक्षा निर्देश दो प्रकारका है— ओघ निर्देश और आदेशनिर्देश ॥
ओघेण अत्थि जीवा विसरीरा तिसरीरा चदुसरीरा असरीरा ॥ १३१ ॥
ओघसे दो शरीरवाले तीन शरीरवाले, चार शरीरवाले, और शरीररिहत जीव हैं ॥१३१॥
विग्रहगितमें अवस्थित जीवोंके चूंकि तैजस व कार्मण ये दो ही शरीर पाये जाते हैं, अत एव 'द्विशरीर' से यहां उनको ग्रहण किया गया है । जिन जीवोंके औदारिक, तैजस और कार्मण अथवा वैक्रियिक, तैजस और कार्मण ये तीन शरीर पाये जाते हैं उन्हें त्रिशरीर तथा

औदारिक, वैकियिक, तैजस और कार्मण अथवा औदारिक, आहारक, तैजस और कार्मण इन चार शरीरोंसे संयुक्त जीवोंको चतुःशरीर जानना चाहिये।

आदेसेण गदियाणुवादेण णिरयगईए णेरइएसु अत्थि जीवा विसरीरा तिसरीरा ॥ आदेशसे, गतिमार्गणाके अनुवादसे नरकगतिकी अपेक्षा नारिकयोंमें दो शरीरवाळे (विम्रहातिमें) और तीन शरीरवाळे जीव हैं ॥ १३२॥

# एवं सत्तसु पुढवीसु णेरइया ॥ १३३ ॥

इसी प्रकार सातों पृथिवियोंमें अवस्थित नारिकयोंको विग्रहगतिमें द्विशरीर तथा तत्पश्चात् त्रिशरीर जानना चाहिये ॥ १३३ ॥

# तिरिष्खगदीए तिरिष्ख - पंचिंदियतिरिष्ख - पंचिंदियतिरिष्खपज्जत्त - पंचिंदिय-तिरिष्खजोणिणीसु ओघं ॥ १३४ ॥

तिर्यं ज्चातिमें तिर्यं च, पंचेन्द्रिय तिर्यं च, पंचेन्द्रिय तिर्यं चपर्याप्त और पंचेन्द्रिय तिर्यं च-योनिनी जीवोंमें प्रकृत प्ररूपणा ओघके समान है ॥ १३४ ॥

#### पंचिंदियतिरिक्खअपज्जत्ता अत्थि जीवा विसरीरा तिसरीरा ॥ १३५ ॥

पंचेन्द्रियतिर्थंच अपर्याप्त जीव दो शरीरवाले और तीन शरीरवाले होते हैं उनमें चार शरीर सम्भव नहीं हैं ॥ १३५ ॥

## मणुसगदीए मणुस-मणुसपज्जत्त-मणुसिजीसु ओघं ॥ १३६ ॥

मनुष्यगतिमें सामान्य मनुष्य, मनुष्यपर्याप्त और मनुष्यनियोंमें प्रकृत प्ररूपणा ओव के समान है ॥ १३६ ॥

मणुसअपज्जत्ता अत्थि जीवा विसरीरा तिसरीरा ॥ १३७ ॥

मनुष्य अपर्याप्त दो शरीरवाले और तीन शरीरवाले होते हैं ॥ १३७॥

देवगदीए देवा अत्थि जीवा विसरीरा तिसरीरा ॥ १३८ ॥

देवगतिमें देव दो शरीखाले और तीन शरीखाले होते हैं ॥ १३८ ॥

एवं भवणवासियप्पहुडि जाव सच्बद्धसिद्धियविमाणवासियदेवा ॥ १३९ ॥

इसी प्रकार भवनवासियोंसे छेकर सर्वार्थसिद्धि विमानवासी तकके देवोंमें जानना चाहिये॥

## इंदियाणुवादेण एइंदिया बादरेइंदिया तेर्सि पज्जत्ता पंचिंदियपंचिंदियपज्जत्ता ओषं ॥ १४० ॥

इन्द्रियमार्गणाके अनुवादसे एकेन्द्रिय, बादर एकेन्द्रिय और उनके पर्याप्त जीवोंकी तथा पञ्चेन्द्रिय और पञ्चेन्द्रियपर्याप्त जीवोंकी प्ररूपणा ओधके समान है ॥ १४०॥

बादरएइंदियअपज्जत्ता सुहुमेइंदिया तेसि पज्जत्ता अपज्जता बीइंदिया तीइंदिया चडरिंदिया तस्सेव पज्जत्ता अपज्जत्ता पंचिंदियअपज्जत्ता णेरइयभंगी ॥ १४१ ॥

बादर एकेन्द्रिय अपर्याप्त, सूक्ष्म एकेन्द्रिय और उनके पर्याप्त व अपर्याप्त तथा द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय एवं इन तीनोंके पर्याप्त व अपर्याप्त और पंज्वेन्द्रिय अपर्याप्त जीवोंकी प्ररूपणा नारिक्योंके समान है ॥ १४१॥

कायाणुवादेण पुढविकाइया आउकाइया वणप्किदिकाइया णिगोदजीवा तेसिं बादरा सुहुमा पज्जत्ता अपज्जत्ता बादरवणप्किदिकाइयपत्तेयसरीरा तेसिं पज्जत्ता अपज्जत्ता बादर-तेउक्काइयअपज्जत्ता बादरवाउक्काइयअपज्जत्ता सुहुमतेउकाइय - सुहुमवाउकाइयपज्जत्ता अपज्जत्ता तसकाइयअपज्जत्ता अत्थि जीवा विसरीरा तिसरीरा ॥ १४२ ॥

कायमार्गणाके अनुवादसे पृथीवीकायिक, जलकायिक, वनस्पतिकायिक, निगोद जीव; उनके बादर और सूक्ष्म तथा पर्याप्त और अपर्याप्त, बादर वनस्पतिकायिकप्रत्येकशरीर व उनके पर्याप्त और अपर्याप्त, बादर अग्निकायिक अपर्याप्त, बादर अग्निकायिक अपर्याप्त, बादर अग्निकायिक और सूक्ष्म वायुकायिक तथा इनके पर्याप्त और अपर्याप्त, एवं त्रसकायिक अपर्याप्त जीव दो शरीरवाले और तीन शरीरवाले होते हैं ॥ १४२ ॥

तेउफ्काइया वाउक्काइया बादरतेउक्काइया बादरवाउक्काइया तेसि पज्जत्ता तसकाइया तसकाइयपज्जत्ता ओघं ॥ १४३ ॥

अग्निकायिक, वायुकायिक, बादर अग्निकायिक, बादर वायुकायिक और उनके पर्याप्त, जसकायिक और जसकायिक पर्याप्त जीवोंकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ १४३॥

जोगाणुवादेण पचमणजोगी पंचवचिजोगी ओरालियकायजोगी अत्थि जीवा तिसरीरा चदुसरीरा ॥ १४४ ॥

योगमार्गणाके अनुवादसे पांचों मनोयोगी, बचनयोगी पांचों और औदारिककाययोगी जीव तीन शरीरवाले और चार शरीरवाले होते हैं॥ १४४॥

विप्रहगतिमें चूंकि उक्त म्यारह योगवाले जीवोंके अस्तित्वकी सम्भावना नहीं है, अत एव उनके दो शरीर नहीं पाये जाते हैं; यह यहां विशेष जानना चाहिये।

#### कायजोगी ओघं ॥ १४५ ॥

काययोगी जीवोंकी प्ररूपणा ओवके समान है ॥ १४५ ॥

ओरालियमिस्सकायजोगि-वेउव्वियकायजोगि-वेउव्वियमिस्सकायजोगीसु अत्थि जीवा तिसरीरा ॥ १४६ ॥

औदारिकमिश्रकाययोगी, वैक्रियिककाययोगी और वैक्रियिकमिश्रकाययोगी जीवोंमें विश्रह-गतिकी सम्भावना न होनेसे उनमें तीन शरीरवाले ही जीव होते हैं— दो शरीरवाले नहीं होते ॥ उक्त तीन योगवालोंके आहारकशरीरके (उदयकी) सम्भावना न होनेसे तथा अपर्याप्त-कालमें विक्रियशक्तिके भी सम्भव न होनेसे उनमें चार शरीरोंकी सम्भावना नहीं हैं।

आहारकायजोगी आहारिमस्सकायजोगी अतथ जीवा चदुसरीरा ।। १४७ ॥ आहारककाययोगी और आहारकिमश्रकाययोगी जीव चार शरीरवाळे होते हैं ॥ १४७ ॥ कम्मइयकायजोगी णेरहयाणं भंगो ॥ १४८ ॥

कार्मणकाययोगी जीवोंकी प्ररूपणा नारिकयोंके समान है ॥ १४८॥

वेदाणुवादेण इत्थिवेदा पुरिसवेदा णबुंसयवेदा ओघं ॥ १४९ ॥

वेदमार्गणाके अनुवादसे स्रीवेदी, पुरुषवेदी और नपुसंकवेदी जीवोंकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ १४९॥

कसायाणुवादेण कोधकसाई माणकसाई मायकसाई लोभकसाई ओघं ॥ १५०॥ कषायमार्गणाके अनुवादसे क्रोधकषायवाले, मानकषायवाले, मायाकषायवाले और लोभ-कषायवाले जीवोंकी प्ररूपणा ओवके समान है ॥ १५०॥

अवगद्वेदा अकसाई अत्थि जीवा तिसरीरा ॥ १५१ ॥

अपगतवेदी और अकषायवाले जीव औदारिक, तैजस और कार्मण इन तीन शरीरोंवाले होते हैं ॥ १५१॥

णाणाणुवादेण मदिअण्णाणी सुदअण्णाणी ओघं ॥ १५२ ॥

ज्ञानमार्गणाके अनुवादसे मत्यज्ञानी और श्रुतज्ञानी जीवोंकी प्ररूपणा ओवके समान है ॥ विभंगणाणी मणपज्जवणाणी अत्थि जीवा तिसरीरा चदुसरीरा ॥ १५३ ॥

विभंगञ्जानी और मनःपर्ययञ्जानी जीव तीन शरीरवाले और चार शरीरवाले होते हैं॥

आभिणि-सुद-ओहिणाणी ओघं ॥ १५४ ॥

आभिनिबोधिकज्ञानी, श्रुतज्ञानी और अवधिज्ञानी जीवोंकी प्ररूपणा ओवके समान है ॥

केवलणाणी अत्थि जीवा तिसरीरा ॥ १५५ ॥

केवळज्ञानी जीव तीन शरीरवाळे होते हैं॥ १५५॥

संजमाणुवादेण संजदा सामाइय-छेदोवट्टावणसुद्धिसंजदा संजदासंजदा अस्थि जीवा तिसरीरा चदुसरीरा ॥ १५६ ॥

संयममार्गणाके अनुवादसे संयत, सामायिकशुद्धिसंयत, छेदोपस्थानाशुद्धिसंयत और संयतासंयत जीव तीन शरीरवाले और चार शरीरवाले होते हैं ॥ १५६॥

विश्रहगतिकी सम्भावना न होनेसे उनमें दो शरीरवाले नहीं होते।

### परिहारविसुद्धिसंजदा सुहुमसांपराइयसुद्धिसंजदा जहाक्खाद-विहार-सुद्धिसंजदा अत्थि जीवा तिसरीरा ॥ १५७ ॥

परिहारजुद्धिसंयत, सूक्ष्मसाम्पराय-जुद्धि-संयत और यथाख्यात-विहार-जुद्धिसंयत जीव तीन शरीरवाळे होते हैं ॥ १५७ ॥

#### असंजदा ओघं ॥ १५८ ॥

असंयत जीवोंकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ १५८ ॥

# दंसणाणुवादेण चक्खुदंसणी अचक्खुदंसणी ओहिदंसणी ओघं ॥ १५९ ॥

दर्शनमार्गणाके अनुवादसे चक्षुदर्शनी, अचक्षुदर्शनी और अवधिदर्शनी जीवोंकी प्ररूपणा ओवके समान है ॥ १५९ ॥

#### केवलदंसणी अत्थि जीवा तिसरीरा ॥ १६० ॥

केवलदर्शनवाले जीव तीन शरीरवाले होते हैं ॥ १६० ॥

# लेस्साणुवादेण किण्ण-णील-काउलेस्सिया तेउ-पम्म-सुक्क-लेस्सिया ओघं॥१६१॥

हेड्यामार्गणाके अनुवादसे कृष्णहेड्यावाले, नीललेड्यावाले, कापोतलेड्यावाले, पीतलेड्यावाले, पुदमलेड्यावाले और श्रुक्लेड्यावाले जीवोंकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ १६१॥

### भवियाणुवादेण भवसिद्धिया अभवसिद्धिया ओधं ॥ १६२ ॥

मध्यमार्गणाके अनुवादसे भव्य और अभव्य जीवोंकी प्ररूपणा ओवके समान है ॥

# समत्ताणुवादेण सम्माइद्वी ख्रयसम्माइद्वी वेदगसम्माइद्वी उवसमसमाइद्वी सासण-

सम्यक्त मार्गणाके अनुवादसे सम्यग्दष्टि क्षायिकसम्यग्दष्टि, वेदकसम्यग्दष्टि, उपशामसम्य-ग्दष्टि, सासादनसम्यग्दष्टि और मिथ्याद्दष्टि जीवोंकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ १६३ ॥

#### सम्मामिच्छाइद्वीणं मणजोगिभंगो ॥ १६४ ॥

सम्यग्मिथ्यादृष्टि जीवोंकी प्ररूपणा मनोयोगी जीवोंके समान है ॥ १६४ ॥

# सण्णियाणुवादेण सण्जी असण्जी औषं ॥ १६५ ॥

संज्ञीमार्गणाके अनुवादसे संज्ञी असंज्ञी जीवोंकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ १६५॥

#### आहाराणवादेण आहारा मणजोगिभंगो ॥ १६६ ॥

आहारमार्गणांके अनुवादसे आहारक जीवोंकी प्ररूपणा मनोयोगी जीवोंके समान है ॥

#### अण्णाहारा कम्मइयभंगो ॥ १६७ ॥

अनाहारक जीवोंकी प्ररूपणा कार्मणकाययोगी जीवोंके समान है ॥ १६७ ॥

# अप्पाबहुगाणुगमेण दुविही णिदेसी ओघेण आदेसेण य ॥ १६८ ॥

अल्पबहुत्वानुगमकी अपेक्षा निर्देश दो प्रकारका है- ओधनिर्देश और आदेशनिर्देश ॥

ओवेण सन्वत्थोत्रा चदुसरीरा ॥१६९॥ असरीरा अणंतगुणा ॥१७०॥ विसरीरा अणंतगुणा ॥१७१॥ तिसरीरा असंखेज्जगुणा ॥१७२॥

ओघसे चार शरीरवाले जीव सबसे स्तोक हैं ॥१६९॥ उनसे अशरीरी जीव अनन्तगुणे हैं ॥१७०॥ उनसे दो शरीरवाले जीव अनन्तगुणे हैं ॥१७१॥ उनसे तीन शरीरवाले जीव असंख्यातगुणे हैं ॥१७२॥

# आदेसेण गदियाणुवादेण णिरयगदीए णेरइएसु सन्वत्थोवा विसरीरा ॥ १७३ ॥ तिसरीरा असंखेज्जगुणा ॥ १७४ ॥

आदेशकी अपेक्षा गतिमार्गणाके अनुवादसे नरकगतिसे नारिक्योंमें दो शरीखाले जीव सबसे स्तोक हैं ॥ १७३ ॥ उनसे तीन शरीखाले जीव असंख्यातगुणे हैं ॥ १७४ ॥

### एवं जाव सत्तसु पुढवीसु ॥ १७५ ॥

इसी प्रकार प्रकृत अरपबहुत्वकी प्ररूपणा सातों ही पृथिवीयोंमें जानना चाहिये॥१७५॥

### तिरिक्खगदीए तिरिक्खेसु ओघं ॥ १७६ ॥

तिर्यंचगतिकी अपेक्षा सामान्य तिर्यंचोंमें प्रकृत प्ररूपणा ओवके समान है ॥ १७६॥

# पंचिदियतिरिक्ख - पंचिदियतिरिक्खपज्जत - पंचिदियतिरिक्खजोणिणीसु सन्त्र-त्थोवा चदुसरीरा ॥१७७॥ त्रिसरीरा असंखेज्जगुणा ॥१७८॥ तिसरीरा असंखेज्जगुणा ॥

पंचेन्द्रिय तिर्यंच, पञ्चेन्द्रिय तिर्यंच पर्याप्त और पंचेन्द्रिय तिर्यंच योनिनियोंमें चार शरीरवाले जीव सबसे स्तोक हैं ॥ १७७ ॥ उनसे दो शरीरवाले जीव असंख्यातगुणे हैं ॥ १७८ ॥ उनसे तीन शरीरवाले जीव असंख्यातगुणे हैं ॥ १७९ ॥

### पंचिंदियतिरिक्ख अवज्जत्ता णेरइयाणं भंगी ॥ १८० ॥

पञ्चेन्द्रिय तिर्थेच अपर्याप्तकोंकी प्ररूपणा नारिकयोंके समान है ॥ १८० ॥

# मणुसगदीए मणुसा पंचिंदियतिरिक्खाणं भंगी ॥ १८१ ॥

मनुष्यगतिकी अपेक्षा सामान्य मनुष्योंमें प्रकृत अल्पबहुत्वकी प्ररूपणा पञ्चेन्द्रिय तिर्यचोंके समान है ॥ १८१॥

# मणुसपञ्जत्त-मणुसिणीसु सव्वत्थोवा चदुसरीरा ॥ १८२ ॥ विसरीरा संखेज्ज-गुणा ॥ १८३ ॥ तिसरीरा संखेज्जगुणा ॥ १८४ ॥

मनुष्यपर्यान्त और मनुष्यिनियोंमें चार शरीरवाले जीव सबसे रतोक हैं ॥१८२॥ उनसे दो शरीरवाले संख्यातगुणे हैं ॥१८३॥ उनसे तीन शरीरवाले संख्यातगुणे हैं ॥१८४॥

#### मणुसअपन्जत्ता पंचिंदियतिरिक्खअपन्जत्तभंगो ॥ १८५ ॥

मनुष्य अपर्याप्तकोंकी प्ररूपणा पंचेन्द्रिय तिर्यंच अपर्याप्तकोंके समान है ॥ १८५ ॥ देवगदीए देवा सञ्वत्थोवा विसरीरा ॥१८६॥ तिसरीरा असंखेज्जगुणा ॥१८७॥ देवगतिकी अपेक्षा देवोंमें दो शरीरवाले सबसे स्तोक हैं ॥१८६॥ उनसे तीन शरीरवाले असंख्यातगुणे हैं ॥ १८७॥

एवं भवणवासियप्पहुिं जाव अवराइदिवमाणवासियदेवा ति णेयच्वं ॥ १८८ ॥ इसी प्रकार प्रकृत अल्पबहुत्वकी प्ररूपणा भवनवासियोंसे छेकर अपराजित विमानवासी देवों तक जानना चाहिये ॥ १८८ ॥

सव्यद्विसिद्धिविमाणवासियदेवा सव्यत्थोवा विसरीरा ॥ १८९ ॥ तिसरीरा संखेज्जगुणा ॥ १९० ॥

सर्वार्थिसिद्धिविमानवासी देवोंमें दो शरीरवाले सबसे रतोक हैं ॥ १८९ ॥ उनसे तीन शरीरवाले संख्यातगुणे हैं ॥ १९० ॥

### इंदियाणुवादेण एइंदिया बादरइंदियपज्जत्ता ओवं ॥ १९१ ॥

इन्द्रियमार्गणाके अनुवादसे एकेन्द्रिय, बादर एकेन्द्रिय और बादर एकेन्द्रिय पर्याप्तकोंकी प्ररूपणा ओवके समान है ॥ १९१ ॥

वादरेइंदियअपज्जत्ता सुहुमेइंदियपज्जत्तापज्जत्ता वीइंदिय-तीइंदिय-चउरिंदिय-पज्जत्ता अपज्जत्ता पंचिंदियअपज्जत्ता सञ्वत्थोवा विसरीरा ॥१९२॥ तिसरीरा असंखेज्ज-गुणा ॥ १९३॥

बादर एकेन्द्रिय अपर्याप्त, सूक्ष्म एकेन्द्रिय व उनके पर्याप्त-अपर्याप्त, तथा द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय व उनके पर्याप्त-अपर्याप्त तथा पंचेन्द्रिय अपर्याप्त जीवोंमें दो शरीरवाले सबसे स्तोक हैं॥ १९२॥ उनसे तीन शरीरवाले असंख्यातगुणे हैं॥ १९३॥

### पंचिदिय-पंचिदियपज्जता मणुसगदिभंगो ॥ १९४ ॥

पंचेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय पर्याप्तकोंकी प्ररूपणा मनुष्यगतिके समान है ॥ १९४॥

कायाणुवादेण पुढविकाइया आउकाइया वणप्फिदिकाइया णिगोदजीवा बादरा सुहुमा पञ्जत्ता अपञ्जत्ता बादरवणप्फिदिकाइयपत्तेयसरीरा पञ्जत्ता अपञ्जत्ता बादरतेउ-काइय-बादरवाउकाइयअपञ्जत्ता सुहुमतेउकाइय-सुहुमवाउकाइयपञ्जत्ता अपञ्जत्ता तसकाइय-अपञ्जत्ता सव्वत्थोवा विसरीरा ॥ १९५ ॥ तिसरीरा असंखेज्जगुणा ॥ १९६ ॥

कायमार्गणाके अनुवादसे पृथिवीकायिक, जलकायिक, वनस्पतिकायिक, निगोदजीव तथा उनके बादर, सूक्ष्म, पर्याप्त और अपर्याप्त; बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येकशरीर और उनके पर्याप्त- अपर्याप्त, बादर अग्निकायिक अपर्याप्त, बादर बायुकायिक अपर्याप्त, सूक्ष्म अग्निकायिक और सूक्ष्म वायुकायिक एवं उनके पर्याप्त-अपर्याप्त तथा त्रसकायिक अपर्याप्त जीवोंमें दो शरीरवाले सबसे स्तोक हैं॥ १९५॥ उनसे तीन शरीरवाले असंख्यातगुणे हैं॥ १९६॥

तेउकाइय-वाउकाइय-बादरतेउकाइय-बादरत्राउकाइयपज्जत्ता तसकाइया तसकाइय-पज्जत्ता पंचिदियपज्जत्तमंगी ॥ १९७॥

अग्निकायिक, वायुकायिक, बादर अग्निकायिक, बादर अग्निकायिक पर्याप्त, बादर वायुकायिक और बादर वायुकायिक पर्याप्त तथा त्रसकायिक और त्रसकायिक पर्याप्त जीवोंकी प्ररूपणा पंत्रचेन्द्रिय पर्याप्तकोंके समान है।। १९७॥

जोगाणुवादेण पंचमणजोगि-पंचवचिजोगीसु सव्वत्थोवा चदुसरीरा ॥ १९८ ॥ तिसरीरा असंखेज्जगुणा ॥ १९९ ॥

योगमार्गणाके अनुवादसे पांचों मनोयोगी और पांचों वचनयोगी जीवोंमें चार शंरीखाले सबसे स्तोक हैं ॥ १९८ ॥ उनसे तीन शरीरबाले असंख्यातगुणे है ॥ १९९ ॥

#### कायजोगी ओघं ॥ २०० ॥

काययोगवाले जीवोंकी प्ररूपणा ओवके समान हैं ॥ २००॥

ओरालियकायजोगिसु सच्चत्थोवा चदुसरीरा ॥ २०१ ॥ तिसरीरा अणंतगुणा ॥ औदारिककाययोगी जीवोंमें चार शरीरबाले सबसे स्तोक हैं ॥ २०१ ॥ उनसे तीन शरीरबाले असंख्यातगुणे हैं ॥ २०२ ॥

ओरालियमिस्सकायजोगि वेउव्वियकायजोगि-वेउव्वियमिस्सकायजोगि-आहार-कायजोगि-आहारमिस्सकायजोगीसु णत्थि अप्पाबहुअं ॥ २०३ ॥

औदारिकमिश्रकाययोगी, वैक्रियिककाययोगी, वैक्रियिकमिश्रकाययोगी, आहारककाययोगी और आहारकमिश्रकाययोगी जीवोंमें एक ही पदकी सम्भावना होनेसे अल्पबहुत्त्व नहीं है ॥२०३॥

कम्मइयकायजोगीसु सन्वत्थोवा तिसरीरा ॥ २०४ ॥ विसरीरा अणंतगुणा ॥

कार्मणकाययोगी जीवोंमें तीन शरीरवाले सबसे स्तोक हैं ॥ २०४ ॥ उनसे दो शरीरवाले अनन्तगुणे हैं ॥ २०५ ॥

वेदाणुत्रादेणइत्थिवेद-पुरिसवेदा पंचिंदियभंगो ॥ २०६ ॥

वेदमार्गणाके अनुवादसे स्रीवेदवाले और पुरुषवेदवाले जीवोंकी प्ररूपणा पंचेन्द्रियोंके समान है ॥ २०६ ॥

णवंसयवेदा कसायाणुवादेण कोधकसाई माणकसाई मायकसाई लोभकसाई ओघं ॥
नपुसंकवेदवाले जोवोंकी तथा कषायमार्गणाके अनुवादसे कोधकषायवाले, मानकषायवाले,
मायाकषायवाले और लोभकषायवाले जीवोंकी भी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ २०७ ॥

अवगदवेद-अकसाईणं णितथ अप्पाबहुगं ॥ २०८ ॥

अपगतवेदी और अकषायी जीवोंमें एक ही पदके सम्भव होनेसे अल्पबहुत्त्व नहीं है ॥

णाणाणुवादेण मदिअण्णाणि-सुदअण्णाणी ओघं ॥ २०९ ॥

ज्ञानमार्गणाके अनुवादसे मत्यज्ञानी और श्रुतज्ञानी जीवोंकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥ विहंगणाणीसु सञ्वत्थोवा चदुसरीरा ॥२१०॥ तिसरीरा असंखेज्जगुणा ॥२११॥ विमंगज्ञानी जीवोंमें चार शरीरवाळे जीव सबसे स्तोक है ॥ २१०॥ उनसे तीन

शरीरवाले असंख्यातगुणे ॥ २११ ॥

आमिणि-सुद-ओहिणाणीसु पंचिदियपज्जनाणं भंगो ॥ २१२ ॥

आभिनिबोधिकज्ञानी, श्रुतज्ञानी और अवधिज्ञानी जीवोंकी प्ररूपणा पंचेन्द्रिय पर्याप्तकोंके समान है ॥ २१२ ॥

मणपञ्जवणाणीसु सच्वत्थोवा चदुसरीरा ॥ २१३ ॥ तिसरीरा संखेज्जगुणा ॥

मनःपर्ययज्ञानीयोंमें चार शरीरवाले जीव सबसे स्तोक हैं॥ २१३॥ उनसे तीन शरीरवाले जीव संख्यातगुणे हैं॥ २१४॥

केवलणाणीसु णत्थि अप्पायहुगं ॥ २१५ ॥

केवलज्ञानियोंमें एक ही पदके रहनेसे अल्पबहुत्त्र नहीं है ॥ २१५॥

संजमाणुवादेण संजदा सामाइय-च्छेदोवट्टावणसुद्धिसंजदा मणपज्जवणाणि भंगो ॥
संवममार्गणाके अनुवादसे संयत, सामायिकशुद्धिसंयत, और छेदोपस्थापनाशुद्धिसंयत
जीवोंकी प्ररूपणा मनःपर्ययज्ञानियोंके समान है ॥ २१६॥

परिहारसुद्धिसंजद-सुहुमसांपराइयसुद्धिसंजद-जहाक्खादविहारसुद्धिसंजदाणं णितथ अप्पाबहुनं ॥ २१७ ॥

परिहारशुद्धिसंयत, सूक्ष्मसाम्परायशुद्धिसंयत और यथाख्यातविहारशुद्धिसंयत जीवोंमें अल्पबहुत्व सम्भव नहीं है ॥ २१७ ॥

संजदां संजदा विभंगणाणिभंगो ॥ २१८ ॥

संयतासंयतोंकी प्ररूपणा विभंगज्ञानियोंके समान है ॥ २१८ ॥

असंजद-अचक्खुदंसणी ओघं ॥ २१९ ॥

असंयत और अचक्षुदर्शनी जीवोंकी प्ररूपणा ओवके समान है ॥ २१९ ॥

लेस्साणुवादेण किण्ण - णील - काउलेस्सिया भवियाणुवादेण भवसिद्धिय - अभव-सिद्धिया ओघं ॥ २२० ॥

लेश्यामार्गणाके अनुवादसे कृष्णलेश्यावाले, नीललेश्यावाले और कापीतलेश्यावाले तथा

भव्यमार्गणाके अनुवादसे भव्यसिद्धिक और अभव्यसिद्धिक जीवोंकी प्ररूपणा ओघके समान है ॥

दंसणाणुवादेण चक्खुदंसणी ओहिदंसणी तेउलेस्सिया पम्मलेसिया पंचिंदिय-पज्जत्ताणं भंगो ॥ २२१ ॥

दर्शनमार्गणाके अनुवादसे चक्षुदर्शनी और अवधिदर्शनी तथा छेश्याकी अपेक्षा पीत-लेश्यावाले और पद्मलेश्यावाले जीवोंकी प्ररूपणा पंचेन्द्रिय पर्याप्तकोंके समान है ॥ २२१ ॥

केवलदंसणीणं णत्थि अप्पाबहुगं ॥ २२२ ॥

केनलदर्शनियोंमें अल्पबहुत्त्व सम्भव नहीं है ॥ २२२ ॥

सुकलेस्सिया सव्वत्थोवा विसरीरा ॥२२३॥ चढुसरीरा असंखेज्जगुणा ॥२२४॥ तिसरीरा असंखेज्जगुणा ॥ २२५ ॥

शुक्रलेश्यावालोंमें दो शरीरवाले सबसे स्तोक हैं ॥ २२३ ॥ उनसे चार शरीरवाले असंख्यातगुणे हैं ॥ २२४ ॥ उनसे तीन शरीरवाले असंख्यातगुणे हैं ॥ २२५ ॥

सम्मत्ताणुवादेण सम्माइट्टी वेदगसम्माइट्टी सासणसम्माइट्टी पंचिदियपज्जत्तभंगो ॥ सम्यक्त्वमार्गणाके अनुवादसे सम्यग्दष्टि, वेदसम्यग्दिष्ट और सासादनसम्यग्दिष्ट जीवोंकी प्ररूपणा पंचेन्द्रिय पर्याप्तकोंके समान है ॥ २२६ ॥

खड्यसम्माइट्टी उवसमसम्माइट्टी सव्वत्थोवा विसरीरा ॥ २२७ ॥ चदुसरीरा असंखेज्जगुणा ॥ २२८ ॥ तिसरीरा असंखेज्जगुणा ॥ २२९ ॥

क्षायिकसभ्यम्दिष्टि और उपश्रमसम्यग्दिष्टि जीवोंमें दो शरीरवाले सबसे स्तोक हैं ॥२२०॥ उनसे चार शरीरवाले असंख्यातगुणे हैं ॥२२८॥ उनसे तीन शरीरवाले असंख्यातगुणे हैं ॥२२९॥

सम्मामिच्छाइद्वी संजदासंजदाणं भंगी ॥ २३० ॥

सम्यग्मिथ्यादृष्टियोंकी प्ररूपणा संयतासंयतोंके समान है ॥ २३० ॥

मिच्छाइद्वी ओघं ॥ २३१ ॥

मिध्यादृष्टियोंकी प्ररूपणा ओधके समान है ॥ २३१ ॥

सिण्णियाणुवादेण सण्जी पंचिंदियपज्जत्ताणं भंगो ॥ २३२ ॥

संज्ञीमार्गणाके अनुत्रादसे संज्ञियोंकी प्ररूपणा पंचेन्द्रिय पर्याप्तकोंके समान है ॥ २३२॥

असण्णी ओघं ॥ २३३ ॥

असंज्ञियोंकी प्ररूपणा ओवके समान है ॥ २३३ ॥

आहाराणुवादेण आहारएसु ओरालियकायजोगिभंगो ॥ २३४ ॥

आहारमार्गणाके अनुवादसे आहारक जीवोंकी प्ररूपणा औदारिककाययोगियोंके समान है॥

#### अणाहारा कम्मइयकायजोगिभंगो ॥ २३५ ॥

अनाहारक जीवोंकी प्ररूपणा कार्मणकाययोगियोंके समान है ॥ २३५ ॥

# ४. सरीरपरूवणा

# सरीरपरूवणदाए तत्थ इमाणि छ अणियोगदाराणि- णामणिरूत्ती पदेसपमा-णाणुगमो णिसेयपरूवणा गुणगारोपदमीमांसा अप्याबहुए ति ॥ २३६ ॥

शरीरप्ररूपणाकी अपेक्षा वहां ये छह अनुयोगद्वार हैं— नामनिरुक्ति, प्रदेशप्रमाणानुगम, निषेक प्ररूपणा, गुणकार, पदमीमांसा और अल्पबहुत्त्व ॥ २३६ ॥

### णामणिरुत्तीए उरालमिदि ओरालियं ॥ २३७ ॥

नामनिरुक्तिकी अपेक्षा जो अवगाहनासे उराल है वही औदारिक शरीर है ॥ २३७ ॥

'उदारमेव औदारिकम्' इस निरुक्तिके अनुसार जो शरीर उदार— अन्य शरीरोंकी अपेक्षा महती अवगाहनावाला है उसे औदारिक शरीर कहा गया है। इसका कारण यह है कि महामत्स्यके औदारिक शरीरकी जो पांच सौ योजन विस्तृत और एक हजार योजन आयत अवगाहना पार्या जाती है उसकी अपेक्षा अन्य किसी भी शरीरकी महती अवगाहना नहीं पार्या जाती।

### विविहइड्डिगुणजुत्तमिदि वेउव्वियं ॥ २३८ ॥

विविध गुण-ऋद्भियोंसे युक्त होनेकें कारण दूसरा शरीर वैकियिक कहा गया है ॥२३८॥ णिवुणाणं वा णिण्णाणं वा सुहुमाणं वा आहारदच्वाणं सुहुमदरिमदि आहारयं ॥

निपुण (मृदु) स्निग्ध और सूक्ष्म आहारद्रव्योंके मध्यमें आहारकशारीर चूंकि सूक्ष्मतर स्कन्धको आहरण (म्रहण) करता हैं, अत एव उसे 'आहारक' इस सार्थक नामसे कहा गया है।। २३९।।

# तेयप्पहगुणजुत्तमिदि तेजइयं ॥ २४० ॥

तेज (शरीरस्यरूप पुद्गलस्कन्धका वर्ण) और प्रभा (शरीरसे निकलनेवाली कान्ति) रूप गुणसे युक्त होनेके कारण चतुर्थ शरीरको 'तैजस' इस नामसे कहा गया है ॥ २४०॥

### सञ्जकम्माणं परूहणुष्पाद्यं सुह-दुक्खाणं बीजिमिदि कम्मइयं ॥ २४१ ॥

'कर्माणि प्ररोहन्ति अस्मिन् इति कार्मणम्' इस निरुक्तिके अनुसार जो शरीर सब कर्मोंका आधार होकर उनका उत्पादक तथा सुख-दुख:का बीज— कारण है उसे 'तैजस' इस नामसे कहा गया है ॥ २४१॥ पदेसपमाणुगमेण ओरालियसरीरस्स केवडियं पदेसगां ? ॥ २४२ ॥ प्रदेशप्रमाणानुगमकी अपेक्षा औदारिकशरीरका कितना प्रदेशपिण्ड है ? ॥ २४२ ॥ अभवसिद्धिएहि अणंतगुणा सिद्धाणमणंतभागा ॥ २४३ ॥ उसका प्रदेशपिण्ड अभव्योंसे अनन्तगुणा और सिद्धोंके अनन्तवें भाग है ॥ २४३ ॥ एवं चदुण्हं सरीराणं ॥ २४४ ॥

जिस प्रकार पूर्व सूत्रमें औदारिकशरीरके प्रदेशोंका प्रमाण अभव्योंसे अनन्तगुणा और सिद्धोंके अनन्तवें भाग निर्दिष्ट किया गया है उसी प्रकार शेष चारों शरीरोंके भी प्रदेशोंका प्रमाण समझना चाहिये ॥ २४४ ॥

णिसेयपरूवणदाए तत्थ इमाणि छ अणियोगदाराणि णादव्वाणि भवंति— सम्रुक्ति-त्तणा पदेसपमाणाणुगमो अणंतवरोणिधा परंपरोवणिधा पदेसविरओ अप्याबहूए ति ॥२४५॥

निषेक प्ररूपणाकी अपेक्षा यहां ये छह अनुयोगद्वार ज्ञातन्य हैं- समुत्कीर्तना, प्रदेश-प्रमाणानुगम, अनन्तरोपनिधा, परम्परोपनिधा, प्रदेशविरच और अन्पबहुत्त्व ॥ २४५॥

सम्रक्षित्तणदाए ओरालिय-वेउन्विय-आहारसरीरिणा तेणेव पटमसमय आहारएण पटमसमय तब्भवत्थेण ओरालिय-वेउन्विय-आहारसरीरत्ताए जं पटमसमए पदेसम्मं णिसित्तं तं जीवे किंचि एगसमयमच्छिदि किंचि विसमयमच्छिदि किंचि तिसमयमच्छिदि एवं जाव उक्कस्सेण तिण्णिपलिदोवमाणि तेत्तीस सागरोवमाणि अंतोम्रहुत्तं ॥ २४६ ॥

समुर्क्तार्तनाकी अपेक्षा जो औदारिकशरीरवाला बैक्कियिकशरीरवाला और आहारकशरीरवाला जीव है उसी प्रथम समयमें आहारक और प्रथम समयमें तद्भवस्थ हुए जीवके द्वारा औदारिकशरीर, वैिक्कियिकशरीर और आहारकशरीररूपसे जो प्रदेशाग्र प्रथम समयमें बांधा गया है उसमेंसे कुछ प्रदेशाग्र एक समय रहता है, कुछ दो समय रहता है, और कुछ तीन समय रहता है; इस प्रकार उत्कृष्ट रूपसे वह क्रमशः तीन पत्य तेत्तीस सागर और अन्तर्मुहूर्त तक रहता है। २४६॥

तेयासरीरिणा तेजासरीरत्ताए जं पढमसमए पदेसम्गं णिसित्तं तं जीवे किंचि एगसभयमच्छदि किंचि विसमयमच्छदि किंचि तिसमयमच्छदि एवं जाव उक्कस्सेण छावद्विसागरीवमाणि ॥ २४७ ॥

तैजसशरीरवाले जीवके द्वारा तैजसशरीररूपसे जो प्रदेशाग्र प्रथम समयमें बांधा गया हैं उसमेंसे कुछ जीवमें एक समय रहता है, कुछ दो समय रहता है और कुछ तीन समय रहता है; इस प्रकार उत्कृष्ट रूपसे वह छ्यासठ सागरोपम काल तक रहता है। १४७॥

कम्मइयसरीरिणा कम्मइयसरीरत्ताए जं पदेसम्मं णिसित्तं तं किंचि जीवे समउत्तराव-लियमच्छदि, किंचि विसमउत्तराविलयमच्छदि, किंचि तिसमउत्तराविलयमच्छदि, एवं जाव उक्कस्सेण कम्मद्विदि ति ॥ २४८ ॥ कार्मणशरीरयुक्त जीवने कार्मणशरीरस्वरूपसे जिस प्रदेशाग्रको बांधा है उसमेंसे कुछ प्रदेशाग्र जीवमें एक समय अधिक आवली काल तक, कुछ दो समय अधिक आवली काल तक, और कुछ तीन समय अधिक आवली काल तक; इस ऋमसे वह उत्कर्षतः कर्मस्थिति काल तक रहता है ॥ २४८ ॥

पदेसपमाणाणुगमेण ओरालिय-वेउव्विय-आहारसरीरिणा तेणेव पढमसमय आहारएण पढमसमयत्वस्वत्येष ओरालिय-वेउव्विय आहारसरीरत्ताए जं पढमसमए पदेसगां णिसित्तं तं केवडिया ? ॥ २४९ ॥

प्रदेशप्रमाणानुगमकी अपेक्षा जो औदारिकशरीरवाळा, वैक्रियिकशरीरवाळा और आहारक-शरीरवाळा जीव है, उसी प्रथम समयवर्ती आहारक और प्रथम समयवर्ती तद्भवस्थ जीव द्वारा औदारिकशरीर, वैक्रियिकशरीर और आहारकशरीर रूपसे जो प्रदेशाप्र प्रथम समयमें बांधा गया हैं यह कितना है ? ॥ २४९ ॥

अभवसिद्धिएहि अणंतगुणो सिद्धाणमणंतभागो ॥ २५० ॥

वह अभव्योंसे अनन्तगुणा और सिद्धोंके अनन्तरे भाग प्रमाण है ॥ २५० ॥

जं विदियसमए पर्देसग्गं णिसित्तं तं केविडया ? ॥ २५१ ॥ अभवसिद्धिएहि अणंतगुणो सिद्धामणंतभागो ॥ २५२ ॥

जो प्रदेशाप्र द्वितीय समयमें निषिक्त होता है वह कितना है !॥ २५१॥ वह अभव्योंसे अणंतगुणा और सिद्धोंके अनन्तवें भाग प्रमाण है ॥ २५२॥

जं तदियसमए पदेसमां णिसित्तं तं केवडिया ? ॥ २५३ ॥ अभवसिद्धिएहि अणंतगुणो सिद्धामणंतभागो ॥ २५४ ॥

जो प्रदेशाग्र तृतीय समयमें निषिक्त होता है वह कितना है !॥ २५३॥ वह अभव्योंसे अनन्तगुणा और सिद्धोंके अनन्तर्वे भाग प्रमाण है ॥ २५४॥

एवं जाव उक्कस्सेण तिण्णिपलिदोवमाणि तेत्तीस सागरोवमाणि अंतोमुहुत्तं ॥

इस प्रकार चार समय और पांच समय आदिके क्रमसे उत्कर्षतः उक्त तीन शरीरोंकी स्थितिके अनुसार क्रमशः तीन पश्योपम, तेतीस सागर और अन्तर्मुहूर्त काल तक निषिक्त उस प्रदेशाप्रके प्रमाणको जानना चाहिये॥ २५५॥

तेजा कम्मइयसरीरिणा तेजा-कम्मइयसरीरत्ताए जं पढमसमए पदेसमां णिसित्तं तं केवडिया १ ॥ २५६ ॥ अभवसिद्धिएहि अणंतगुणी सिद्धाणमणंतभागी ॥ २५७ ॥

तैजसशरीरवाले और कार्मणशरीरवाले जीवके द्वारा तैजसशरीर और कार्मणशरीररूपसे जो प्रदेशाग्र प्रथम समयसे निषिक्त होता है वह कितना है ! ॥ २५६ ॥ वह अभव्योंसे अनन्तगुणा और सिद्धोंके अनन्तवें भाग प्रमाण है ॥ २५७ ॥

# जं विदियसमए परेसमां णिसित्तं तं केवडिया ? ॥ २५८ ॥ अभवसिद्धिएहि अणंतगुणो सिद्धाणमणंतभागो ॥ २५९ ॥

जो प्रदेशाम्र द्वितीय समयमें निषिक्त होता है वह कितना है ! ॥ २५८ ॥ अभव्योंसे अनन्तगुणा और सिद्धोंके अनन्तवें भाग प्रमाण है ॥ २५९ ॥

जं तदियसमए परेसमां णिसित्तं तं केवडिया ? ॥ २६० ॥ अभवसिद्धिएहि अणंतगुणो सिद्धाणमणंतभागो ॥ २६१ ॥

जो प्रदेशाप्र तृतीय समयमें निषिक्त होता है वह कितना है ?॥ २६०॥ वह अभन्योंसे अनन्तगुणा और सिद्धोंके अनन्तवें भाग प्रमाण है ॥ २६१॥

# एवं जाव उक्कस्सेण छावडिसागरोवमाणि कम्महिदी ॥ २६२ ॥

इस प्रकार चार समय और पांच समय आदिके क्रमसे तैजसशरीरके छ्यासठ सागरोपम काल तक तथा कार्मणशरीरके कर्मस्थिति काल तक निषिक्त प्रदेशाम्रके प्रमाणको जानना चाहिये॥

अणंतरोवणिधाए ओरालिय-वेउव्विय-आहारसरीरिणा तेणेव पढमसमय-आहारएण पढमसमय तब्भवत्थेण ओरालिय-वेउव्विय-आहारसरीरत्ताए जं पढमसमए पदेसमां णिसित्तं तं बहुअं ॥ २६३ ॥

अनन्तरोपनिधाकी अपेक्षा जो औदारिक शरीरवाला, वैक्रियिकशरीरवाला और आहारक-शरीरवाला जीव है उसी प्रथम समयवर्ती आहारक और प्रथम समयवर्ती तद्भवस्थ जीवके द्वारा औदारिकशरीर, वैक्रियिकशरीर और आहारकशरीररूपसे जो प्रदेशाप्र प्रथम समयमें निषिक्त हुआ है वह बहुत है ॥ २६३ ॥

जं विदियसमए पदेसग्गं णिसित्तं तं विसेसहीणं ॥ २६४ ॥

जो दितीय समयमें प्रदेशाम्र निषिक्त हुआ है वह विशेष हीन है ॥ २६४ ॥

जं तदियसमए पदेसमां णिसित्तं तं विसेसहीणं ॥ २६५ ॥

जो तृतीय समयमें प्रदेशाम्र निषिक्त हुआ है वह विशेष हीन है ॥ २६५ ॥

जं चउत्थसमए पदेसम्गं णिसित्तं तं विसेसहीणं ॥ २६६ ॥

जो चतुर्य समयमें प्रदेशाग्र निषिक्त हुआ है वह विशेष हीन है ॥ २६६॥

एवं विसेसहीणं विसेसहीणं जात्र उनकस्सेण तिण्णि पलिदोत्रमाणि तेत्तीस सागरोत्रमाणि अंतोम्रहुत्तं ॥ २६७॥

इस प्रकार उत्कृष्ट रूपसे क्रमशः तीन पत्य, तेतीस सागर और अन्तर्मुहूर्त तक वह विशेष हीन विशेष हीन होता गया है ॥ २६७ ॥ तेजाकम्मइयसरीरिणा तेजाकम्मइयसरीरत्ताए जं पढमसमए पदेसग्गं णिसित्तं तं बहुअं ॥ २६८ ॥ जं विदियसमए पदेसग्गं णिसित्तं तं विसेसहीणं ॥ २६९ ॥ जं तदिय-समए पदेसग्गं णिसित्तं तं विसेसहीणं जाव उभकस्सेण छावडिसागरीवमाणि कम्मिट्टदी ॥ २७१ ॥

तैजसरारीर और कार्मणशारीरवाले जीवके द्वारा तैजसरारीर और कार्मणशारीररूपसे जो प्रदेशाप्र प्रथम समयमें निषिक्त हुआ है वह बहुत है ॥ २६८॥ जो प्रदेशाप्र द्वितीय समयमें निषिक्त हुआ है वह विशेष हीन है ॥२६९॥ जो प्रदेशाप्र तृतीय समयमें निषिक्त हुआ है वह विशेष हीन है ॥ २७०॥ इस प्रकार वह क्रमसे छ्यासठ सागर और कर्मस्थितिके अन्त तक विशेष हीन विशेष हीन होता गया है ॥ २७१॥

परंपरोत्रणिधाए ओरालिय-वेउन्त्रियसरीरिणा तेणेत्र पढमसमय-आहारएण पढम-समयतब्भवत्थेण ओरालिय-वेउन्त्रियसरीरत्ताए जं पढमसमयपदेसमां तदो अंतोम्रहुत्तं गंतूण दुगुणहीणं ॥ २७२ ॥

परम्परोपनिधाकी अपेक्षा जो औदारिकशरीरवाला और वैक्रियिकशरीरवाला जीव है उसी प्रथम समयवर्ती आहारक और प्रथम समयवर्ती तद्भवस्थ जीवके द्वारा औदारिकशरीर और वैक्रियिक-शरीररूपसे जो प्रथम समयमें प्रदेशांग्र निक्षित हुआ है उससे अन्तर्मृहर्त जाकर वह दुगुणा हीन हो जाता है। २७२।

एवं दुगुणहीणं दुगुणहीणं जाव उक्कस्सेण तिण्णिं पलिदोवमाणि तेत्तीसं सागरोवमाणि ॥ २७३ ॥

इस ऋमसे वह उत्कृष्ट रूपसे तीन पत्य और तेतीस सागरोपम तक दुगुणा हीन होता गया है ॥ २७३ ॥

एगपदेस गुणहाणिद्वाणंतरमंतोम्रहुत्तं, णाणापदेसगुणहाणिद्वाणंतराणि पिट्टोव-मस्स असंखेज्जदिभागो ॥ २७४॥

एकप्रदेश गुणहानिस्थानान्तर अन्तर्मुहूर्त प्रमाण है तथा नानाप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर पल्यके असंख्यातवें भाग प्रमाण हैं ॥ २७४ ॥

एयपदेसगुणहाणिहाणंतरं थोत्रं ॥ २७५ ॥ णाणापदेसगुणहाणिहाणंतराणि असंस्वेज्जगुणाणि ॥ २७६ ॥

एकप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर स्तोक है ॥ २७५ ॥ उससे नानाप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर असंख्यातगुणे हैं ॥ २७६ ॥

आहारसरीरिणा तेणेव पढमसमयआहारएण पढमसमयतब्भवत्थेण आहारसरीरत्ताए जं पढमसमए पदेसमां तदो अंतोग्रहुत्तं गंतूण दुगुणहीणं ॥ २७७ ॥ एवं दुगुणहीणं दुगुण-हीणं जानुक्कस्सेण अंतोग्रहुत्तं ॥ २७८ ॥

छ. ९५

जो आहारकशरीरवाला जीव है उसी प्रथम समयवर्ती आहारक और प्रथम समयवर्ती तद्भवस्थ जीवके द्वारा आहारकशरीररूपसे जो प्रथम समयमें प्रदेशाम्न निक्षिप्त होता है उससे अन्तर्मुहूर्त जाकर वह दुगुणा हीन होता है ॥२७७॥ इस प्रकारसे वह अन्तर्मुहूर्त प्राप्त होने तक दुगुणा हीन दुगुणा हीन होता गया है ॥२७८॥

एयपदेसगुणहाणिद्वाणंतरमंतोम्रहुत्तं, णाणापदेसगुणहाणिद्वाणंतराणि संखेज्जा समया ॥ २७९ ॥

एकप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर अन्तर्भुहूर्त प्रमाण है और नानाप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर संख्यात समय प्रमाण हैं ॥ २७९॥

णाणापदेसगुणहाणिद्वाणंतराणि थोत्राणि ॥ २८० ॥ एयपदेसगुणहाणिद्वाणंतरम-संखेज्जगुणं ॥ २८१ ॥

नानाप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर स्तोक हैं ॥ २८० ॥ उनसे एकप्रदेश गुणहानिस्थानान्तर असंख्यातगुणा है ॥ २८१ ॥

तेजा-कम्मइयसरीरिणा तेजा-कम्मइयसरीरत्ताए जं पढमसमए पदेसग्गं तदो पिरदोवमस्स असंखेज्जदिभागं गंतूण दुगुणहीणं, पिरुदोवमस्स असंखेज्जदिभागं गंतूण दुगुणहीणं॥ २८२॥

तैजसशरीरवाले जीवके द्वारा तैजसशरीररूपसे प्रथम समयमें जो प्रदेशाप्र निक्षिप्त होता है उससे पल्योपमके असंख्यातवें भाग प्रमाण स्थान जाकर वह दुगुणा हीन होता है। इसी प्रकार कार्मणशरीरवाले जीवके द्वारा कार्मणशरीररूपसे जो प्रदेशाप्र प्रथम समयमें निक्षिप्त होता है वह भी पत्योपमके असंख्यातवें भाग स्थान जाकर दुगुणा हीन होता है।। २८२।।

एवं दुगुणहीणं दुगुणहीणं जाव उक्कस्सेण छावद्विसागरीवमाणि कम्मद्विदी ॥

इस प्रकार उत्कृष्ट रूपसे वह तैजसशरीरका झ्यासठ सागर और कार्मणशरीरका कर्मस्थितिके अन्त तक दुगुणा हीन दुगुणा हीन होता हुआ गया है ॥ २८३॥

एयपदेसगुणहाणिड्डाणंतरमसंखेज्जाणि पलिदोवमवम्ममूलाणि णाणापदेसगुणहाणि-ड्डाणंतराणि पलिदोवमवरगमूलस्स असंखेज्जदिभागो ॥ २८४ ॥

एकप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर पल्योपमके असंख्यात प्रथम वर्गमूल प्रमाण हैं और नाना-प्रदेशगुणहानिस्थानान्तर पल्योपमके प्रथम वर्गमूलके असंख्यातवें भाग प्रमाण है ॥ २८४ ॥

णाणापदेसगुणहाणिद्वाणंतराणि थोवाणि ॥ २८५ ॥ एयपदेसगुणहाणिद्वाणंतरं असंखेज्जगुणं ॥ २८६ ॥

नानाप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर स्तोक हैं ॥ २८५ ॥ उनसे एकप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर असंख्यातगुणा है ॥ २८६ ॥

पदेसविरए त्ति तत्थ इमो पदेसविरअस्स सोलसविदओ दंडओ कायच्वो भविद ॥ अब प्रदेशविरच (कर्मस्थिति अथवा कर्मप्रदेश) अधिकार प्राप्त है। उसमें प्रदेशविरचका यह सोलहपदवाला दण्डक किया जाता है ॥ २८७॥

सव्वत्थोवा एइंदियस्स जहण्णिया पज्जत्तणिव्यत्ती ॥ २८८ ॥ णिव्वत्तिद्वाणाणि संखेजजगुणाणि ॥ २८९ ॥ जीवणियद्वाणाणि विसेसाहियाणि ॥ २९० ॥ उक्कस्सिया णिव्वत्ती विसेसाहिया ॥ २९१ ॥

सूक्ष्म एकेन्द्रिय पर्याप्त जीवकी पर्याप्तिनिर्वृत्ति (जधन्य आयुबन्ध) सबसे स्तोक है ॥ २८८ ॥ जधन्य आयुबन्धरूप उस प्रथम निर्वृत्तिस्थानके आगे समयोत्तर क्रमसे वृद्धिके होनेपर प्राप्त होनेवाले द्वितीय, तृतीय आदि सब निर्वृत्तिस्थान संख्यातगुणे हैं ॥ २८९ ॥ उनसे जीवनीय-स्थान विशेष अधिक हैं ॥ २९९ ॥ उनसे उत्कृष्ट निर्वृत्ति विशेष अधिक हैं ॥ २९१ ॥

सञ्बत्थोवा समुच्छिमस्स जहण्णिया पज्जत्तिणिञ्जती ॥ २९२ ॥ णिव्वतिद्वाणाणि संखेज्जगुणाणि ॥ २९३ ॥ जीवणियद्वाणाणि विसेसाहियाणि ॥ २९४ ॥ उक्कस्सियाणिव्वत्ति विसेसाहिया ॥ २९५ ॥

सम्मूर्च्छन जीवकी जघन्य पर्याप्तनिर्वृत्ति सबसे स्तोक है। २९२॥ उनसे निर्वृत्ति-स्थान संख्यातगुणे हैं॥ २९३॥ उनसे जीवनीयस्थान विशेष अधिक हैं॥ २९४॥ उनसे उत्कृष्ट निर्वृत्ति विशेष अधिक है॥ २९५॥

सव्वत्थोवा गब्भोवकंतियस्स जहण्णिया पज्जत्तणिव्वत्ती ॥ २९६ ॥ णिव्वत्ति-हुाणाणि असंखेज्जगुणाणि ॥ २९७ ॥ जीवणियहुाणाणि विसेसाहियाणि ॥ २९८ ॥ उपक-स्सिया णिव्वत्ती विसेसाहिया ॥ २९९ ॥

गर्भोपकान्तिक जीवकी जघन्य पर्याप्त निर्वृत्ति सबसे स्तोक है ॥ २९६ ॥ उनसे निर्वृत्तिस्थान असंख्यातगुणे हैं ॥ २९७ ॥ उनसे जीवनीयस्थान विशेष अधिक हैं ॥ २९८ ॥ उनसे उत्कष्ट निर्वृत्ति विशेष अधिक हैं ॥ २९८ ॥

सन्वत्थोवा उववादिमस्स जहण्णिया पज्जत्तिणिन्वत्ती ॥ ३०० ॥ णिन्वत्ति-द्वाणाणि जीवणियद्वाणाणि च दो वि तुल्लाणि असंखेज्जगुणाणि ॥ ३०१ ॥ उक्किस्सिया णिन्वत्ति विसेसाहिया ॥ ३०२ ॥

औपपादिक जन्मवालेकी जघन्य पर्याप्त निर्वृत्ति सबसे स्तोक है। ३००॥ उससे निर्वृत्तिस्थान और जीवनीयस्थान दोनों ही तुल्य होकर असंख्यातगुणे हैं॥ ३०१॥ उनसे उत्कृष्ट निर्वृत्ति विशेष अधिक है॥ ३०२॥

> एत्थ अप्पाबहुअं ॥ ३०३ ॥ अब यहां अल्पबहुत्त्वकी प्ररूपणा की जाती है ॥ ३०३ ॥

सञ्बत्थोवं खुद्दाभवग्गहणं ॥ ३०४ ॥ क्षुष्टकभवप्रहण सबसे स्तोक है ॥ ३०४ ॥ एइंदियस्स जहण्णिया पञ्जत्तणिव्यत्ती संखेज्जगुणा ॥ ३०५ ॥ उससे एकेन्द्रिय जीवकी जघन्य पर्याप्त निर्वृत्ति संख्यातगुणी हैं ॥ ३०५ ॥ सम्रुच्छिमस्स जहण्णिया पञ्जत्तणिव्यत्ती संखेज्जगुणा ॥ ३०६ ॥ उससे सम्मूच्छन जीवकी जघन्य पर्याप्त निर्वृत्ति संख्यातगुणी है ॥ ३०६ ॥ गव्मोवकंतियस्स जहण्णिया पञ्जत्तिणव्यत्ती संखेज्जगुणा ॥ ३०७ ॥ उससे गर्भोपक्रान्तिक जीवकी जघन्य पर्याप्त निर्वृत्ति संख्यातगुणी है ॥ ३०७ ॥ उववादिमस्स जहण्णिया पन्जत्तिणिव्यत्ती संखेन्जगुणा ॥ ३०८ ॥ उससे औपपादिक जीवकी जघन्य पर्याप्त निर्दृत्ति संख्यातगुणी है ॥ ३०८ ॥ एइंदियस्स णिव्यत्तिद्वाणाणि संखेज्जगुणाणि ॥ ३०९ ॥ उससे एकेन्द्रिय जीवके निर्वृत्तिस्थान संख्यातगुणे हैं ॥ ३०९ ॥ जीवणियद्राणाणि विसेसाहियाणि ॥ ३१० ॥ उनसे जीवनीयस्थान विशेष अधिक हैं ॥ ३१० ॥ उक्कस्सिया णिव्वत्ती विसेसाहिया ॥ ३११ ॥ उनसे उत्कृष्ट निर्वृत्ति विशेष अधिक है ॥ ३११ ॥ समुच्छिमस्स णिव्यत्तिद्वाणाणि संखेजजगुणाणि ॥ ३१२ ॥ उससे सम्मूर्छन जीत्रके निर्वृत्तिस्थान संख्यातगुणे हैं ॥ ३१२ ॥ जीवणियद्वाणाणि विसेसाहियाणि ॥ ३१३ ॥ उनसे जीवनीयस्थान विशेष अधिक हैं ॥ ३१३ ॥ उक्कस्सिया णिव्यत्ती विसेसाहिया ॥ ३१४ ॥ उनसे उत्कृष्ट निर्वृत्ति विशेष अधिक है ॥ ३१४ ॥ गब्भोवकंतियस्स णिव्वत्तिद्वाणाणि असंखेज्जगुणाणि ॥ ३१५ ॥ उससे गर्भोपकान्तिकके निर्वृत्तिस्थान असंख्यातगुणे हैं ॥ ३१५ ॥ जीवणियद्वाणाणि विसेसाहियाणि ॥ ३१६ ॥ उनसे जीवनीयस्थान विशेष अधिक हैं ॥ ३१६॥ उक्किस्सिया णिव्वत्ती विसेसाहिया ॥ ३१७ ॥ उनसे उत्कृष्ट निर्वृत्ति विशेष अधिक है ॥ ३१७ ॥

उनवादिमस्स णिव्वत्तिद्वाणाणि जीवणीयद्वाणाणि च दो वि तुछाणि संखेज्ज-गुणाणि ॥ ३१८ ॥

उससे औपपादिक जीवके निर्वृत्तिस्थान और जीवनीयस्थान दोनों ही तुल्य होकर संख्यातगुणे हैं॥ ३१८॥

उक्कस्सिया णिव्यत्ती विसेसाहिया ॥ ३१९ ॥

उनसे उत्कृष्ट निर्वृत्ति विशेष अधिक है ॥ ३१९ ॥

तस्सेव पदेसविरइयस्स इमाणि छ अणियोगदाराणि— जहण्णिया अगद्विदी अगाद्विदिविसेसो अगाद्विदिद्वाणाणि उक्कस्सिया अगाद्विदी भागाभागाणुगमो अप्पाबहुए ति॥

उसी प्रदेशविरचितके ये छह अनुयोगद्वार हैं— जघन्य अग्रस्थिति, अग्रस्थितिविशेष, अग्रस्थितिस्थान, उत्कृष्ट अग्रस्थिति, भागाभागानुगम और अल्पबद्धत्त्व ॥ ३२० ॥

सन्वत्थोवा ओरालियसरीरस्स जहण्णिया अम्मद्विदी ॥ ३२१ ॥ अम्मद्विदि-विसेसो असंखेज्जगुणो ॥ ३२२ ॥ अम्मद्विदिद्वाणाणि रूवाहियाणि विसेसाहियाणि ॥३२३॥ उक्कस्सिया अम्मद्विदी विसेसाहिया ॥ ३२४ ॥

औदारिकशरीरकी जधन्य अम्रस्थिति सबसे स्तोक है ॥ ३२१ ॥ उससे अम्रस्थितिविशेष असंख्यातगुणा है ॥ ३२२ ॥ उससे अम्रस्थितिस्थान रूपाधिक विशेष अधिक हैं ॥ ३२३ ॥ उनसे उत्कृष्ट अम्रस्थिति विशेष अधिक है ॥ ३२४ ॥

#### एवं तिष्णं सरीराणं ॥ ३२५ ॥

जिस प्रकार औदारिकशरीरके विषयमें पूर्वोक्त चार अनियोगद्वारोंकी प्ररूपणा की गई है उसी प्रकार वैक्रियिक, तैजस और कार्मण इन तीन शरीरोंके विषयमें भी उक्त अनियोगद्वारोंकी प्ररूपणा जानना चाहिये॥ ३२५॥

सन्त्रत्थोवा आहारसरीरस्स जहण्णिया अम्मद्विदी ॥ ३२६ ॥ अम्मद्विदिविसेसो संखेज्जगुणो ॥ ३२७ ॥ अम्मद्विदिद्वाणाणि रूवाहियाणि ॥ ३२८ ॥ उक्कस्सिया अम्म-द्विदी विसेसाहिया ॥ ३२९ ॥

आहारकशरीरकी जधन्य अम्रस्थिति सबसे स्तोक है ॥ ३२६ ॥ उससे अम्रस्थितिविशेष संद्ध्यातगुणा है ॥ ३२७ ॥ उससे अम्रस्थितिस्थान रूपाधिक हैं ॥ ३२८ ॥ उनसे उत्कृष्ट अम्रस्थिति विशेष अधिक है ॥ ३२९ ॥

भागाभागाणुगमेल तत्य इमाणि तिष्णि अणियोगद्दाराणि- जहण्णपदे उक्कस्सपदे अजहण्ण-अणुक्कस्सपदे ॥ ३३० ॥

भागाभागानुगमकी अपेक्षा वहां ये तीन अनुयोगद्वार हैं— जधन्यपद विषयक, उत्कृष्ट पदविषयक और अजधन्य-अनुत्कृष्टपद विषयक ॥ ३३०॥

# जहण्णपदेण ओरालियसरीरस्स जहण्णियाए द्विदीए पदेसमां सन्वपदेसगस्स केवडियो भागो १ ॥ ३३१ ॥ असंखेज्जदिभागो ॥ ३३२ ॥

जघन्यपदकी अपेक्षा औदारिकशरीरकी जघन्य स्थिति सम्बन्धी प्रदेशाग्र सब प्रदेशाग्रके कितनेवें भाग प्रमाण है ! ॥ ३३१ ॥ वह उसके असंख्यातवें भाग प्रमाण है ॥ ३३२ ॥

एवं चदुण्णं सरीराणं ॥ ३३३ ॥

इसी प्रकार रोष चार रारीरोंके भागाभागको भी जानना चाहिए॥ ३३३॥

उक्कस्सपदेण ओरालियसरीरस्स उक्कस्सियाए हिदीए पदेसग्गं सञ्चपदेसगास्स कविडओ भागो १ ॥ ३३४ ॥ असंखेज्जदिभागो ॥ ३३५ ॥

उत्कृष्ट पदकी अपेक्षा औदारिकशरीरकी उत्कृष्ट स्थितिका प्रदेशाम सब प्रदेशामके कितनेथें भाग प्रमाण है ! !! ३३४ !। वह उसके असंख्यातवें भाग प्रमाण है !। ३३५ !।

एवं चदुण्णं सरीराणं ॥ ३३६ ॥

इसी प्रकार रोष चार रारीरोंके भी भागाभागकी प्ररूपणा जानना चाहिए ॥ ३३६ ॥

अजहण्ण-अणुक्कस्सपदेण ओरालियसरीरस्स अजहण्ण-अणुक्कस्सियाए द्विदीए पदेसम्मं सन्बद्धिदिपदेसम्मस्स केवडिओ भागो ? ॥ ३३७ ॥ असंखेजजाभागा ॥ ३३८ ॥

अजघन्य-अनुत्कृष्टपदकी अपेक्षा औदारिकशरीरकी अजघन्य-अनुत्कृष्टस्थितिका प्रदेशाप्र सब स्थितियोंके प्रदेशाप्रके कितनेवें भाग प्रमाण है 🐉 ३३७॥ वह उसके असंख्यात बहुभाग प्रमाण है ॥ ३३८ ॥

एवं चदुण्णं सरीराणं ॥ ३३९ ॥

इसी प्रकार रोष चार रारीरोंके अजधन्य-अनुत्कृष्ट स्थितिके प्रदेशाग्र सम्बन्धी भागाभाग जानना चाहिए ॥ ३३९ ॥

अप्पाबहुए ति तत्थ इमाणि तिण्णि अणियोगदाराणि- जहण्णपदे उक्कस्सपदे जहण्याक्कस्सपदे ॥ ३४० ॥

अल्पबहुत्व अधिकारमें ये तीन अनुयोगद्वार हैं - जधन्य पदिविषयक, उत्कृष्ट पदिविषयक और जधन्य-उत्कृष्ट पदविषयक ॥ ३४० ॥

> जहण्णपदेण सव्वत्थोवा औरालियसरीरस्स चरिमाए द्विदीए पदेसमां ॥ ३४१ ॥ जघन्यपदकी अपेक्षा औदारिकशरीरकी अन्तिम स्थितिका प्रदेशाग्र सबसे स्तोक है ॥ पढमाए द्विदीए पदेसग्गमसंखेज्जगुणं ॥ ३४२ ॥ उससे प्रथम स्थितिमें निषिक्त प्रदेशात्र असंख्यातगुणा है ॥ ३४२ ॥

अपढम-अचरिमासु द्विदीसु पदेसग्गमसंखेज्जगुणं ॥ ३४३ ॥

उससे अप्रथम-अचरम स्थितियों में प्रदेशाग्र असंख्यातगुणा है ॥ ३४३ ॥ अपढमासु द्विदीसु पदेसग्मं विसेसाहियं ॥ ३४४ ॥ उससे अप्रथम स्थितियों में प्रदेशाग्र विशेष अधिक है ॥ ३४४ ॥ अचित्मासु द्विदीसु पदेसग्मं विसेसाहियं ॥ ३४५ ॥ उससे अचरम स्थितियों में प्रदेशाग्र विशेष अधिक है ॥ ३४५ ॥ सच्वासु द्विदीसु पदेसग्मं विसेसाहियं ॥ ३४६ ॥ ३४५ ॥ उससे सब स्थितियों में प्रदेशाग्र विशेष अधिक है ॥ ३४६ ॥ उससे सब स्थितियों में प्रदेशाग्र विशेष अधिक है ॥ ३४६ ॥ एवं तिण्णं सरीराणं ॥ ३४७ ॥

इसी प्रकार वैक्रियिक, तैजस और कार्मण इन तीन शरीरोंके प्रदेशाप्रका जघन्यपदकी अपेक्षा अल्पबहुत्त्व कहना चाहिये ॥ ३४७॥

जहण्णपदेण सच्चतथोवं आहारसरीरस्स चरिमाए द्विदीए पदेसगां ॥ ३४८ ॥ जघन्य पदकी अपेक्षा आहारकशरीरकी अन्तिम स्थितिमें प्रदेशाग्र सबसे स्तोक है ॥ पढमाए द्विदीए पदेसगां संखेजजगुणं ॥ ३४९ ॥ उससे प्रथम स्थितिमें प्रदेशाग्र असंख्यातगुणा हैं ॥ ३४९ ॥ अपढम-अचरिमासु द्विदीसु पदेसगामसंखेजजगुणं ॥ ३५० ॥ उससे अप्रथम-अचरम स्थितियोंमें प्रदेशाग्र असंख्यातगुणा है ॥ ३५० ॥ अपढमासु द्विदीसु पदेसगां विसेसाहियं ॥ ३५१ ॥ उससे अप्रथम स्थितियोंमें प्रदेशाग्र विशेष अधिक है ॥ ३५१ ॥ उससे अचरम स्थितियोंमें प्रदेशाग्र विशेष अधिक है ॥ ३५१ ॥ उससे अचरम स्थितियोंमें प्रदेशाग्र विशेष अधिक है ॥ ३५२ ॥ सच्चासु द्विदीसु पदेसगां विसेसाहियं ॥ ३५३ ॥ उससे सब स्थितियोंमें प्रदेशाग्र विशेष अधिक है ॥ ३५२ ॥ उससे सब स्थितियोंमें प्रदेशाग्र विशेष अधिक है ॥ ३५३ ॥ उसके सब स्थितयोंमें प्रदेशाग्र विशेष अधिक है ॥ ३५३ ॥ उककस्सपदेण सञ्चतथोवं औरािठयसरीरस्स चरिमे गुणहािणद्वाणंतरे पदेसगां ॥ उक्कष्ट पदकी अपेक्षा औदारिकशरीरके अन्तिम गुणहािन स्थानान्तरोंमें प्रदेशाग्र सबसे स्तोक है ॥ ३५४ ॥

अपटम-अचरिमेसु गुणहाणिहाणंतरेसु पदेसम्ममसंखेज्जगुणं ॥ ३५५ ॥ उससे अप्रथम-अचरम गुणहानिस्थानान्तरोंमें प्रदेशाप्र असंख्यातगुणा है ॥ ३५५ ॥ अपटमेसु गुणहाणिहाणंतरेसु पदेसम्मं विसेसाहियं ॥ ३५६ ॥

उससे अप्रथम गुणहानिस्थानान्तरोंमें प्रदेशाग्र विशेष अधिक है ॥ ३५६ ॥ पढमेसु गुणहाणिद्वाणंतरेसु पदेसग्गं विसेसाहियं ॥ ३५७ ॥ उससे प्रथम गुणहानिस्थानान्तरोंमें प्रदेशाग्र विशेष अधिक है ॥ ३५७ ॥ अचिरमेसु गुणहाणिद्वाणंतरेसु पदेसग्गं विसेसाहियं ॥ ३५८ ॥ उससे अचरम गुणहानिस्थानान्तरोंमें प्रदेशाग्र विशेष अधिक है ॥ ३५८ ॥ सव्येसु गुणहाणिद्वाणंतरेसु पदेसग्गं विसेसाहियं ॥ ३५९ ॥ उससे सब गुणहानिस्थानान्तरोंमें प्रदेशाग्र विशेष अधिक हैं ॥ ३५९ ॥ उससे सब गुणहानिस्थानान्तरोंमें प्रदेशाग्र विशेष अधिक हैं ॥ ३५९ ॥ एवं तिण्णं सरीराणं ॥ ३६० ॥

जिस प्रकार औदारिकशरीरके उत्कृष्ट पदिवषयक अन्यबहुत्वकी प्ररूपणा की गई है उसी प्रकार बैकियिक, तैजस और कार्मण इन तीन शरीरोंकी भी प्रकृत प्ररूपणा जानना चाहिये॥

सन्वत्थोवं आहारसरीरस्स चरिमगुणहाणिष्ठाणंतरेसु पदेसग्गं ॥ ३६१ ॥ आहारकशरीरके अन्तिम गुणहानिस्थानान्तरोंमें प्रदेशाप्र सबसे स्तोक है ॥ ३६१ ॥ अपढम-अचरिमेसु गुणहाणिष्ठाणंतरेसु पदेसग्गं संखेज्जगुणं ॥ ३६२ ॥ उससे अप्रथम-अचरम गुणहानिस्थानान्तरोंमें प्रदेशाप्र विशेष अधिक है ॥ ३६२ ॥ अपढमेसु गुणहाणिष्ठाणंतरेसु पदेसगां विसेसाहियं ॥ ३६३ ॥ उससे अप्रथम गुणहानिस्थानान्तरोंमें प्रदेशाप्र विशेष अधिक है ॥ ३६३ ॥ पढमे गुणहाणिहाणंतरे पदेसगां विसेसाहियं ॥ ३६४ ॥ उससे प्रथम गुणहानिस्थानान्तरोंमें प्रदेशाप्र विशेष अधिक है ॥ ३६४ ॥ उससे प्रथम गुणहानिस्थानान्तरोंमें प्रदेशाप्र विशेष अधिक है ॥ ३६४ ॥ अचरिमेसु गुणहाणिहाणंतरेसु पदेसगां विसेसाहियं ॥ ३६५ ॥ उससे अचरम गुणहानिस्थानान्तरोंमें प्रदेशाप्र विशेष अधिक है ॥ ३६५ ॥ सन्वसु गुणहाणिहाणंतरेसु पदेसगां विसेसाहियं ॥ ३६६ ॥ उससे सब गुणहानिस्थानान्तरोंमें प्रदेशाप्र विशेष अधिक है ॥ ३६६ ॥ जहण्णुक्कस्सपदेण सन्वत्थोवं ओरालियसरीरस्स चिरमाए द्विदीए पदेसगां ॥ जहन्य-उन्कृष्ट पदकी अपेक्षा औदारिकशरीरकी अन्तिम स्थितिमें प्रदेशाप्र सबसे स्तोक है ॥ ३६० ॥

चिरिमे गुणहाणिद्वाणंतरे पदेसम्गमसंखेज्जगुणं ॥ ३६८ ॥ उससे अन्तिम गुणहानिस्थानान्तरोंमें प्रदेशात्र असंख्यातगुणा है ॥ ३६८ ॥ पढमाए द्विदीए पदेसम्गमसंखेज्जगुणं ॥ ३६९ ॥ उससे प्रथम स्थितिमें प्रदेशात्र असंख्यातगुणा है ॥ ३६९ ॥

अपहम-अचरिमेस् गुणहाणिद्राणंतरेस् पदेसम्गमसंखेज्जगुणं ॥ ३७० ॥ उससे अप्रथम-अचरमगुणहानिस्थानान्तरोंमें प्रदेशाप्र असंख्यातगुणा है ॥ ३७० ॥ अपढमेस गुणहाणिद्राणंतरेस पदेसम्मं विसेसाहियं ॥ ३७१ ॥ उससे अप्रथम गुणहानिस्थानान्तरोंमें प्रदेशाप्र विशेष अधिक है ॥ ३७१ ॥ पढमे गुणहाणिद्वाणंतरे पदेसमां विसेसाहियं ॥ ३७२ ॥ उससे प्रथम गुणहानिस्थानान्तरोंमें प्रदेशाप्र विशेष अधिक है ॥ ३७२ ॥ अपढम-अचरिमास द्विदीस पदेसमां विसेसाहियं ॥ ३७३ ॥ उससे अप्रथम-अचरम स्थितियोंमें प्रदेशाप्र विशेष अधिक है ॥ ३७३ ॥ अपदमाए द्विदीए पदेसमां विसेसाहियं ॥ ३७४ ॥ उससे अप्रथम स्थितिमें प्रदेशाप्र विशेष अधिक है ॥ ३७४ ॥ अचरिमेस गुणहाणिद्वाणंतरेस पदेसम्गं विसेसाहियं ॥ ३७५ ॥ उससे अचरम गुणहानिस्थानान्तरोंमें प्रदेशाग्र विशेष अधिक है ॥ ३७५ ॥ अचरिमाए द्विदीए पदेसम्मं विसेसाहियं ॥ ३७६ ॥ उससे अचरम स्थितिमें प्रदेशाप्र विशेष अधिक है ॥ ३७६ ॥ सच्चास द्विदीस सच्चेस गुणहाणिद्वाणंतरेस पदेसम्मं विसेसाहियं ॥ ३७७ ॥ उससे सब स्थितियों और सब गुणहानिस्थानान्तरोंमें प्रदेशाप्र विशेष अधिक है ॥३७७॥ एवं तिष्णं सरीराणं ॥ ३७८ ॥

जिस प्रकार औदारिकशरीरके जघन्य-उन्कृष्ट पदिवषयक अल्पबहुत्वकी प्ररूपणा की गई है उसी प्रकार वैकियिक, तैजस और कार्मण इन तीन शरीरोंके भी उक्त अल्पबहुत्वकी प्ररूपणा जानना चाहिए॥ ३७८॥

जहण्णुक्कस्सपदेण सन्वत्थोत्रं आहारसरीरस्स चिरमाए द्विदीए पदेसग्मं ॥३७९॥ जवन्य-उत्कृष्ट पदकी अपेक्षा आहारकशरीरकी अन्तिम स्थितिमें प्रदेशाप्र सबसे स्तोक है ॥ पढमाए द्विदीए पदेसग्मं संखेजजगुणं ॥ ३८० ॥ उससे प्रथम स्थितिमें प्रदेशाप्र संख्यातगुणा है ॥ ३८० ॥ चिरमे गुणहाणिद्वाणंतरे पदेसग्ममसंखेजजगुणं ॥ ३८१ ॥ उससे अन्तिम गुणहानिस्थानान्तरोंमें प्रदेशाप्र संख्यातगुणा है ॥ ३८१ ॥ अपढम-अचरिमेसु गुणहाणिद्वाणंतरेसु पदेसग्मं संखेजजगुणं ॥ ३८२ ॥ उससे अप्रथम-अचरम गुणहानिस्थानान्तरोंमें प्रदेशाप्र संख्यातगुणा है ॥ ३८२ ॥ उससे अप्रथम-अचरम गुणहानिस्थानान्तरोंमें प्रदेशाप्र संख्यातगुणा है ॥ ३८२ ॥

अपटमेस गुणहाणिद्वाणंतरेस पदेसग्गं विसेसाहियं ॥ ३८३ ॥ उससे अप्रथम गुणहानिस्थानान्तरोंमें प्रदेशाप्र विशेष अधिक है ॥ ३८३ ॥ पढमे गुणहाणिङ्राणंतरे पदेसरगं विसेसाहियं ॥ ३८४ ॥ उससे प्रथम गुणहानिस्थानान्तरमें प्रदेशात्र विशेष अधिक है ॥ ३८४ ॥ अचरिमेसु गुणहाणिद्वाणंतरेसु पदेसग्गं विसेसाहियं ॥ ३८५ ॥ उससे अचरम गुणहानिस्थानान्तरोंमें प्रदेशाप्र विशेष अधिक है ॥ ३८५ ॥ अपटम-अचरिमास द्विदीस पदेसम्गं विसेसाहियं ॥ ३८६ ॥ उससे अप्रथम-अचरम स्थितियोंमें प्रदेशाग्र विशेष अधिक है ॥ ३८६ ॥ अपहमासु द्विदीस पदेसम्गं त्रिसेसाहियं ॥ ३८७ ॥ उससे अप्रथम स्थितियोंमें प्रदेशाम विशेष अधिक है ॥ ३८७ ॥ अचरिमासु द्विदीसु पदेसम्मं विसेसाहियं ॥ ३८८ ॥ उससे अचरम स्थितियोंमें प्रदेशाग्र विशेष अधिक है ॥ ३८८ ॥ सन्त्रासु द्विदीसु सन्त्रेसु गुणहाणिद्वाणंतरेसु पदेसम्गं विसेसाहियं ॥ ३८९ ॥ उससे सब स्थितियों और सब गुणहानिस्थानान्तरोंमें प्रदेशाप्र विशेष अधिक है ॥३८९॥ णिसेयअप्पाबहुए त्ति तत्थ इमाणि तिष्णि अणियोगदाराणि— जहण्णपदे उक्क-स्सपदे जहण्णुक्कस्सपदे ॥ ३९० ॥

निषेक सम्बन्धी अल्पबहुत्वकी प्ररूपणामें ये तीन अनुयोगद्वार हैं – जधन्य पदविषयक, उत्कृष्ट पदविषयक और जधन्य-उत्कृष्ट पदविषयक ॥ ३९०॥

जहण्णपदेण सन्वत्थोवमोरालिय - वेउन्विय - आहारसरीरस्स एयपदेसगुणहाणि-द्राणांतरं ॥ ३९१ ॥

जघन्यपदकी अपेक्षा औदारिकशरीर, वैक्रियिकशरीर और आहारकशरीरका एकप्रदेश गुणहानिस्थानान्तर सबसे स्तोक है ॥ ३९१ ॥

तेयासरीरस्स एयपदेसगुणहाणिट्ठाणंतरमसंखेज्जगुणं ॥ ३९२ ॥
उससे तैजसशरीरका एकप्रदेश गुणहानिस्थानान्तर असंख्यातगुणा है ॥ ३९२ ॥
कम्मइयसरीरस्स एयपदेसगुणहाणिट्ठाणंतरमसंखेज्जगुणं ॥ ३९३ ॥
उससे कार्मणशरीरका एकप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर असंख्यातगुणा है ॥ ३९३ ॥
उक्कस्सपदेण सन्वत्थोवाणि आहारसरीरस्स णाणापदेसगुणहाणिट्ठाणंतराणि ॥
उत्कृष्ट पदकी अपेक्षा आहारशरीरके नानाप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर सबसे स्तोक
हैं ॥ ३९४ ॥

कम्मइयसरीरस्स णाणापदेसगुणहाणिहाणंतराणि असंखेज्जगुणाणि ॥ ३९५ ॥
उनसे कार्मणशरीरके नानाप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर असंख्यातगुणे हैं ॥ ३९५ ॥
तेजासरीरस्स णाणापदेसगुणहाणिहाणंतराणि असंखेज्जगुणाणि ॥ ३९६ ॥
उनसे तैजसशरीरके नानाप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर असंख्यातगुणे हैं ॥ ३९६ ॥
औरालियसरीरस्स णाणापदेसगुणहाणिहाणंतराणि असंखेज्जगुणाणि ॥ ३९७ ॥
उनसे औदारिकशरीरके नानाप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर असंख्यातगुणे हैं ॥ ३९७ ॥
वेउव्वियसरीरस्स णाणापदेसगुणहाणिहाणंतराणि संखेज्जगुणाणि ॥ ३९८ ॥
उनसे त्रैकियिकशरीरके नानाप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर संख्यातगुणे हैं ॥ ३९८ ॥
उनसे त्रैकियिकशरीरके नानाप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर संख्यातगुणे हैं ॥ ३९८ ॥
जहण्णुक्कस्सपदेण सव्वत्थोत्राणि आहारसरीरस्स णाणापदेसगुणहाणिहाणंतराणि ॥
जवन्य-उत्कृष्टकी अपेक्षा आहारशरीरके नानाप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर सबसे स्तोक

ओरालिय-वेउन्विय-आहारसरीरस्स एयपदेसगुणहाणिट्ठाणंतरमसंखेज्जगुणं ॥४००॥ उनसे औदारिकशरीर, वैक्रियिकशरीर और आहारकशरीरका एकप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर असंख्यातगुणा है ॥ ४००॥

कम्मइयसरीरस्स णाणापदेसगुणहाणिट्ठाणंतराणि असंखेज्जगुणाणि ॥ ४०१ ॥ उनसे कार्मणशरिके नानाप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर असंख्यातगुणे हैं ॥ ४०१ ॥ तेयासरीरस्स णाणापदेसगुणहाणिट्ठाणंतराणि असंखेज्जगुणाणि ॥ ४०२ ॥ उनसे तैजसशरिके नानाप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर असंख्यातगुणे हैं ॥ ४०२ ॥ तेयासरीरस्स एयपदेसगुणहाणिट्ठाणंतरमसंखेज्जगुणं ॥ ४०३ ॥ उनसे तैजसशरिका एकप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर असंख्यातगुणा है ॥ ४०३ ॥ उनसे तेजसशरिका एकप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर असंख्यातगुणा है ॥ ४०३ ॥ उससे कार्मणशरिका नानाप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर असंख्यातगुणा है ॥ ४०४ ॥ अरालियसरीरस्स णाणापदेसगुणहाणिट्ठाणंतराणि असंखेज्जगुणाणि ॥ ४०५ ॥ उनसे औदारिकशरिके नानाप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर असंख्यातगुणे हैं ॥ ४०५ ॥ वेउव्ययसरीरस्स णाणापदेसगुणहाणिट्ठाणंतराणि संखेज्जगुणाणि ॥ ४०६ ॥ वेतव्ययसरीरस्स णाणापदेसगुणहाणिट्ठाणंतराणि संखेज्जगुणाणि ॥ ४०६ ॥ उनसे वैक्रियिकशरिके नानाप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर संख्यातगुणे हैं ॥ ४०६ ॥ एत्रं णिसेयपस्त्रवणासमत्ता

## गुणगारे ति तत्थ इमाणि तिण्णि अणियोगदाराणि— जहण्णपदे उक्कस्सपदे जहण्णुक्कस्सपदे ॥ ४०७॥

अन गुणकारका प्रकरण प्राप्त है। उसमें ये तीन अनुयोगद्वार है— जघन्यद्रव्यविषयक गुणकारक अल्पबहुत्व, उत्कृष्ट द्रव्यविषयक गुणकारक अल्पबहुत्व और जघन्य-उत्कृष्ट द्रव्यविषयक गुणकारक अल्पबहुत्व ॥ ४०७ ॥

### जहण्णपदे सव्वत्थोवा ओरालिय-वेउव्विय-आहारसरीरम्स जहण्णओ गुणगारो सेडीए असंखेज्जदिभागो ॥ ४०८ ॥

जघन्यपदिविषयक अल्पबहुत्वकी प्ररूपणामें औदारिकशरीरकी जघन्य प्रदेशाप्र सबसे स्तोक हैं। उससे वैक्रियिक शरीरका जघन्य प्रदेशाप्र असंख्यातगुणा है, जिसका गुणकार जगश्रेणिका असंख्यातवां भाग है। उससे आहारकशरीरका जघन्य प्रदेशाप्र असंख्यातगुणा है और उसका गुणकार जगश्रेणिका असंख्यातवां भाग है॥ ४०८॥

### तेजा-कम्मइयसरीरस्स जहण्णओ गुणगारो अभवसिद्धिएहि अणंतगुणो सिद्धाण-मणंतभागो ॥ ४०९ ॥

तैजसरारीर और कार्मणरारीरके जघन्य प्रदेशाप्रविषयक गुणकारका प्रमाण अभव्योंसे अनन्तगुणा और सिद्धोंके अनन्तवें भाग हैं ॥ ४०९ ॥

#### उक्कस्सपदेण ओरालियसरीरस्स उक्कस्सओ गुणगारी पलिदोवमस्स असंखेज्ज-दिभागो ॥ ४१० ॥

उत्कृष्ट पदकी अपेक्षा औदारिकशरीरका उत्कृष्ट गुणाकार पत्योपमके असंख्यातवें भाग प्रमाण है ॥ ४१० ॥

# एवं चदुण्णं सरीराणं ॥ ४११ ॥

इसी प्रकार रोष चार रारीरोंके प्रकृत अल्पबहुत्वको जानना चाहिये ॥ ४११ ॥

जहण्णुक्कस्सपदेण ओरालिय-वेउच्चिय-आहारसरीरस्स जहण्णओ गुणगारो सेडीए असंखेज्जदिमागो ॥४१२॥ उक्कस्सओ गुणगारो पलिदोवमस्स असंखेज्जदिमागो ॥४१३॥ तेजा-कम्मइयसरीरस्स जहण्णओ गुणगारो अभवसिद्धिएहि अर्णतगुणो ॥ ४१४॥ तस्सेव उक्कस्सओ गुणगारो पलिदोवमस्स असंखेज्जदिमागो ॥ ४१५॥

जघन्य-उत्कृष्ट पदकी अपेक्षा औदारिकशरीर, बैंक्रियिकशरीर और आहारकशरीरका जघन्य गुणकार जगश्रेणिके असंख्यातवें भाग प्रमाण है ॥ ४१२ ॥ उन्हींका उत्कृष्ट गुणकार पत्यके असंख्यातवें भाग प्रमाण है ॥ ४१३ ॥ तेंजसशरीर और कार्मणशरीरका जघन्य गुणकार अभव्योंसे अनन्तगुणा और सिद्धोंके अनन्तवें भाग प्रमाण है ॥ ४१४ ॥ उससे उन्हींका उत्कृष्ट गुणकार पत्यके असंख्यातवें भाग प्रमाण है ॥ ४१५ ॥

# पदमीमांसाए तत्थ इमाणि दुवे अणियोगदाराणि— जहण्णपदे उक्कस्सपदे ॥

अब पदमीमांसा प्रकरण प्राप्त है। उसमें ये दो अनुयोगद्वार हैं— जघन्यपदविषयक मीमांसा और उत्कृष्टपदविषयक मीमांसा॥ ४१६॥

उक्कस्सपदेण ओरालियसरीरस्स उक्कस्सयं पदेसमां कस्स ? ॥ ४१७॥ अण्णदरस्स उत्तरकुरू-देवकुरू मणुअस्स तिपलिदोवमद्विदियस्स ॥ ४१८॥

उत्क्रष्ट पदकी अपेक्षा औदारिकशरीरके उत्कृष्ट प्रदेशाम्र किसके होता है ? ॥ ४१७ ॥ जो तीन पत्यकी आयुवाला उत्तरकुरू और देवकुरूका अन्यतर मनुष्य है उसके औदारिकशरीरका उत्कृष्ट प्रदेशाम्र होता है ॥ ४१८ ॥

आगे १० सूत्रोंमें उक्त मनुष्यकी ही विशेषताको प्रगट करते हैं-

तेणेव पढमसमयआहारएण पढमसमयतन्भवत्थेण उक्कस्सेण जोगेण आहारिदो ॥

उक्त मनुष्य प्रथम समयवर्ती आहारक होकर— ऋजुगतिसे उत्पन्न होकर— तद्भवस्थ होनेके प्रथम समयमें उत्कृष्ट योगके द्वारा आहारको प्रहण किया करता है ॥ ४१९ ॥

उक्किसयाए बिंद्ढिए बिंद्डिदो ॥ ४२० ॥ अंतोम्रहुत्तेण सव्बलहुं सव्वाहि पज्जत्तीहि पज्जत्तयदो ॥ ४२१ ॥

वह उत्कृष्ट एकान्तानुवृद्धिसे उत्तरोत्तर वृद्धिगत होता है ॥ ४२०॥ तथा वह सबसे जघन्य अन्तर्मुहूर्व काल द्वारा सब पर्याप्तियोंसे पर्याप्त होता है ॥ ४२१॥

तस्त अप्पाओ भासद्धाओ ॥ ४२२ ॥ अप्पाओ मणजोगद्धाओ ॥ ४२३ ॥ अप्पा छविच्छेदा ॥ ४२४ ॥

उसका भाषणकाल अल्प होता है ॥ ४२२ ॥ चिन्तनकाल अल्प होता है ॥ ४२३ ॥ उससे छविछेद शरीरको पीड़ा पहुंचानेवाले क्रियाविशेष— अल्प होते हैं ॥ ४२४ ॥

अंतरेण कदाइ विडव्विदो ॥ ४२५ ॥

वह तीन पल्य प्रमाण आयुकालके मध्यमें कदाचित् भी विक्रियाको नहीं किया करता है ॥ ४२५ ॥

थोवावसेसे जीविदव्यए ति जोगजवमज्झस्स उवरिमंतोम्रहुत्तद्धमच्छिदो ॥४२६॥ जीवितकालके स्तोक रोष रहजानेपर वह योगयवमध्यके ऊपर अन्तर्मुहूर्त काल तक रहा करता है ॥ ४२६॥

चरिमे जीवगुणहाणिद्वाणंतरे आविलयाए असंखेजजिदभागमच्छिदो ॥ ४२७ ॥ वह अन्तिम जीवगुणहानिस्थानान्तरोंमें आविलक्षे असंख्यातवें भाग प्रमाण काल तक रहता है ॥ ४२७ ॥

### चरिम-दुचरिमसमए उक्कस्स जोगं गदो ॥ ४२८ ॥

चरम और द्विचरम समयमें वह उत्कृष्ट योगको प्राप्त होता ॥ ४२८ ॥

तस्स चरिमसमयतब्भवत्थस्स तस्स ओरालियसरीरस्स उक्कस्सयं पदेसमां ॥

उस अन्तिम समयमें तद्भवस्थ हुए उस जीवके औदारिकशरीरका उत्कृष्ट प्रदेशाग्र होता है ॥ ४२९ ॥

### तव्बदिरित्तमणुक्कस्सं ॥ ४३० ॥

आकर्षण वश उक्त उत्कृष्ट प्रदेशाम्रमेंस उत्तरोत्तर एक दो आदि परमाणुओंके हीन होनेपर उसका अनुत्कृष्ट प्रदेशाम्र होता है ॥ ४३०॥

उक्कस्सपदेण वेजव्वियसरीरस्स उक्कस्सयं पदेसम्मं कस्स ? ॥ ४३१ ॥ अण्ण-दरस्स आरण-अच्चुदकप्पवासियदेवस्स वावीससागरीवमद्विदियस्स ॥ ४३२ ॥

उत्कृष्ट पदकी अपेक्षा वैक्रियिकशरीरके उत्कृष्ट प्रदेशाप्र किसके होता है ! ॥ ४३१ ॥ वह बाईस सागरकी स्थितिवाले आरण और अच्युत कल्पवासी अन्यतर देवके होता है ॥ ४३२ ॥

तेणेव पढमसमए आहारएण पढमसमयतन्भवत्थेण उक्कस्स जोगेण आहारिदो ॥ ४३३ ॥ उक्कस्सियाए विट्ढिए विट्ढिदो ॥ ४३४ ॥ अंतोम्रहुत्तेण स्व्वलहुं सव्वाहि पज्जतीहि पज्जत्तपदो ॥ ४३५ ॥

बह प्रथम समयवर्ती आहारक और प्रथम समयवर्ती तद्भवस्य होकर उत्कृष्ट योगसे आग्रहको ग्रहण किया करता है ॥ ४३३ ॥ उत्कृष्ट दुद्धिसे दुद्धिको प्राप्त होता है ॥ ४३४ ॥ वह अन्तर्भुद्धते काळमें शीव ही सब पर्याप्तियोंसे पर्याप्त होता है ॥ ४३५ ॥

तस्स अप्पाओ भासद्धाओ ॥ ४३६ ॥ अप्पाओ मणजोगद्धाओ ॥ ४३७ ॥ उसका सम्भाषणकाल अन्य होता है ॥ ४३६ ॥ उसका चिन्तनकाल अन्य होता है ॥ णित्थ छिवच्छेदा ॥ ४३८ ॥ अप्पदरं विउव्विदो ॥ ४३८ ॥ उसके छिवच्छेद नहीं होते ॥ ४३८ ॥ वह अतिशय अन्य विक्रिया किया करता है ॥ थोवावसेसे जीविद्व्यए ति जोगजवमज्यस्सुवरिमंतोम्रहुत्तद्भाच्छिदो ॥ ४४० ॥ वह जीवितके स्तोक शेष रहजानेपर योगयवमध्यके जपर अन्तर्मुहूर्त काल तक रहता है ॥ चिरमे जीवगुणहाणिद्वाणंतरे आवित्याए असंखेजजिदमागमच्छिदो ॥ ४४९ ॥

वह अन्तिम जीवगुणहानिस्थानान्तरोंमें आवित्के असंख्यातवें भाग प्रमाण काल तक रहता है ॥ ४४१॥

चरिम-दुचरिमसमए उक्कस्सजोगंगदो ॥ ४४२ ॥

तथा वह चरम और द्विचरम समयमें उत्कृष्ट योगको प्राप्त हो जाता है ॥ ४४२ ॥

तस्स चरिमसमय तब्भवत्थस्स तस्स वेउव्वियसरीरस्स उक्कस्स पदेसम्मं ॥४४३॥

ऐसे उस अन्तिम समयवर्ती तद्भवस्थ हुए जीवके वैक्रियिकशरीरका उत्कृष्ट प्रदेशाग्र
होता है ॥ ४४३ ॥

### तव्वदिरित्तमणुक्कस्सा ॥ ४४४ ॥

उक्त उत्कृष्ट प्रदेशाप्रसे भिन्न उसका अनुत्कृष्ट प्रदेशाप्र जानना चाहिये ॥ ४४४ ॥

उक्कस्सपदेण आहारसरीरस्स उक्कस्सयं पदेसग्गं कस्स ? ॥ ४४५ ॥ अण्णदरस्स पमत्तसंजदस्स उत्तरसरीरं विउव्वियम्स ॥ ४४६ ॥

उत्कृष्ट पदकी अपेक्षा आहारशरीरका उत्कृष्ट प्रदेशाग्र किसके होता है ! । ४४५ ।। यह उत्तरशरीरकी विकिया करनेवाले अन्यतर प्रमत्तसंयतके होता है ॥ ४४६ ॥

तेणेवपढमसमए आहारएण पढमसमयतब्भवत्थेण उनकस्स जोगेण आहारिदो ॥ ४४७ ॥ उनकसियाए विड्ढिए विड्ढिदो ॥ ४४८ ॥ अंतोमुहुत्तेण सञ्वलहुं सञ्जाहि पज्जत्तीहि पञ्जत्तयदो ॥ ४४९ ॥

वही प्रथम समयवर्ती आहारक और प्रथम समयवर्ती तद्भवस्थ होकर उत्कृष्ट योग द्वारा आहारको म्रहण किया करता है ॥ ४४७॥ वह उत्कृष्ट वृद्धिसे वृद्धिको प्राप्त हुआ करता है ॥ ४४८॥ वह सबसे लघु अन्तर्मुहूर्त काल द्वारा सब पर्याप्तियोंसे पर्याप्त हो जाता है ॥ ४४९॥

तस्स अप्पाओ भासद्वाओ ॥ ४५० ॥ अप्पाओ मनजोगद्वाओ ॥ ४५१ ॥ णत्थि छविच्छेदा ॥ ४५२ ॥

उसका सम्भाषणकाल अल्प होता है ॥ ४५०॥ उसका चिन्तनकाल अल्प होता है ॥ ४५१॥ उसके शरीरपीडाजनक क्रियाविशेष नहीं होते हैं ॥ ४५२॥

थोवावसेसे णियत्तिद्व्यए त्ति जोगवमज्झहाणाए मितद्भमच्छिदो ॥ ४५३ ॥ चिरमे जीवगुणहाणिहाणंतरे आविलयाए असंखेजजिदभागमच्छिदो ॥ ४५४ ॥ चिरम-दुच-रिमसमए उक्कस्सयं जोगं गदो ॥ ४५५ ॥

निवृत्त होनेके कालके थोड़ा शेष रह जानेपर वह योगयवमध्यस्थानके ऊपर परिमत काल तक रहता है। १५३॥ अन्तिम जीवगुणहानिस्थानान्तरोंमे वह आविलके असंख्यातवें भाग प्रमाण काल तक रहता है। १५४॥ वह चरम और द्विचरम समयमें उत्कृष्ट योगको प्राप्त होता है॥ १५५॥

तस्स चरिमसमयणियत्तमाणस्य तस्स आहारसरीरस्स उक्कस्सयं पदेसमां ॥४५६॥ निवृत्त होनेवाळे उक्त प्रमत्तसंयतके अन्तिम समयमें आहारकशरीरका उत्कृष्ट प्रदेशाप्र होता है॥ ४५६॥ तव्यदिरित्तमणुक्कस्सं ॥ ४५७ ॥
उससे भिन्न उसका अनुत्कृष्ट प्रदेशाम होता है ॥ ४५० ॥
उक्कस्सपदेण तेजासरीरस्स उक्कस्सयं पदेसम्मं कस्स १ ॥ ४५८ ॥
उत्कृष्ट पदकी अपेक्षा तैजसरारिका उत्कृष्ट प्रदेशाम किसके होता है १ ॥ ४५८ ॥

अण्णदरस्स ॥ ४५९ ॥ जो जीवो पुट्यकोडाउओ अधो सत्तमाए पुढवीए णेरइएसु आउअं बंधदि ॥४६०॥ कमेण कालगदसमाणो अधो सत्तमाए पुढविए उववण्णो ॥४६१॥ तदो उच्चिद्धदसमाणो पुणरवि पुट्यकोडाउएसु उववण्णो ॥ ४६२ ॥

उसका उत्कृष्ट प्रदेशाग्र अन्यतर जीवके होता है ॥ ४५९ ॥ जो पूर्वकोटिकी आयुवाला जीव नीचे सातवीं पृथिवीके नारिकयोंमें आयुकर्मको बांधता है ॥ ४६० ॥ फिर जो ऋमसे मरणको प्राप्त होकर नीचें सातवीं पृथिवीमें उत्पन्न होता है ॥ ४६१ ॥ पश्चात् जो वहांसे निकलकर फिर भी पूर्वकोटिकी आयुवालोंमें उत्पन्न होता है ॥ ४६२ ॥

तेणेव कमेण आउअमणुपालइत्ता तदो कालगदसमाणो पुणरवि अधो सत्तमाए पुढवीए णेरइएसु उववण्णो ॥ ४६३ ॥ तेणेव पढमसमयआहारएण पढमसमयतन्भवत्थेण उक्कस्सजोगेण आहारिदो ॥ ४६४ ॥ उक्किस्सियाए बिह्दए बिह्दि ॥ ४६५ ॥ अंतो-मुहुत्तेण सन्वलहुं सन्वमिह पज्जत्तीहि पज्जत्तयदो ॥ ४६६ ॥ तत्थ य भवद्विदिं तेत्तीस सागरोवमाणि आउअमणुपालियत्ता ॥ ४६७ ॥ बहुसो बहुसो उक्कस्सयाणि जोगद्वाणाणि गच्छिद ॥ ४६८ ॥ बहुसो बहुसो बहुसो बहुसो महिए ॥

उसी क्रमसे वह आयुका परिपालन करके मरा और फिरसे भी नीचें सातवीं पृथिवीके नारिक्योंमें उत्पन्न हुआ ॥ ४६३ ॥ वह प्रथम समयवर्ती आहारक और प्रथम समयवर्ती तद्भवस्थ होकर उत्कृष्ट योगसे आहारको प्रहण किया करता है ॥ ४६४ ॥ वह उत्कृष्ट वृद्धिसे वृद्धिको प्राप्त हुआ करता है ॥ ४६५ ॥ वह सबसे जवन्य अन्तर्मुहूर्त कालमें सब पर्याप्तियोंसे पर्याप्त हो जाता है ॥ ४६६ ॥ वहां वह तेतीस सागरोपम काल तक आयुका उपभोग करता हुआ ॥ ४६७ ॥ बहुत बहुत बार प्रचुर संक्रेश परिणाम-वाला होता है ॥ ४६९ ॥

एवं संसिरिद्ण थोवावसेसे जाविद्व्यए ति जोगजवमज्झस्स उविरमंतोम्रहुत्तद्ध-मच्छिदो ॥ ४७० ॥ चिरमे जीवगुणहाणिट्ठाणंतरे आवित्याए असंखेज्जदिभागमच्छिदो ॥ ४७१ ॥ दुचरिम-तिचरिमसमए उक्कस्ससंकिलेसं गदो ॥ ४७२ ॥ चरिम-दुचरिमसमए उक्कस्स जोगं गदो ॥ ४७३ ॥

इस प्रकार परिभ्रमण करके जो जीवितके स्तोक शेष रहजानेपर योगयवमध्यके ऊपर अन्तर्मुहूर्त काल तक रहता है।। ४७०॥ जो अन्तिम जीवगुणहानिस्थानान्तरोंमें आवित्कं असंख्यातवें भाग मात्र काल तक रहता है ॥ ४७१ ॥ जो द्विचरम और त्रिचरम समयमें उत्कृष्ट संक्रेशको प्राप्त होता है ॥ ४७२ ॥ जो चरम और द्विचरम समयमें उत्कृष्ट योगको प्राप्त होता है ॥

तस्स चरिमसमयत्वभवत्थस्स तस्स तेजइयसरीरस्स उक्कस्सयं पदेसग्गं ॥ ४७४ ॥ उस चरम समयवर्ता तद्भवस्य अन्यतर जीवके तैजसशरीरका उन्कृष्ट प्रदेशाप्र होता है ॥ तब्बदिरित्तमणुक्कस्स ॥ ४७५ ॥

उससे भिन्न उसका अनुत्कृष्ट प्रदेशाप्र होता है ॥ ४७५ ॥

उक्कस्सपदेण कम्मइयसरीरस्स उक्कस्सयं पदेसमां कस्स ? ॥ ४७६ ॥

उत्कृष्ट पदकी अपेक्षा कार्मणशरीरका उत्कृष्ट प्रदेशाम्र किसके होता है 🐉 १७६ ॥

जो जीवो बादरपुढविजीवेसु वेहि सागरोवमसहस्सेहि सादिरेगेहि ऊणियं कम्माह-दिमच्छिदो जहा वेदणाए वेदणीयं तहा णेयच्वं ॥ ४७७ ॥

जो जीव बादर पृथिवीकायिक जीवोंमें दो हजार सागरोपमोंसे कम कर्मस्थिति प्रमाण काल तक रहता है, इस क्रमसे जिस प्रकार वेदना द्रव्यविधानमें वेदनाद्रव्यके स्वामीकी प्ररूपणा (देखिये वे. द्र. वि. सूत्र ७–३२) की गई है उसी प्रकार यहां कार्मणशरीरके उत्कृष्ट प्रदेशाप्रके स्वामीकी प्ररूपणा जानना चाहिये॥ ४७७॥

जहण्णपदेण ओरालियसरीरस्स जहण्णयं पदेसग्गं कस्स १।। ४७८ ॥ अण्णदरस्स सुहुमणिगोदजीवअपज्जत्त्रयस्स ॥ ४७९ ॥ पढमसमयआहारयस्स पढमसमयतन्भवत्थस्स जहण्ण जोगिस्स तस्स ओरालियसरीरस्स जहण्णं पदेसग्गं ॥ ४८० ॥

जघन्य पदकी अपेक्षा औदारिकशरीरका जघन्य प्रदेशाम्र किसके होता है ! ॥४७८॥ वह अन्यतर सूक्ष्म निगोद जीव अपर्याप्तके होता है ॥ ४७९॥ जो कि प्रथम समयवतीं आहारक होकर तद्भवस्थ होनेके प्रथम समयमें जघन्य योगसे युक्त होता है उसके औदारिकशरीरका जघन्य प्रदेशाम्र होता है ॥ ४८०॥

तव्वदिरित्तमजहण्णं ॥ ४८१ ॥

उससे भिन्न उसका अजघन्य प्रदेशाग्र होता है ॥ ४८१ ॥

जहण्णपदेण वेउव्वियसरीरस्स जहण्णयं पदेसम्गं कस्स ? ॥ ४८२ ॥ अण्णदरस्स देव-णेरइयस्स असण्णिपच्छायदस्स ॥ ४८३ ॥

जघन्य पदकी अपेक्षा वैक्रियिकशरीरका जघन्य प्रदेशाम्र किसके होता है ! ॥ ४८२ ॥ असंज्ञियोंमेंसे आये हुए अन्यतर देव और नारकी जीवके होता है ॥ ४८३ ॥

पढमसमयआहारयस्स पढमसमयतब्भवत्थस्स जहण्णजोगिस्स तस्स वेउव्वियः सरीरस्स जहण्णयं पदेसम्मं ॥ ४८४ ॥

छ. ९७

उक्त देव और नारकी जब प्रथम समयवर्ती आहारक होकर तद्भवस्थ होनेके प्रथम समयमें जधन्य योगवाळा होता है तब उसके वैक्रियिकशरीरका जधन्य प्रदेशाप्र होता है ॥ ४८४॥

#### तव्वदिरित्तमजहण्णं ॥ ४८५ ॥

उससे भिन्न उसका अजघन्य प्रदेशाप्र होता है ॥ ४८५ ॥

जहण्णपदेण आहारसरीरस्स जहण्णयं पदेसम्मं कस्स १॥ ४८६॥ अण्णदरस्स पमत्तसंजदस्स उत्तरं विउच्विदस्स ॥ ४८७॥ पढमसमयआहारयस्स पढमसमयतन्भवत्थस्स जहण्णजोगिस्स तस्स आहारसरीरस्स जहण्णयं पदेसम्मं ॥ ४८८॥

जघन्य पदकी अपेक्षा आहारकशरीरका जघन्य प्रदेशाग्र किसके होता है ! ।। ४८६ ॥ वह अन्यतर प्रमत्तसंयतके, जिसने कि उत्तर शरीरकी विक्रियाकी है, उसके वह होता है ॥४८७॥ वह जब प्रथम समयवर्ती आहारक होकर तद्भवस्य होनेके प्रथम समयमें स्थित होता हुआ जघन्य योगसे संयुक्त होता है तब उसके उस समय आहारकशरीरका जघन्य प्रदेशाग्र होता है ॥ ४८८ ॥

#### तव्यदिरित्तमजहण्णं ॥ ४८९ ॥

उससे भिन्न उसका अजवन्य प्रदेशाप्र होता है ॥ ४८९ ॥

जहण्णपदेण तेजासरीरस्स जहण्णयं पदेसम्मं कस्त ? ॥ ४९० ॥ अण्णदरस्स सुद्धमणिगोदजीव अपज्जत्तयस्स एयंताणुविड्डिए वड्डमाणयस्स जहण्णजोगिस्स तस्स तेयासरीरस्स जहण्णयं पदेसम्मं ॥ ४९१ ॥

जघन्य पदकी अपेक्षा तैजसशरीरका जघन्य प्रदेशाम्र किसके होता है ? ॥ ४९० ॥ एकान्तानुवृद्धियोगसे वृद्धिको प्राप्त होनेवाले जघन्य योगयुक्त अन्यतर सूक्ष्म निगोद अपर्याप्त जीवके उस तैजसशरीरका जघन्य प्रदेशाम्र होता है ॥ ४९१ ॥

#### तव्यदिरित्तमजहण्णं ॥ ४९२ ॥

उससे भिन उसका अजबन्य प्रदेशांग्र होता है ॥ ४९२ ॥

जहण्णपदेण कम्मइयसरीरस्स जहण्णयं पदेसग्गं कस्स ? ।। ४९३ ।। अण्णदरस्स जो जीवो सुहुमणिगोदजीवेसु पिट्टोवमस्स असंखेज्जिद्भागेण ऊणयं कम्मिट्टिदिमच्छिदो एवं जहा वेयणाए वेयणीयं तहा णेयच्वं । णवरि थोवावसेसे जीविद्व्यए ति चरिमसमय-भवसिद्धिओ जादो तस्स चरिमसमयभवसिद्धियस्स तस्स कम्मइयसरीरस्स जहण्णयं पदेसग्गं ।। ४९४ ।।

जधन्य पदकी अपेक्षा कार्मणशरीरका जधन्य प्रदेशाम्र किसके होता है ? ॥ ४९३ ॥ अन्यतर जो जीव सूक्ष्म निगोद जीवोंमें पल्यके असंख्यातवें भागसे कम कर्मस्थिति प्रमाण काल तक रहा इस प्रकार जैसे वेदनाअनुयोगद्वारमें वेदनीय कर्मके जधन्य द्रव्यकी प्ररूपणा (सूत्र ७९--१०८)

की गई है वैसे जानना चाहिए। इतनी विशेषता है कि जीवितव्यके स्तोक प्रमाणमें शेष रहजानेपर जो अन्तिम समयवर्ती भवसिद्धिक हुआ है उस अन्तिम समयवर्ती भवसिद्धिक जीवके कार्मणशरीरका जघन्य प्रदेशाग्र होता है ॥ ४९४ ॥

#### तव्बदिरित्तमजहण्णं ॥ ४९५ ॥

उससे भिन्न उसका अजघन्य प्रदेशाप्र होता है ॥ ४९५ ॥

अप्पाबहुए ति सव्वत्थोवं ओरालियसरीरस्स पदेसमां ॥ ४९६ ॥ वेउव्विय-सरीरस्स पदेसमामसंखेज्जगुणं ॥ ४९७ ॥ आहारसरीरस्स पदेसमामसंखेज्जगुणं ॥ ४९८ ॥ तेयासरीरस्स पदेसमामणंतगुणं ॥ ४९९ ॥ कम्मइयसरीरस्स पदेसमामणंतगुणं ॥ ५०० ॥

अपल्पबहुत्त्वकी अपेक्षा औदारिकशरीरका प्रदेशाग्र सबसे स्तोक है ॥ ४९६ ॥ उससे वैकियिकशरीरका प्रदेशाग्र असंख्यातगुणा है ॥ ४९७॥ उससे आहारकशरीरका प्रदेशाग्र असंख्यातगुणा है ॥ ४९८ ॥ उससे तैजसशरीरका प्रदेशाग्र अनन्तगुणा है ॥ ४९८ ॥ उससे कार्मणशरीरका प्रदेशाग्र अनन्तगुणा है ॥ ५०० ॥

सरीरविस्सासुवचयपरूवणदाए तत्थ इमाणि छ अणियोगदाराणि अविभागपिल-च्छेदपरूवणा वग्गणपरूवणा फड्डयपरूवणा अंतरपरूवणा सरीरपरूवणा अप्पाबहुए ति ॥

अब शरीरविश्वसोपचयप्ररूपणा अधिकारप्राप्त हैं । उसमें ये छह अनुयोगद्वार हैं— अविभागप्रतिच्छेदप्ररूपणा, वर्गणाप्ररूपणा, स्पर्धकप्ररूपणा, अन्तरप्ररूपणा, शरीरप्ररूपणा और अल्पबहुत्त्व ॥ ५०१ ॥

अविभागपडिच्छेदपरूवणदाए एकेकिम ओरालियपदेसे केविडया अविभाग-पडिच्छेदा ? ॥ ५०२ ॥ अणंता अविभागपडिच्छेदा सच्वजीवेहि अणंतगुणा ॥ ५०३ ॥ एवडिया अविभागपडिच्छदा ॥ ५०४ ॥

अविभागप्रतिच्छेदप्ररूपणाकी अपेक्षा औदारिकशरीरके एक एक प्रदेशमें कितने अविभाग-प्रतिच्छेद होते हैं ! । ५०२ ॥ उसके एक एक प्रदेशमें सब जीवोंसे अनन्तगुणे अनन्त अविभाग-प्रतिच्छेद होते हैं ॥ ५०३ ॥ इतने अविभागप्रतिच्छेद औदारिकशरीरके एक एक प्रदेशमें होते हैं ॥

वम्मणपरूत्रणदाए अणंता अविभागपिडच्छेदा सन्त्रजीवेहि अणंतगुणा एया वम्मणा भवदि ॥ ५०५ ॥ एवमणंताओ वम्मण्याओ अभवसिद्धिएहि अणंतगुणा सिद्धाण-मणंतभागो ॥ ५०६ ॥

वर्गणाप्ररूपणाकी अपेक्षा सब जीबोंसे अनन्तगुणे ऐसे अनन्त अविभागप्रतिच्छेदोंकी एक वर्गणा होती है ॥ ५०५ ॥ इस प्रकार प्रत्येक स्थानमें अभव्योंसे अनन्तगुणी और सिद्धोंके अनन्तवें भाग प्रमाण अनन्त वर्गणार्ये होती हैं ॥ ५०६ ॥ फड्डयपरूवणदाए अणंताओ वग्गणाओ अभवसिद्धिएहि अणंतगुणो सिद्धाणमणंत-भागो तमेगं फड्डयं भवदि ॥ ५०७॥ एवमणंताणि फड्डयाणि अभवसिद्धिएहि अणंतगुणो सिद्धाणमणंतभागो ॥ ५०८॥

स्पर्धकप्ररूपणाकी अपेक्षा अभव्योंसे अनन्तगुणी और सिद्धोंके अनन्तवें भाग प्रमाण जो अनन्त वर्गणायें हैं वे सब मिलकर एक स्पर्धक होता हैं ॥ ५०० ॥ इस प्रकार एक एक औदारिक-शरीरस्थानमें अभव्योंसे अनन्तगुणे और सिद्धोंके अनन्तवें भाग प्रमाण अनन्त स्पर्धक होते हैं ॥

अंतरपरूवणदाए एकेकस्स फड़यस्स केवडियमंतरं ? ॥ ५०९ ॥ सव्यजीवेहि अणंतगुणा, एवडियमंतरं ॥ ५१० ॥

अन्तरप्ररूपणाकी अपेक्षा एक एक स्पर्धकका कितना अन्तर है ! ॥ ५०९ ॥ सब जीवोंसे अनन्तगुणे मात्र अविभागप्रतिच्छेदोंसे अन्तर होता है । इतना अन्तर होता है ॥ ५१० ॥

सरीरपरूवणद।ए अणंता अविभागपिड च्छेद। सरीरबंधणगुणपण्णच्छेदणिणपण्णा ।। शरीरप्ररूपणाकी अपेक्षा शरीरके बन्धनके कारणभूत गुणोंका बुद्धिसे छेद करनेपर उत्पन्न हुए पूर्वोक्त अनन्त अविभागप्रतिच्छेद होते हैं ॥ ५११ ॥

छेदणा पुण दसविहा ॥ ५१२ ॥

सामान्यतया छेदन दस प्रकारके हैं ॥ ५१२ ॥ यथा-

णाम द्ववणा दवियं सरीरबंधणगुणप्पदेसा य । वस्तरि अणुत्तडेसु य उप्पद्या पण्णभावे य ॥ ५१३ ॥

नामछेदना, स्थापनाछेदना, द्रव्यछेदना, शरीरबन्धनगुणछेदना, प्रदेशछेदना, व्हरिछेदना, अणुछेदना, तटछेदना, उत्पातछेदना और प्रज्ञाभावछेदना; इस प्रकार छेदना दस प्रकारकी है ॥

अप्पाबहुए ति सव्बत्थोवा ओरालियसरीरस्स अविभागपिडच्छेदा ॥ ५१४ ॥ वेउव्वियसरीरस्स अविभागपिडच्छेदा अर्णतगुणा ॥ ५१५ ॥ आहारसरीरस्स अविभाग-पिडच्छेदा अर्णतगुणा ॥ ५१६ ॥ तेथासरीरस्स अविभागपिडच्छेदा अर्णतगुणा ॥ ५१७ ॥ कम्मइयसरीरस्स अविभागपिडच्छेदा अर्णतगुणा ॥ ५१८ ॥

अल्पबहुत्त्वकी अपेक्षा औदारिकशरीरके अविभागप्रतिच्छेद सबसे स्तोक हैं ॥ ५१४ ॥ उनसे वैक्रियिकशरीरके अविभागप्रतिच्छेद अनन्तगुणे हैं ॥ ५१५ ॥ उनसे आहारकशरीरके अविभाग-प्रतिच्छेद अनन्तगुणे हैं ॥ ५१६ ॥ उनसे तैजसशरीरके अविभागप्रतिच्छेद अनन्तगुणे हैं ॥ ५१७ ॥ उनसे कार्मणशरीरके अविभागप्रतिच्छेद अनन्तगुणे हैं ॥ ५१८ ॥

विस्सासुवचयपरूवणदाए एकेकमिह जीवपदेसे केविडया विस्सासुवचया उविचिदा है।।

विस्तासुवचयप्ररूपणाकी अपेक्षा एक एक जीवप्रदेशपर कितने विस्तसोपचय उपचित
हैं है।। ५१९ ॥

अणंताविस्सासुवचया उवचिदा सन्वजीवेहि अणंतगुणा ॥ ५२० ॥ ते च सन्त्र-लोगागदेहि बद्धा ॥ ५२१ ॥

एक एक जीवप्रदेशपर अनन्त विस्नसोपचय उपचित हैं जो सब जीवोंसे अनन्तगुणे हैं।। ५२०॥ वे सब छोकोमेंसे आये हुए विस्नसोपचयोंसे बद्ध हुए हैं॥ ५२१॥

तेसिं चउन्विहा हाणी दन्वहाणि खेत्तहाणी कालहाणी भावहाणी चेदि ॥५२२॥ उनकी चार प्रकारकी हानि होती है— दन्यहानि, क्षेत्रहानि, कालहानि और भावहानि॥

दव्यहाणिपरूवणदाए ओरालियसरीरस्स जे एयपदेसियवग्गणाए दव्या ते बहुआ अणंतिहि विस्सासुवचएहि उवचिदा ॥ ५२३ ॥ जे दुपदेसियवग्गणाए दव्या ते विसेसहीणा अणंतिहि विस्सासुवचएहि उवचिदा ॥ ५२४ ॥ एवं तिपदेसिय-चदुपदेसिय-पंचपदेसिय-छण्पपदेसिय-सत्तपदेसिय-अह्रपदेसिय - णवपदेसिय-दसपदेसिय - संखेज्जपदेसिय-असंखेज्जपदे-सिय-अणंतपदेसिय-अंगताणंतपदेसिय वग्गणाए दव्या ते विसेसहीणा अणंतिहि विस्सासुवचएहि उवचिदा ॥ ५२५ ॥

द्रव्यहानिप्ररूपणाकी अपेक्षा औदारिकशरीरकी एकप्रदेशी वर्गणाके जो द्रव्य है वे बहुत हैं और वे अनन्त विस्तिपचयोंसे उपचित हैं ॥ ५२३ ॥ जो द्विप्रदेशी वर्गणाके द्रव्य है वे विशेष हीन हैं और वे अनन्त विस्तिपचयोंसे उपचित हैं ॥ ५२४ ॥ इसी प्रकार त्रिंप्रदेशी, चतुःप्रदेशी, पंचप्रदेशी, छहप्रदेशी, सातप्रदेशी, आठप्रदेशी, नौप्रदेशी, दसप्रदेशी, संख्यातप्रदेशी, अतन्तप्रदेशी और अनन्तानन्तप्रदेशी वर्गणाके जो द्रव्य हैं वे विशेषहीन हैं और वे प्रत्येक अनन्त विस्तीपचयोंसे उपचित हैं ॥ ५२५ ॥

तदो अंगुलस्स असंखेज्जदिभागं गंतूण तेसिं पंचिवहा-हाणी— अणंतभागहाणी असंखेज्जभागहाणी संखेजजभागहाणी संखेज्जगुणहाणी असंखेज्जगुणहाणी ॥ ५२६ ॥

तत्पश्चात् अंगुळके असंख्यातवें भाग प्रमाण स्थान जाकर उनकी पांच प्रकारकी हानि होती है— अनन्तभागहानि, असंख्यातभागहानि, संख्यातभागहानि, संख्यातगुणहानि और असंख्यात-गुणहानि ॥ ५२६॥

एवं चदुण्णं सरीराणं ॥ ५२७ ॥

इसी प्रकार वैक्रियिक आदि शेष चार शरीरोंकी प्ररूपणा करनी चाहिये ॥ ५२७ ॥

खेत्तहाणिपरूवणदाए ओरालियसरीरस्स जे एयपदेसियखेत्तोगाढवग्गणाए दव्वा ते बहुगा अणंतिहि विस्सासुवचएहि उवचिदा ॥ ५२८ ॥ जे दुषदेसियखेत्तोगाढवग्गणाए दव्वा ते विसेसहीणा अणंतिहि विस्सासुवचएहि उवचिदा ॥ ५२९ ॥ एवं ति-चदु-पंच-छ-सत्त-अद्व-णव-दस-संखेज्ज-असंखेज्ज-पदेसियखेत्तोगाढवग्गणाए दव्वा ते विसेसहीणा अणंतिहि विस्सा-सुवचएहि उवचिदा ॥ ५३० ॥

क्षेत्रहानिप्ररूपणाकी अपेक्षा औदारिकशरीरके जो एकप्रदेश क्षेत्रावगाही वर्गणाके द्रव्य हैं वे बहुत हैं और वे अनन्त विस्नसोपचयोंसे उपचित हैं ॥ ५२८ ॥ जो द्विप्रदेशी क्षेत्रावगाही वर्गणाके द्रव्य हैं वे विशेष हीन हैं और वे अनन्त विस्नसोपचयोंसे उपचित हैं ॥५२९॥ इसी प्रकार त्रिप्रदेशी, चतुःप्रदेशी, पंचप्रदेशी, षट्प्रदेशी, सप्तप्रदेशी, अष्टप्रदेशी, नत्रप्रदेशी, दसप्रदेशी, संख्यात-प्रदेशी और असंख्यातप्रदेशी क्षेत्रावगाही वर्गणाके जो द्रव्य हैं वे विशेष हीन हैं और वे अनन्तानन्त विस्नसोपचयोंसें उपचित हैं ॥ ५३०॥

तदो अंगुलस्स असंखेज्जदिभागं गंतूण तेसि चउत्रिहा हाणी असंखेज्जभागहाणी संखेज्जभागहाणी संखेज्जगुणहाणी असंखेज्जगुणहाणी ॥ ५३१ ॥

उससे अंगुलके असंख्यातवें भाग प्रमाण स्थान जाकर उनकी चार प्रकारकी हानि होती है— असंख्यातभागहानि, संख्यातभागहानि, संख्यातगुणहानि और असंख्यातगुणहानि ॥५३१॥

एवं चदुण्णं सरीराणं ॥ ५३२ ॥

इसी प्रकार वैिक्रियिक आदि शेष चार शरीरोंकी क्षेत्रहानि समझना चाहिए ॥ ५३२ ॥

कालहाणीपरूजणदाए ओरालियसरीरस्स जे एगसमयद्विदिवग्गणाए दव्या ते बहुआ अणंतेहि विस्सासुनचएहि उवचिदा ॥ ५३३ ॥ जे दुसमयद्विदिवग्गणाए दव्या ते विसेसहीणा अणंतेहि विस्सासुनचएहि उवचिदा ॥ ५३४ ॥ एवं ति-चदु-पंच-छ-सत्त-अद्व-णव-दस-संखेज्ज-असंखेज्जसमयद्विदिवग्गणाए दव्या ते विसेसहीणा अणंतेहि विस्सासुवचएहि उवचिदा ॥ ५३५ ॥

कालहानिप्ररूपणाकी अपेक्षा औदारिकशरीरके जो एक समयस्थितिवाली वर्गणाके द्रव्य हैं वे बहुत हैं और वे अनन्त विस्तसोपचयोंसे उपचित हैं ॥ ५३३ ॥ जो दो समयस्थितिवाली वर्गणाके द्रव्य हैं वे विशेष हीन हैं और वे अनन्त विस्तसोपचयोंसे उपचित हैं ॥ ५३४ ॥ इस प्रकार तीन, चार, पांच, छह, सात, आठ, नौ, दस, संख्यात और असंख्यात समय तक स्थित रहनेवाली वर्गणाके जो द्रव्य हैं वे विशेष हीन हैं और वे प्रत्येक अनन्त विस्तसोपचयोंसे उपचित हैं ॥

तदो अंगुलस्स असंखेजजिदशागं गंत्ण तेसिं चउच्चिहा हाणी-असंखेजजभागहाणी संखेजजभागहाणी संखेजजगुणहाणी असंखेजजगुणहाणी ॥ ५३६ ॥

उसके आगे अंगुलके असंख्यातवें भाग प्रमाण स्थान जाकर उनकी चार प्रकारकी हानि होती है— असंख्यातभागहानि, संख्यातभागहानि, संख्यातगुणहानि और असंख्यातगुणहानि ॥५३६॥

एवं चदुण्णं सरीराणं ॥ ५३७ ॥

इसी प्रकार वैक्रियिक आदि रोप चार रारीरोंकी प्रकृत प्ररूपणा जाननी चाहिए ॥५३ ॥

भावहाणिपरूवणदाए औरालियसरीरस्स जे एयगुणजुत्तवम्गणाए दव्वा ते बहुआ अणंतेहि विस्सासुवचएहि उवचिदा ॥ ५३८ ॥ जे दुगुणजुत्तवम्गणाए दव्वा ते विसेसहीणा अणंतिहि विस्सासुवचएहि उवचिदा ॥५३९॥ एवं ति-चदु-पंच-छ-सत्त-अट्ट-णव-दस-संखेज्ज-असंखेज्ज-अणंत-अणंताणंतगुणजुत्तवग्गणाए दच्या ते विसेसहीणा अणंतिहि विस्सासुवचएहि उवचिदा ॥५४०॥

भावहानिप्ररूपणाकी अपेक्षा औदारिकशरीरके जो एक गुणयुक्त वर्गणाके द्रव्य हैं वे बहुत हैं और वे अनन्त विस्तसोपचयोंसे उपचित हैं ॥ ५३८॥ जो दो गुणयुक्त वर्गणाके द्रव्य हैं वे विशेष हीन हैं और वे अनन्त विस्तसोपचयोंसे उपचित हैं ॥ ५३९॥ इसी प्रकार तीन चार, पांच, छह, सात, आठ, नौ, दस, संख्यात, असंख्यात, अनन्त और अनन्तानन्त गुणयुक्त वर्गणाके जो द्रव्य हैं वे विशेषहीन हैं और वे अनन्त विस्तसोपचयोंसे उपचित हैं ॥ ५४०॥

तदो अंगुलस्स असंखेज्जदिभागं गंतूण तेसि छन्विहा हाणी— अणंतभागहाणी असंखेज्जभागहाणी संखेज्जभागहाणी संखेज्जगुणहाणी असंखेज्जगुणहाणी अणंतगुणहाणी ॥

उससे आगे अंगुलके असंख्यातवें भाग प्रमाण स्थान जाकर उनकी छह प्रकारकी हानि होती है— अनन्तभागहानि, असंख्यातभागहानि, संख्यातभागहानि, संख्यातगुणहानि, असंख्यात-गुणहानि और अनन्तगुणहानि ॥ ५४१॥

एवं चदुण्णं सरीराणं ॥ ५४२ ॥

इसी प्रकार वैक्रियिक आदि शेष चार शरीरोंकी प्रकृत प्ररूपणा जाननी चाहिए ॥५४२॥ ओरालियसरीरस्स जहण्णयस्स जहण्णपदे जहण्णओ विस्सासुवचओ थोवो ॥ जधन्य औदारिकशरीरका जधन्य पदमें जधन्य विस्तारीपचय सबसे स्तोक है ॥ ५४२ ॥ तस्सेव जहण्णयस्स उक्कसपदे उक्कस्सओ विस्सासुवचओ अणंतगुणो ॥ ५४४ ॥ उसी जधन्य औदारिकशरीरका उत्कृष्ट विस्तारीपचय अनन्तगुणा है ॥ ५४४ ॥

तस्तेव उक्कस्सयस्स जहण्णपदे जहण्णओ विस्सासुवचओ अणंतगुणो ॥ ५४५ ॥ उसी उत्कृष्ट औदारिकशरीरका जघन्य पदमें जघन्य विस्तसोपचय अनन्तगुणा है ॥५४५॥ तस्तेव उक्कस्सयस्स उक्कस्सपदे उक्कस्सविस्सासुवचओ अणंतगुणो ॥ ५४६ ॥ उसी उत्कृष्ट औदारिकशरीरका उत्कृष्ट पदमें उत्कृष्ट विस्तसोपचय अनन्तगुणा है ॥५४६॥ एवं वेउव्विय-आहार-तेजा-कम्मइयसरीरस्स ॥ ५४७॥

इसी प्रकार वैकियिकशरीर, आहारकशरीर, तैजसशरीर और कार्मणशरीरकी भी प्रकृत प्ररूपणा जाननी चाहिये ॥ ५४७ ॥

जहण्णयस्स जहण्णपदे जहण्णञो विस्सासुवचञो अणंत्गुणो ॥ ५४८ ॥

औदारिकशरीरके उत्कृष्ट प्रदेशाग्र सम्बन्धी त्रिस्नसोपचयसे जघन्य वैक्रियिकशरीरका जघन्य विस्नसोपचय अनन्तगुणा है ॥ ५४८ ॥ तस्सेव जहण्णयसुक्तस्सपदे उक्कस्सओ विस्सासुवचओ अणंतगुणो ॥ ५४९ ॥ उससे उसी जवन्य वैक्रियिकका उत्कृष्ट पदमें उत्कृष्ट विश्वसोपचय अनन्तगुणा है ॥ तस्सेव उक्कस्सय जहण्णपदे जहण्णओ विस्सासुवचओ अणंतगुणो ॥ ५५० ॥ उससे उसीके उत्कृष्टका जवन्य पदमें जवन्य विश्वसोपचय अनन्तगुणा है ॥ ५५० ॥ तस्सेव उक्कस्सयस्स उक्कस्सपदे उक्कस्सओ विस्सासुबचओ अणंतगुणो ॥५५१॥ उससे उसीके उत्कृष्टका उत्कृष्ट पदमें उत्कृष्ट विश्वसोपचय अनन्तगुणा है ॥ ५५१ ॥

बादरणिगोदवग्गणाए जहण्णियाए चरिमसमयछदुमत्थस्स सन्वजहण्णियाए सरीरोगाहणाए वद्दमाणस्स जहण्णओ विस्सासुवचओ थोवो ॥ ५५२ ॥

शरीरकी सबसे जघन्य अवगाहनामें विद्यमान अन्तिम समयवर्ती छद्मस्थकी जघन्य विस्नसोपचय स्तोक है॥ ५५२॥

सुहुमणिगोदवम्गणाए उनकस्सियाए छण्णं जीवणिकायाणं एववंघणवद्धाणं सपिडिंदाणं संताणं सन्धुककस्सियाए सरीरोगाहणाए बहुमाणस्स उक्कस्सओ विस्सासुवचओ अणंतगुणो ॥ ५५३ ॥

एक बन्धनबद्ध होकर पिण्ड अवस्थाको प्राप्त हुए छह जीवनिकायोंकी सर्वोत्कृष्ट शरीरअवगाहनामें विद्यमान जीवकी उत्कृष्ट सूक्ष्म निगोदवर्गणाका उत्कृष्ट विस्रसोपचय उससे अनन्तगुणा है ॥ ५५३॥

एदेसिं चेव परूत्रणहृदाए तत्थ इमाणि तिण्णि अणियोगदाराणि— जीवपमाणाणु-गमो पदेसमाणाणुगमो अप्याबहुए ति ॥ ५५४ ॥

इन्हींकी प्ररूपणामें प्रयोजनीभूत वहां ये तीन अनुयोगद्वार होते हैं- जीवप्रमाणानुगम प्रदेशप्रमाणानुगम और अल्पबहुत्त्व ॥ ५५४ ॥

जीवपमाणाणुगमेण पुढिविकाइया जीवा असंखेज्जा ॥ ५५५ ॥ आउक्काइया जीवा असंखेज्जा ॥ ५५६ ॥ तेउक्काइया जीवा असंखेज्जा ॥ ५५७ ॥ वाउक्काइया जीवा असंखेज्जा ॥ ५५८ ॥ वणप्कदिकाइया जीवा अणंता ॥ ५५९ ॥ तसकाइया जीवा असंखेज्जा ॥ ५६० ॥

जीवप्रमाणानुगमकी अपेक्षा पृथिवीकायिक जीव असंख्यात हैं ॥ ५५५ ॥ उनसे जलकायिक जीव असंख्यात हैं ॥ ५५६ ॥ उनसे अग्निकायिक जीव असंख्यात हैं ॥ ५५७ ॥ उनसे वायुकायिक जीव असंख्यात हैं ॥ ५५८ ॥ उनसे वनस्पतिकायिक जीव अनन्त हैं ॥ ५५९ ॥ उनसे वस्थिकायिक जीव असंख्यात हैं ॥ ५५९ ॥ उनसे वस्थिकायिक जीव असंख्यात हैं ॥ ५६० ॥

पदेसपमाणाणुगमेण पुढविकाइयजीवपदेसा असंखेज्जा ॥ ५६१ ॥ आउक्काइय-जीवपदेसा असंखेज्जा ॥ ५६२ ॥ तेउक्कायियजीवपदेसा असंखेज्जा ॥ ५६३ ॥ वाउक्का-इयजीवपदेसा असंखेज्जा ॥ ५६४ ॥ वणप्कदिकाइयजीवपदेसा अणंता ॥ ५६५ ॥ तसका-इयजीवपदेसा असंखेज्जा ॥ ५६६ ॥

प्रदेशप्रमाणानुगमकी अपेक्षा पृथिवीकायिक जीवोंके प्रदेश असंख्यात हैं ॥ ५६१॥ उनसे जलकायिक जीवोंके प्रदेश असंख्यात हैं ॥ ५६२॥ उनसे अग्निकायिक जीवोंके प्रदेश असंख्यात हैं ॥ ५६३ ॥ उनसे वायुकायिक जीवोंके प्रदेश असंख्यात हैं ॥ ५६४॥ उनसे वनस्पतिकायिक जीवोंके प्रदेश अनन्त हैं ॥ ५६५ ॥ उनसे त्रसकायिक जीवोंके प्रदेश असंख्यात हैं ॥ ५६६ ॥

अप्पाबहुअं दुविहं — जीवअप्पाबहुअं चेव पदेसअग्पाबहुअं चेव ॥ ५६७ ॥ अल्पबहुत्त्व दो प्रकारका है — जीवअल्पबहुत्त्व और प्रदेशअल्पबहुत्त्व ॥ ५६७ ॥

जीवअप्पाबहुए ति सन्वत्थोवा तसकाइयजीवा ॥ ५६८ ॥ तेउकाइयजीवा असंखेज्जगुणा ॥ ५६९ ॥ पुढविकाइयजीवा विसेसाहिया ॥ ५७० ॥ आउकाइयजीवा विसेसाहिया ॥ ५७२ ॥ वणप्कदिकाइयजीवा विसेसाहिया ॥ ५७२ ॥ वणप्कदिकाइयजीवा अर्णतगुणा ॥ ५७३ ॥

जीवअल्पबहुत्त्वकी अपेक्षा त्रसकायिक जीव सबसे स्तोक हैं ॥ ५६८ ॥ उनसे अग्नि-कायिक जीव असंख्यातगुणे हैं ॥ ५६९ ॥ उनसे पृथित्रीकायिक जीव विशेष अधिक हैं ॥ ५७० ॥ उनसे अप्कायिक जीव विशेष अधिक हैं ॥ ५७१ ॥ उनसे वायुकायिक जीव विशेष अधिक हैं ॥ ५७२ ॥ उनसे वायुकायिक जीव विशेष अधिक हैं ॥ ५७२ ॥ उनसे वनस्पतिकायिक जीव अनन्तगुणे हैं ॥ ५७३ ॥

पदेसअप्पाबहूए ति सन्वत्थोवा तसकाइयपदेसा ॥ ५७४ ॥ तेउकाइयपदेसा असंखेज्जगुणा ॥ ५७५ ॥ पुढविकाइयपदेसा विसेसाहिया ॥ ५७६ ॥ आउकाइयपदेसा विसेसाहिया ॥ ५७८ ॥ वणप्कदिकाइयपदेसा विसेसाहिया ॥ ५७८ ॥ वणप्कदिकाइयपदेसा अर्णतगुणा ॥ ५७९ ॥

प्रदेशअल्पबहुत्त्वकी अपेक्षा त्रसकायिक जीवोंके प्रदेश सबसे स्तोक है ॥५७४॥ उनसे अग्निकायिक जीवोंके प्रदेश असंख्यातगुणे हैं ॥ ५७५॥ उनसे पृथिवीकायिक जीवोंके प्रदेश विशेष अधिक हैं ॥ ५७६॥ उनसे अप्कायिक जीवोंके प्रदेश विशेष वायुकायिक जीवोंके प्रदेश विशेष अधिक हैं ॥ ५७७॥ उनसे वायुकायिक जीवोंके प्रदेश विशेष अधिक हैं ॥ ५७८॥ उनसे वनस्पतिकायिक जीवोंके प्रदेश अनन्तगुणे हैं ॥ ५७९॥

# ५. चूलिया

एत्तो उवरिमगंथो चूलिया णाम ॥ ५८० ॥

इससे आगेका प्रन्थ चूलिका है ॥ ५८० ॥

जो णिगोदो पढमदाए वक्कममाणो अणंता वक्कमंति जीवा । एयसमएण अणंता-णंतसाहारणजीवेण घेत्रूण एगसरीरं भवदि असंखेज्जलोगमेत्तसरीराणि घेत्रूण एगो णिगोदो होदि ॥ ५८१ ॥

प्रथम समयमें जो निगोद उत्पन्न होता है उसके साथ अनन्त जीव उत्पन्न होते हैं। यहां एक समयमें अनन्तानन्त साधारण जीवोंको ग्रहण कर एकशरीर होता है। तथा असंख्यात लोक प्रमाण शरीरोंको ग्रहण कर एक निगोद (पुळवी) होता है।। ५८१॥

विदियसमए असंखेज्जगुणहीणा वक्कमंति ॥५८२॥ तदियसमए असंखेज्जगुण-हीणा वक्कमंति ॥५८३॥ एवं जाव असंखेज्जगुणहीणाए सेडीए णिरंतरं वक्कमंति जाव उक्कस्सेण आविष्ठियाए असंखेज्जदिभागो ॥ ५८४॥

दूसरे समयमें असंख्यातगुणे हीन निगोद जीव उत्पन्न होते हैं ॥ ५८२ ॥ तीसरे समयमें असंख्यातगुणे हीन निगोद जीव उत्पन्न होते हैं ॥ ५८३ ॥ इस प्रकार उत्कर्षसे आवित्रके असंख्यातवें भाग प्रमाण काल तक असंख्यातगुणी हीन श्रेणि क्रमसे निगोद जीव निरन्तर उत्पन्न होते हैं ॥ ५८४ ॥

तदो एको वा दो वा तिण्णि वा समए अंतरं काऊण णिरंतरं वकमंति जाव उक्कस्सेण आवित्याए असंखेज्जदिभागो ॥ ५८५ ॥

तत्पश्चात् एक, दो और तीन समयसे छेकर उत्कर्षसे आवित्यके असंख्यातवें भाग प्रमाण कालका अन्तर करके आवित्यके असंख्यातवें भाग प्रमाण काल तक निरन्तर निगोद जीव उत्पन्न होते हैं॥ ५८५॥

> अप्पाबहुअं दुविहं- अद्धा अप्पाबहुअं चेव जीव अप्पाबहुअं चेव ॥ ५८६ ॥ अल्पबहुत्त्व दो प्रकारका है- अद्धाअल्पबहुत्त्व और जीवअल्पबहुत्त्व ॥ ५८६ ॥

अद्धाअप्पाबहुए ति सच्वत्थोवो सांतरसमए वक्तमणकालो ॥ ५८७ ॥ णिरंतर-समए वक्तमणकालो असंखेज्जगुणो ॥५८८॥ सांतरणिरंतरसमए वक्तमणकालो विसेसाहिओ ॥

अद्धाअल्पबहुत्त्वकी अपेक्षा सान्तर समयमें उपक्रमणकाल सबसे स्तोक है। ५८०॥ उससे निरन्तर समयमें उपक्रमणकाल असंख्यातगुणा है। ५८८॥ उससे सान्तरनिरन्तर समयमें उपक्रमणकाल विशेष अधिक है। ५८९॥

सच्वत्थोवो सांतरसमयवकमणकाल विसेसो ॥ ५९० ॥ सान्तर समयमें उपक्रमणकाल विशेष सबसे स्तोक है ॥ ५९० ॥

णिरंतरसमयवक्कमणकालविसेसो असंखेज्जगुणो ॥ ५९१ ॥ सांतरणिरंतरवक्क-मणकालविसेसो विसेसाहिओ ॥ ५९२ ॥ जहण्णपदेण सन्वत्थोवा सांतरवक्कमणसन्वजहण्ण-कालो ॥५९३॥ उक्कस्सपदेण उक्कस्सओ सांतरसमयवक्कमणकालो विसेसाहिओ ॥५९४॥ जहण्णपदेण जहण्णमो णिरंतरत्रक्कमणकालो असंखेज्जगुणो ॥ ५९५ ॥ उक्कस्सपदेण उक्कस्सओ णिरंतरवक्कमणकालो विसेसाहिओ ॥ ५९६ ॥ जहण्णपदेण सांतरणिरंतरवक्क-मणसञ्जाहण्णकालो विसेसाहिओ ॥ ५९७ ॥ उक्कस्यपदेण सांतरणिरंतरवक्कमणकालो विसेसाहिओ ॥ ५९८ ॥ सन्बत्थोवो सांतरवक्कमणकालविसेसो ॥ ५९९ ॥ णिरंतरवक्क-मणकालविसेसो असंखेज्जगुणो ॥ ६०० ॥ सांतरणिरंतरवक्कमणकालविसेसो विसेसाहिओ ॥ ६०१ ॥ जहण्णपदेण सांतरसमयवनकमणकालो असंखेज्जगुणो ॥ ६०२ ॥ उनकस्सपदेण मांतरसमयवक्कमणकालो विसेसाहिओ ॥ ६०३ ॥ जहण्णपदेण णिरंतरसमयवक्कमणकालो असंखेजजगुणो ॥६०४॥ उक्कस्सपदेण णिरंतरसमयवक्कमणकालो विसेसाहिओ ॥६०५॥ जहण्णपदेण सांतरणिरंतरवक्कमणकालो विसेसाहिओ ॥६०६॥ उक्कस्सपदेण सांतरणिरंतर-वक्कमणकालो विसेसाहिओ ॥ ६०७ ॥ उक्कस्सयं वक्कमणंतरमसंखेज्जगुणं ॥ ६०८ ॥ अवक्कम्मणकालविसेसो असंखेज्जगुणो ।।६०९॥ पत्रंघणकालविसेसो विसेसाहिओ ॥६१०॥ जहण्णपदेण जहण्णओ अवन्कमणकालो असंखेज्जगुणो ॥ ६११ ॥ जहण्णपदेण जहण्णओ प्रबंधणकालो विसेसाहिओ ॥ ६१२ ॥ उत्रकस्सपदेण उत्रकस्सओ अवन्कमणकालो विसेसाहिओ ॥ ६१३ ॥ उक्कस्सपदेण उक्कस्सओ पर्वधणकालो विसेसाहिओ ॥ ६१४ ॥

उससे निरन्तर समयमें उपक्रमकाल विशेष असंख्यातगुणा है ॥ ५९१ ॥ उससे सान्तर-निरन्तर उपक्रमण कालविशेष विशेष अधिक है ॥ ५९२ ॥ जघन्य पदकी अपेक्षा सान्तर उपक्रमणका सबसे जघन्य काल सबसे स्तोक है ॥ ५९३ ॥ उससे उन्कृष्ट पदकी अपेक्षा उन्कृष्ट सान्तर समय उपक्रमणकाल विशेष अधिक है ॥ ५९४ ॥ उससे जघन्य पदकी अपेक्षा जघन्य निरन्तर उपक्रमणकाल असंख्यातगुणा है ॥ ५९५ ॥ उससे उन्कृष्ट पदकी अपेक्षा निरन्तर उपक्रमणकाल विशेष अधिक है ॥ ५९६ ॥ उससे जघन्य पदकी अपेक्षा सान्तर-निरन्तर उपक्रमणकाल विशेष अधिक है ॥ ५९६ ॥ उससे उन्कृष्ट पदकी अपेक्षा सान्तर-निरन्तर उपक्रमणकाल विशेष अधिक है ॥ ५९८ ॥ सान्तर उपक्रमणकाल विशेष सबसे स्तोक है ॥ ५९९ ॥ निरन्तर उपक्रमणकाल विशेष असंख्यातगुणा है ॥ ६०० ॥ सान्तर-निरन्तर उपक्रमणकालविशेष विशेष अधिक है ॥ ६०१ ॥ जघन्य पदकी अपेक्षा सान्तर समय उपक्रमणकाल असंख्यातगुणा है ॥ ६०२ ॥ उन्कृष्ट पदकी अपेक्षा सान्तरसमय उपक्रमणकाल विशेष अधिक है ॥ ६०३ ॥ जघन्य पदकी अपेक्षा निरन्तरसमय उपक्रमणकाल विशेष अधिक है ॥ ६०३ ॥ जघन्य पदकी अपेक्षा निरन्तरसमय उपक्रमणकाल विशेष अधिक है ॥ ६०३ ॥ उन्कृष्ट पदकी अपेक्षा निरन्तरसमय उपक्रमणकाल विशेष अधिक है ॥ ६०३ ॥ उन्कृष्ट पदकी अपेक्षा निरन्तरसमय उपक्रमणकाल विशेष अधिक है ॥ ६०४ ॥ उन्कृष्ट पदकी अपेक्षा निरन्तरसमय उपक्रमणकाल विशेष अधिक है ॥ ६०६ ॥ उन्कृष्ट पदकी अपेक्षा निरन्तरसमय उपक्रमणकाल विशेष अधिक है ॥ ६०४ ॥ उन्कृष्ट पदकी अपेक्षा निरन्तरसमय उपक्रमणकाल विशेष अधिक है ॥ ६०४ ॥ उन्कृष्ट पदकी अपेक्षा निरन्तरसमय उपक्रमणकाल विशेष अधिक है ॥ ६०६ ॥ उन्कृष्ट पदकी अपेक्षा सान्तर-निरन्तर उपक्रमणकाल विशेष अधिक है ॥ ६०४ ॥ उन्कृष्ट पदकी अपेक्षा सान्तर-निरन्तर उपक्रमणकाल विशेष अधिक है ॥ ६०८ ॥ उन्कृष्ट पदकी अपेक्षा सान्तर-निरन्तर उपक्रमणकाल विशेष अधिक है ॥ ६०८ ॥ उन्कृष्ट पदकी अपेक्षा सान्तर-निरन्तर उपक्रमणकाल विशेष अधिक है ॥ ६०८ ॥ उन्कृष्ट

उपक्रमणअन्तर असंस्थातगुणा है ॥ ६०८ ॥ अप्रक्रमणकालविशेष असंस्थातगुणा है ॥ ६०९ ॥ प्रवन्धनकालविशेष विशेष अधिक है ॥ ६१० ॥ जघन्य पदकी अपेक्षा जघन्य अप्रक्रमणकाल असंस्थातगुणा है ॥ ६११ ॥ जघन्य पदकी अपेक्षा जघन्य प्रवन्धनकाल विशेष अधिक है ॥६१२॥ उत्कृष्ट पदकी अपेक्षा उत्कृष्ट प्रवन्धनकाल विशेष अधिक है ॥ ६१३ ॥ उत्कृष्ट पदकी अपेक्षा उत्कृष्ट प्रवन्धनकाल विशेष अधिक है ॥ ६१३ ॥

### जीव अप्याबहुए ति ॥ ६१५ ॥

अब जीत्र अल्पबहुत्त्वका प्रकरण है ॥ ६१५ ॥

सन्वत्थोवा चरिमसमए वक्कमंति जीवा ॥ ६१६ ॥ अपढम-अचिरमसमयएसु वक्कमंति जीवा असंखेज्जगुणा ॥ ६१७ ॥ अपढमसमए वक्कमंति जीवा विसेसाहिया ॥ ६१८ ॥ पढमसमए वक्कमंति जीवा असंखेज्जगुणा ॥ ६१९ ॥ अचिरमसमयसु वक्कमंति जीवा विसेसाहिया ॥ ६२० ॥ सन्वेसु समएसु वक्कमंति जीवा विसेसाहिया ॥ ६२१ ॥ सन्वेसु समएसु वक्कमंति जीवा विसेसाहिया ॥ ६२१ ॥ सन्वत्थोवा चिरमसमए वक्कमंति जीवा ॥ ६२२ ॥ अपढम-अचिरमसमयसु वक्कमंति जीवा असंखेज्जगुणा ॥ ६२३ ॥ अपढमसमए वक्कमंति जीवा विसेसाहिया ॥ ६२४ ॥ पढमसमए वक्कमंति जीवा असंखेज्जगुणा ॥ ६२३ ॥ सन्वेसु समएसु वक्कमंति जीवा विसेसाहिया ॥ ६२७ ॥ विसेसाहिया ॥ ६२६ ॥ सन्वेसु समएसु वक्कमिदजीवा विसेसाहिया ॥ ६२७ ॥

अन्तिम समयमें उत्पन्न होनेवाले जीव सबसे स्तोक हैं ॥ ६१६ ॥ अप्रथम-अचरम समयोंमें उत्पन्न होनेवाले जीव असंख्यातगुणे हैं ॥ ६१० ॥ अप्रथम समयमें उत्पन्न होनेवाले जीव विशेष अधिक हैं ॥ ६१८ ॥ प्रथम समयमें उत्पन्न होनेवाले जीव असंख्यातगुणे हैं ॥ ६१९ ॥ अचरम समयोंमें उत्पन्न होनेवाले जीव विशेष अधिक हैं ॥ ६२१ ॥ अन्तिम समयमें उत्पन्न होनेवाले जीव सबसे स्तोक हैं ॥ ६२१ ॥ अप्रथम-अचरम समयोंमें उत्पन्न होनेवाले जीव असंख्यातगुणे हैं ॥ ६२३ ॥ अप्रथम समयमें उत्पन्न होनेवाले जीव विशेष अधिक हैं ॥ ६२४ ॥ अप्रथम समयमें उत्पन्न होनेवाले जीव विशेष अधिक हैं ॥ ६२४ ॥ प्रथम समयमें उत्पन्न होनेवाले जीव विशेष अधिक हैं ॥ ६२४ ॥ प्रथम समयमें उत्पन्न होनेवाले जीव असंख्यातगुणे हैं ॥ ६२६ ॥ सब समयोंमें उत्पन्न होनेवाले जीव विशेष अधिक हैं ॥ ६२६ ॥ सब समयोंमें उत्पन्न हुए जीव विशेष अधिक हैं ॥ ६२० ॥ ॥ जीव-अल्पबहुत्व समाप्त हुआ ॥

### सच्चो बादरणिगोदो पज्जत्तो वा वामिस्सो वा ॥ ६२८ ॥

स्कन्य, अण्डर, आवास और पुलविमें अवस्थित सब बादर निगोद पर्याप्त और मिश्र (पर्याप्त-अपर्याप्त) होते है ॥ ६२८॥

सुहुमिणगोदवग्गणाए पुण णियमा वामिस्सो ॥ ६२९ ॥ परन्तु सूक्ष्मनिगोदवर्गणामें नियमसे मिश्र ही होते है ॥ ६२९ ॥

### जो णिगोदी जहण्णएण वक्कमणकालेण वक्कमंती जहण्णएण पर्वधणकालेण पत्रद्धी तेसिं बादरणिगोदाणं तथा पत्रद्धाणं मरणक्कमेण णिग्गमो होदि ॥ ६३० ॥

जो निगोद जबन्य उत्पत्ति कालके द्वारा उत्पन्न होकर जबन्य प्रबन्धनकालके द्वारा बन्धको प्राप्त हुए हैं उन बादर निगोदोंका उस प्रकारसे बद्ध होनेपर मरणके क्रमके अनुसार निर्गमन होता है ॥ ६३०॥

सञ्जनकस्सियाए गुणसेडीए मरणेण मदाणं सञ्जचिरेण कालेण णिल्लेविज्जमाणाणं तेसिं चरिमसमए मदावसिद्धाणं आवलियाए असंखेज्जदिभागमेत्तो णिगोदाणं ॥ ६३१ ॥

सर्वोत्कृष्ट गुणश्रेणि द्वारा मरणसे मरे हुए तथा सबसे दीर्घ काल द्वारा निर्छेपनको प्राप्त होनेबाले उन जीवोंके अन्तिम समयमें मृत होनेसे बचे हुए निगोदोंका प्रमाण आवलिके असंख्यातवें भाग प्रमाण है ॥ ६३१॥

> एत्थ अप्पाबहुअं सन्त्रत्थोतं खुदा भत्रग्गहण् ॥ ६३२ ॥ यहां अल्पबहुत्त्व अञ्चलक्षक्षभत्रप्रहण सबसे स्तोक है ॥ ६३२ ॥

एइंदियस्स जहण्णिया णिवत्ती संखेज्जगुणा ॥ ६३३ ॥ सा चेव उक्किस्सिया विसेसाहिया ॥ ६३४ ॥

एकेन्द्रियकी जघन्य निर्वृत्ति संख्यातगुणी है ॥ ६३३ ॥ वही उत्कृष्ट निर्वृत्ति अपने जघन्यसे विशेष अधिक है ॥ ६३४ ॥

बादरणिगोदवग्गणाए जहण्णियाए आविष्ठियाए असंखेज्जिदिभागमेत्तो णिगोदाणं ॥ क्षीणक्षधायके अन्तिम समयमें होनेवाळी जघन्य बादर निगोदवर्गणामें निगोदोंका प्रमाण आविष्ठके असंख्यातवें भाग मात्र होता है ॥ ६३५ ॥

सुहुमणिमोद्वग्मणाए जहण्णियाए आवित्याए असंखेज्जिद्भागमेत्तो णिमोदाणं॥ जघन्य सूक्ष्म निगोदवर्मणामे निगोदोंका प्रमाण आवित्ये असंख्यातवें भाग मात्र होता है॥ ६३६॥

सुहुमणिगोदवस्मणाए उक्कस्सियाए आविष्याए असंखेज्जदिभागमेत्तो णिगो-दाणं ॥ ६३७ ॥

उत्कृष्ट सूक्ष्म निगोदवर्गणामें निगोदोंका प्रमाण आवलिके असंख्यातवें भाग मात्र होता है ॥ ६३७ ॥

बादरिणगोदवग्गणाए उक्कस्सियाए सेडीए असंखेज्जिदिभागमेचो णिगोदाणं ॥
उत्कृष्ट बादर निगोदवर्गणामें निगोदोंका प्रमाण जगश्रेणिके असंख्यातवें भाग मात्र
होता है ॥ ६३८॥

## एदेसिं चेव सन्वणिमोदाणं मूलमहाखंघद्वाणाणि ॥ ६३९ ॥

इन सभी निगोदोंका- बादर निगोदोंका- मूल (कारण) महास्कन्धस्थान हैं ॥६३९॥

अद्व पुढवीओ टंकाणि क्र्डाणि भवणाणि विमाणाणि विमाणिद्याणि विमाणप-त्थडाणि णिरयाणि णिरदंदयाणि णिरयपत्थडाणि गच्छाणि गुम्माणि वहीणि लदाणि तणवणप्कदिआदीणि ॥ ६४० ॥

उपर्युक्त महास्कन्बस्थान ये हैं— आठ पृथिवीयां, टंक (पर्वतोंपर खोदी गई वापिकायें, कुटं, तालाब और जिनमवन आदि), कूट (मेरू और कुलाचल आदि), भवन, विमान, ऋतु आदि विमानेन्द्रक, विमानस्तर, नरक, नारकेन्द्रक, नारकप्रस्तर, गच्छ, गुल्म, बछी, लता और तृण-वनस्पति आदि ॥ ६४०॥

जदा मूलमहाक्खंधट्ठाणाणं जहण्णपदे तदा बादरतसपज्जनाणं उक्कस्सपदे ॥
जब मूल महास्कन्धस्थानोंका जघन्य पद होता है तब बादर त्रस पर्याप्तकोंका उत्कृष्ट
पद होता है ॥ ६४१॥

जदा बादरतसपज्जत्ताणं जहण्णपदे तदा मूलमहाक्खंधद्वाणाणमुक्कस्सपदे ।। जब बादर त्रस पर्याप्तोंका जघन्य पद होता है तब मूलमहास्कन्धस्थानोंका उत्कृष्ट पद होता है ॥ ६४२ ॥

# ६. महादंडओ

एत्तो सव्वजीवेसु महादंडओ कायव्यो भवदि ॥ ६४३ ॥ अब आगे सब जीवोंमें महादण्डक किया जाता है ॥ ६४३ ॥

सव्वत्थोवं खुद्दाभवग्गहणं। तं तिथा विहत्तं- हेट्टिछए तिभाए सन्वजीवाणं जहण्णिया अपज्जत्तिणिव्वत्ती, मिज्झिछए तिभाए णित्थ आवासयाणि, उवरिछए तिभागे आउअवंथो जवमज्झं समिलामज्झे ति बुचिदि ॥ ६४४ ॥

क्षुद्रकमवप्रहण सबसे स्तोक हैं – वह तीन प्रकारका है-- अधस्तन त्रिभागमें सब जीवोंकी जघन्य अपर्याप्तनिर्वृत्ति होती है, मध्यम त्रिभागमें आवश्यक नहीं होते, और उपरिम त्रिभागामें आयुवन्ध यवमध्य होता है । उसे शमिलायवमध्य कहा जाता है ॥ ६४४ ॥

तस्तुवरिमसंखेपद्धा ।। ६४५ ॥ असंखेपद्धस्सुवरि खुद्दाभवग्गहणं ॥ ६४६ ॥ खुद्दाभवग्गहणस्सुवरि जहण्णिया अपज्जत्त णिव्वत्ती ॥ ६४७ ॥ जहण्णियाए अपज्जत्त- णिव्वत्तीए उवरिम्रुक्कस्सिया अपज्जत्तिणव्वत्ती अंतोम्रुहुत्तिया ॥ ६४८ ॥ तं चेव सुहुम- णिगोदजीवाणं जहण्णिया अपज्जत्तृणिव्वत्ती ॥ ६४९ ॥

उसके ऊपर असंक्षेपाद्धा— जघन्य आयुवन्धकाल— है ॥ ६४५ ॥ असंक्षेपाद्धाके ऊपर क्षुद्रभवग्रहण है ॥ ६४६ ॥ क्षुद्रभवग्रहणके आगे जघन्य अपर्याप्त निर्वृत्ति है ॥ ६४८ ॥ जघन्य अपर्याप्त निर्वृत्तिके आगे अन्तर्मृहूर्त प्रमाण उन्कृष्ट अपर्याप्त निर्वृत्ति होती है ॥ ६४८ ॥ वही सूक्ष्मनिगोद जीवोंकी जघन्य अपर्याप्त निर्वृत्ति है ॥ ६४९ ॥

उविरम्जिकिस्तिया अपज्जत्तिशिव्यत्ती अंतोम्रहुत्तिया ॥ ६५० ॥ जघन्य अपर्याप्त निर्वृत्तिसे उपितम उत्कृष्ट अपर्याप्त निर्वृत्ति अन्तर्मुहूर्त प्रमाण है ॥ तत्थ इमाणि पढमदाए आवासयाणि होंति ॥ ६५१ ॥

वहां प्रथम समयमें लेकर सूक्ष्मनिगोद जीवोंकी उत्कृष्ट अपर्यान्त निर्वृत्ति तक ये आवश्यक ं होते हैं ॥ ६५१ ॥

तदो जवमज्झं गंत्ण सुहुमिणगोदअपज्जत्तयाणं णिललेवणहाणाणि आवलियाए असंखेज्जदिभागमेत्ताणि ॥ ६५२ ॥

तदनन्तर यवमध्यके व्यतीत होनेपर सूक्ष्म निगोद अपर्याप्तकोंके आविलके असंख्यातवें भाग प्रमाण निर्लेपनस्थान होते हैं ॥ ६५२ ॥

तदो जवमञ्झं गंतूण बादरणिगोदजीवअपज्जत्तयाणं णिक्छेवणद्वाणाणि आव-लियाए असंखेजजिदभागमेत्ताणि ॥ ६५३ ॥

तत्पश्चात् यवमध्य जाकर बादर निगोद अपर्याप्त जीवोंके आविष्के असंख्यातवें भाग प्रमाण निर्केपनस्थान होते हैं ॥ ६५३ ॥

तदो अंतोमुहुत्तं गंत्ण सुहुमणिगोदजीवअपज्जत्तयाणमाउअवंधजवमज्झं ॥६५४॥ तत्यथात् अन्तर्मुहूर्त जाकर सूक्ष्म निगोद अपर्याप्त जीवोंका आयुवन्ध यवमध्य होता है ॥ तदो अंतोमुहुत्तं गंत्ण बादरणिगोदजीवअपज्जत्तयाणमाउअवंधजवमज्झं ॥६५५॥ तत्यथात् अन्तर्मुहूर्त जाकर बादर निगोद अपर्याप्त जीवोंका आयुवन्धयवमध्य होता है ॥ तदो अंतोमुहुत्तं गंत्ण सुहुमणिगोदजीवअपज्जत्तयाणं मरणजवमज्झं ॥ ६५६ ॥ तत्यथात् अन्तर्मुहूर्त जाकर सूक्ष्म निगोद अपर्याप्त जीवोंका मरणयवमध्य होता है ॥ तदो अंतोमुहुत्तं गंत्ण बादरणिगोदजीवअपज्जत्तयाणं मरणजवमज्झं ॥ ६५७ ॥ तदो अंतोमुहुत्तं गंत्ण बादरणिगोदजीवअपज्जत्तयाणं मरणजवमज्झं ॥ ६५७ ॥ तत्यथात् अन्तर्मुहूर्तं जाकर बादर निगोद अपर्याप्त जीवोंका मरणयवमध्य होता है ॥

तदो अंतोम्रहुत्तं गंतूण सुहुमणिगोदजीवअपज्जत्तयाणं णिव्वत्तिद्वाणाणि आविल-याए असंखेज्जदिभागमेत्ताणि ॥ ६५८ ॥

तत्पश्चात् अन्तर्मुहूर्त जाकर सूक्ष्म निगोद अपर्याप्तकोंके आविलके असंख्यातेवें भाग प्रमाण निर्वृत्तिस्थान होते हैं ॥ ६५८॥ तदो अंतोग्रहुत्तं गंतूण बादरणिगोदजीत्रअव्यन्जत्तयाणं ण्णिव्यत्तिहुाणाणि आवलियाए असंखेज्जदिभागमेत्ताणि ॥ ६५९ ॥

तत्पश्चात् अन्तर्मुहूर्त जाकर बादर निगोद अपर्याप्त जीवोंके आविष्ठके असंख्यातवें भाग प्रमाण निर्वृत्तिस्थान होते हैं ॥ ६५९ ॥

> तदो अंतोग्रहुत्तं गंतूण सन्वजीवाणं णिव्यत्तीए अंतरं ॥ ६६० ॥ तत्पश्चात् अन्तर्मुहूर्त जाकर सब जीवोंकी निर्वृत्तिका अन्तर होता है ॥ ६६० ॥ तत्थ इमाणि पढमदाए आवासयाणि भवंति ॥ ६६१ ॥ वहां सर्व प्रथम ये आवश्यक होते हैं ॥ ६६१ ॥

ददो अंतोम्रहुत्तं गंतूण तिष्णं सरीराणं णिव्यत्तिष्ठाणाणि आवित्याए असंखेडज-दिभागमेत्ताणि ॥ ६६२ ॥

तत्पश्चात् अन्तर्मुहूर्त जाकर तीन शरीरोंके आयित्रके असंख्यातयें भाग प्रमाण निर्वृत्ति-स्थान होते हैं ॥ ६६२॥

औरालिय वेउव्विय-आहारसरीराणं जहाकमं विसंसाहियाणि ॥ ६६३ ॥

पूर्वोक्त वे औदारिकशरीर वैक्रियिकशरीर और आहारकशरीरके निर्वृत्तिस्थान यथा क्रमसं उत्तरोत्तर विशेष अधिक होते हैं ॥ ६६३ ॥

एत्थ अप्पाबहुअं— सव्यत्थोवाणि ओरालियसरीरस्स णिव्वत्ति द्वाणाणि ॥६६४॥ वउव्वियसरीरस्स णिव्वत्तिद्वाणाणि विसंसाहियाणि ॥ ६६५ ॥ आहारसरीरस्स णिव्वत्ति-द्वाणाणि विसंसाहियाणि ॥ ६६६ ॥ तदो अंतोम्रहुत्तं गंतूण तिष्णं सरीराणमिदियणिव्वत्ति-द्वाणाणि आवलियाए असंखेज्जदिभागमेत्ताणि ॥ ६६७ ॥ ओरालिय-वेउव्विय-आहार-सरीराणं जहाकमं विसेसाहियाणि ॥ ६६८ ॥

बहां अन्यबहुत्त्व इस प्रकार है— औदारिकशरीरके निर्वृत्तिस्थान सबसे स्तोक होते हैं ॥ ६६४ ॥ वैक्रियिकशरीरके निर्वृत्तिस्थान विशेष अधिक हैं ॥ ६६५ ॥ आहारशरीरके निर्वृत्तिस्थान विशेष अधिक हैं ॥ ६६५ ॥ आहारशरीरके निर्वृत्तिस्थान विशेष अधिक हैं ॥ ६६६ ॥ तत्पश्चात् अन्तर्मृहूर्त जाकर तीन शरीरोंके इन्द्रियनिष्ठ-त्तिस्थान आविलके असंख्यातवें भाग प्रमाण होते हैं ॥ ६६७ ॥ ये इन्द्रियनिर्वृत्तिस्थान औदारिकशरीर, वैक्रियिकशरीर और आहारकशरीरके क्रमसे उत्तरोत्तर विशेष अधिक होते हैं ॥ ६६८ ॥

एतथं अष्पाबहुअं— सन्वत्थोवाणि ओरालियसरीरस्स इंदियणिन्वत्तिद्वाणाणि ।। ६६९ ॥ वेउन्वियसरीरस्स इंदियणिन्वत्तिद्वाणाणि विसेसाहियाणि ॥ ६७० ॥ आहार-सरीरस्स इंदियणिन्वत्तिद्वाणाणि विसेसाहियाणि ॥ ६७१ ॥ तदो अंतोमुहुत्तं गंतूण तिष्णं सरीराणं आणापाण-भासा-मणणिन्वत्तिद्वाणाणि आवलियाए असंखेज्जदिभागमेत्ताणि ॥ ६७२ ॥ ओरालिय-वेउन्विय-आहारसरीराणं जहाकमं विसेसाहियाणि ॥ ६७३ ॥

यहां अल्पबहुत्त्व- औदारिकशरिरंक्षे इन्द्रियनिर्वृत्तिस्थान सबसे स्तोक हैं ॥ ६६९ ॥ वैिक्रियिकशरीरके इन्द्रियनिर्वृत्तिस्थान विशेष अधिक हैं ॥ ६७० ॥ आहारकशरीरके इन्द्रियनिर्वृत्तिस्थान बिशेष अधिक हैं ॥ ६७१ ॥ तत्पश्चात् अन्तर्मुहूर्त जाकर तीन शरीरोंके आनपान, भाषा और मन निर्वृत्तिस्थान आवित्के असंख्यातें भाग प्रमाण होते है ॥ ६७२ ॥ ये निर्वृत्तिस्थान औदारिक-शरीर, वैक्रियिकशरीर और आहारकशरीरके क्रमसे उत्तरोत्तर विशेष अधिक हैं ॥ ६७३ ॥

एत्थ अप्पाबहुअं सन्वत्थोवाणि ओरालियसरीरस्स आणापाण-भासा-मणणिन्व-त्तिहुाणाणि।।६७४॥ वेउन्वियसरीरस्स आणापाण-भासा-मणणिन्वत्तिहुाणाणि विसेसाहियाणि ॥ ६७५ ॥ आहारसरीरस्स आणापाण-भासा-मणणिन्वत्तिहुाणाणि विसेसाहियाणि ॥६७६॥ तदो अंतोग्रहुत्तं गंतूण तिण्णं सरीराणं णिल्लेवणहुाणाणि आवलियाए असंखेज्जदिभागमेत्ताणि ॥ ६७७॥ औरालिय-वेउन्विय-आहारसरीराणं जहाकम्मेण विसेसाहियाणि ॥ ६७८ ॥

यहां अल्पबहुत्त्व — औदारिकशरीरके आनपान, भाषा और मन निर्वृत्तिस्थान सबसे स्तोक हैं ॥६०४॥ बैक्रियिकशरीरके आनपान, भाषा और मन निर्वृत्तिस्थान विशेष अधिक हैं ॥६७५॥ आहारशरीरके आनपान, भाषा और मन निर्वृत्तिस्थान विशेष अधिक हैं ॥६७६॥ तत्पश्चात् अन्तर्मुहूर्त जाकर तीन शरीरोंके निर्लेपनस्थान आवलिके असंख्यातवें भाग प्रमाण हैं ॥६७७॥ वे निर्लेपनस्थान औदारिकशरीर बैक्रियिकशरीर और आहारकशरीरके कमसे उत्तरोत्तर विशेष अधिक हैं ॥६७८॥

एत्थ अप्पाबहुगं- सव्वत्थोवाणि ओरालियसरीरस्स णिक्केवणद्वाणाणि ॥६७९॥ वेउव्वियसरीरस्स णिक्केवणद्वाणाणि विसेसाहियाणि ॥६८०॥ आहारसरीरस्स णिक्केवण-द्वाणाणि विसेसाहियाणि ॥६८१॥

यहां अल्पबहुत्त्व – औदारिकशरीरके निर्लेपनस्थान सबसे स्तोक हैं ॥ ६७९ ॥ वैक्रियिक शरीरके निर्लेपनस्थान विशेष अधिक हैं ॥६८०॥ आहारकशरीरके निर्लेपनस्थान विशेष अधिक हैं ॥

तत्थ इमाणि पढमदाए आवासयाणि होति ॥ ६८२ ॥

वहां सर्वप्रथम बादर और सूक्ष्म निगोद जीवोंके ये आवश्यक होते हैं ॥ ॥ ६८२ ॥

तदो जवमञ्झं गंतूण सुहुमणिगोदजीवपज्जत्तयाणं णिव्यत्तिष्टाणाणि आविलयाए असंखेज्जदिभागमेत्ताणि ॥ ६८३ ॥

तत्पश्चात् यवमध्य जाकर सूक्ष्म निगोद पर्याप्त जीवोंके निर्दृत्तिस्थान आवलिके असंख्यातवें भाग प्रमाण होते हैं ॥ ६८३ ॥

तदो जनमञ्झं गंतूण बादरणिगोदजीवपञ्जत्तयाणं णिव्यत्तिद्वाणाणि आविलयाए असंखेज्जिदभागमेत्ताणि ॥ ६८४ ॥ तत्पश्चात् यवमध्य जाकर बादर निगोद पर्याप्त जीवोंके निर्वृत्तिस्थान आविके असंख्यातवें भाग प्रमाण होते हैं ॥ ६८४ ॥

तदो अंतोम्रहुत्तं गंत्ण सहुमणिगोदजीवपज्जत्तयाणमाउअबंधजवमज्झं ॥६८५॥
तत्पश्चात् अन्तर्मृहूर्त जाकर सूक्ष्म निगोद पर्याप्त जीवोंका आयुवन्धयवमच्य होता है ॥
तदो अंतोम्रहुत्तं गंत्ण बादरणिगोदजीवपज्जत्तयाणं आउअबंधजवमज्झं ॥६८६॥
तत्पश्चात् अन्तर्मृहूर्त जाकर बादर निगोद पर्याप्त जीवोंका आयुवन्धयवमच्य होता है ॥
तदो अंतोम्रहुत्तं गंत्ण सुहुमणिगोदजीवपज्जत्तयाणं मरणजवमज्झं ॥ ६८७ ॥
तत्पश्चात् अन्तर्मृहूर्त जाकर सूक्ष्म निगोद पर्याप्त जीवोंका मरणयवमध्य होता है ॥
तदो अंतोम्रहुत्तं गंत्ण बादरणिगोदजीवपज्जत्तयाणं मरणजवमज्झं ॥ ६८८ ॥
तत्पश्चात् अन्तर्मृहूर्त जाकर बादर निगोद पर्याप्त जीवोंका मरणयवमध्य होता है ॥

तदो अंतोम्रहुत्तं गंतूण सुहुमणिगोदपज्जत्तयाणं णिक्छेत्रणद्वाणाणि आवित्याए असंखेज्जदिभागमेत्ताणि ॥ ६८९ ॥

तत्पश्चात् अन्तर्मुहूर्त जाकर सूक्ष्म निगोद पर्याप्त जीवोंके निर्केषनस्थान आवित्रके असंख्यातवें भाग प्रमाण होते हैं ॥ ६८९॥

तदो अंतोम्रहुत्तं गंत्ण बादरिंगोदजीवपज्जत्तयाणं णिल्लेवणद्वाणाणि आवलियाए असंखेज्जदिभागमेत्ताणि ॥ ६९०॥

तत्पश्चात् अन्तर्मुहूर्त जाकर बादर निगोद पर्याप्त जीवोंके निर्हेपनस्थान आविहके असंख्यातवें भाग प्रमाण होते हैं ॥ ६९०॥

तम्हि चेव पत्तेयसरीरपज्जत्तयाणं णिक्केवणद्वाणाणि आवितयाए असंखेज्जिदि-भागमेत्ताणि ॥ ६९१ ॥

वहींपर प्रत्येकशरीर पर्याप्तकोंके निर्लेपनस्थान आविष्ठके असंख्यातेंवे भाग प्रमाण होते हैं ॥ एत्य अप्पायहुगं— सव्यत्योवाणि सहुमणिगोदजीवपज्जत्तयाणं णिल्लेवणहाणाणि ॥ यहां अल्पबहुत्त्व— सूक्ष्म निगोद पर्याप्त जीवोंके निर्लेपनस्थान सबसे स्तोक हैं ॥६९२॥ बादरणिगोदजीवपज्जत्तयाणं णिल्लेवणहाणाणि विसेसाहियाणि ॥ ६९३ ॥ बादर निगोद पर्याप्त जीवोंके निर्लेपनस्थान विशेष अधिक हैं ॥ ६९३ ॥ तिम्ह चेव पत्तेयसरीरपज्जत्तयाणं णिल्लेवणहाणाणि विसेसाहियाणि ॥ ६९४ ॥ वहींपर प्रत्येकशरीर पर्याप्त जीवोंके निर्लेपनस्थान विशेष अधिक हैं ॥ ६९४ ॥ तत्थ इमाणि पढमदाए आवासयाणि हवंति ॥ ६९५ ॥ वहां सर्वप्रथम ये आवश्यक होते हैं ॥ ६९५ ॥

तदो अंतोग्रहत्तं गंतूण सुहमणिगोदजीवपन्जत्तयाणं समिलाजवमन्झं ॥ ६९६ ॥ तत्पश्चात् अन्तर्महर्त जाकर सूक्ष्म निगोद पर्याप्त जीशोंका शमिलायवमध्य होता है ॥ तदो अंतोम्रहत्तं गंतूण बादरणिगोदजीवपज्जत्तथाणं समिलाजवमज्झं ॥ ६९७॥ तत्पश्चात् अन्तर्मुहूर्त जाकर बादर निगोद पर्याप्त जीवोंका शमिलायवमध्य होता है ॥ तदो अंतोम्रहत्तं गंतुण एइंदियस्स जहण्णिया पञ्जत्तणिव्यत्ती ॥ ६९८ ॥ तत्पश्चात् अन्तर्मुहूर्त जाकर एकेन्द्रियकी जधन्य पर्याप्तनिवृत्ति होती है ॥ ६९८ ॥ तदो अंतोग्रहत्तं गंतूण सम्म्रच्छिमस्स जहण्णिया पज्जत्तणिव्यत्ती ॥ ६९९ ॥ तत्पश्चात् अन्तर्मुहूर्त जाकर सम्मूर्च्छिमकी जघन्य पर्याप्त निर्वृत्ति होती है ॥ ६९९ ॥ तदो अंतोम्रहत्तं गंतूण गब्भोवक्कंतियस्य जहण्णिया पज्जत्तणिव्यत्ती ॥ ७०० ॥ तत्पश्चात् अन्तर्मुहूर्त जाकर मर्भोपक्रान्तिककी जघन्य पर्याप्त निर्वृत्ति होती है ॥ ७०० ॥ तदो दसवाससहस्साणि गंतूण ओक्वादियस्स जहण्णिया पञ्जत्तणिव्वत्ती ॥७०१॥ तत्पश्चात् दस हजार वर्ष जाकर औपपादिककी जघन्य पर्याप्त निर्वृत्ति होती है ॥७०१॥ तदो बाबीसवाससहस्साणि गंतूण एइंदियस्स उक्कस्सिया पज्जत्तणिव्वत्ती ॥ तत्पश्चात् बाईस हजार वर्ष जाकर एकेन्द्रियकी उत्कृष्ट पर्याप्त निर्वृत्ति होती है ॥७०२॥ तदो पुव्यकोडिं गृंतूण सम्मुन्छिमस्स उक्कस्सिया पन्जत्तिणव्यत्ती ॥ ७०३ ॥ तत्पश्चात् पूर्वकोटि जाकर सम्मूर्न्छिमकी उत्कृष्ट पर्याप्त निर्वृत्ति होती है ॥ ७०३ ॥ तदो तिष्णि पलिदोबमाणि गंतुण गब्भोवक्कंतियसस उक्कस्सिया पज्जत-णिव्यसी ॥ ७०४ ॥

तत्पश्चात् तीन पत्य जाकर गर्भोपक्रान्तिककी उत्कृष्ट पर्याप्त निर्वृत्ति होती है ॥७०४॥
तदो तेत्तीसं सागरोवमाणि गंतूण ओववादियस्स उक्कस्सिया पज्जत्तिणिव्वत्ती ॥
तत्पश्चात् तेतीस सागर जाकर औपपादिककी उत्कृष्ट पर्याप्त निर्वृत्ति होती है ॥७०५॥
तस्सेव वंधणिज्जस्स तत्थ इमाणि चत्तारि अणियोगदाराणि णायव्वाणि भवंति—
वग्गणपरूवणा वग्गणणिरूवणा पदेसदूदा अप्यावहुए ति ॥ ७०६ ॥

उसी बन्धनीयकी प्ररूपणामें ये चार अनुयोगद्वार ज्ञातव्य हैं- वर्गणाप्ररूपणा, वर्गणा-निरूपणा, प्रदेशार्थता और अल्पबहुत्त्व ॥ ७०६ ॥

वग्गणपरूवणदाए इमा एयदेसिया परमाणुपोग्गलदच्चवग्गणा णाम ॥ ७०७ ॥ इमा दुपदेसियपरमाणुपोग्गलदच्चवग्गणा णाम ॥ ७०८ ॥ एवं तिपदेसिय-चदुपदेसिय-पंचपदेसिय-छप्पदेसिय-सत्तपदेसिय - अट्ठपदेसिय - णवपदेसिय - दसपदेसिय - संखेजजपदेसिय- असंखेज्जवदेसिय - अणंतपदेसिय-अणंताणंतपदेसियपरमाणुपोग्गलद्व्ववगाणा णाम ॥७०९॥ तासिमणंताणंतपदेसियपरमाणुपोग्गलद्व्ववग्गणाणमुविस्माहारसरीरद्व्ववग्गणा णाम ॥७१०॥ आहारसरीरद्व्ववग्गणाणमुविस्मगहणद्व्ववग्गणा णाम ॥७११॥ अगहणद्व्ववग्गणाणमुविस् तेजाद्व्ववग्गणा णाम ॥७१२॥ तेजाद्व्ववग्गणाणमुविस् अगहणद्व्ववग्गणा णाम ॥७१३॥ अगहणद्व्ववग्गणाणमुविस् भासाद्व्यवग्गणा णाम ॥७१४॥ भासाद्व्यवग्गणाणमुविस्मगहण-द्व्यवग्गणाणमुवस्मिगहण्वव्यवग्गणाणमुवस्मिगहण्वव्यवग्गणाणमुवस्मिगहण्वव्यवग्गणाणमुवस्मिगहण्वव्यवग्गणाणमुवस्मिगहण्वव्यवग्गणाणमुवस्मिगहण्वव्यवग्गणाणमुवस्मिगहण्वस्ववग्गणाणमुवस्मिगहण्वस्ववग्गणाणमुवस्मिगहण्यस्ववग्गणाणमुवस्मिगहण्यस्ववग्गणा ।। ७१५॥

वर्गणाप्ररूपणाकी अपेक्षा यह एकप्रदेशिक परमाणुपुद्गलद्रव्यवर्गणा है ॥ ७०० ॥ यह द्विप्रदेशिक परमाणुपुद्गलद्रव्यवर्गणा है ॥ ७०८ ॥ इस प्रकार त्रिप्रदेशिक, चतुःप्रदेशिक, पंचप्रदेशिक, बर्प्रदेशिक, सप्तप्रदेशिक, अष्टप्रदेशिक, नवप्रदेशिक, दसप्रदेशिक, संख्यातप्रदेशिक, अस्प्रदेशिक, अस्प्रदेशिक, वनन्तप्रदेशिक, अस्प्रदेशिक अनन्तप्रदेशिक और अनन्तानन्तप्रदेशिक परमाणुपुद्गलद्रव्यवर्गणामें जानना चाहिये ॥ ७०९ ॥ उन अनन्तानन्तप्रदेशी परमाणुपुद्गलद्रव्यवर्गणाओंके ऊपर आहारशरीरद्रव्यवर्गणा होती है ॥ ७१० ॥ आहारशरीरद्रव्यवर्गणाओंके ऊपर अम्रहणद्रव्यवर्गणा होती है ॥ ७११ ॥ अम्रहणद्रव्यवर्गणाओंके ऊपर अम्रहणद्रव्यवर्गणाओंके ऊपर अम्रहणद्रव्यवर्गणाओंके ऊपर भाषाद्रव्यवर्गणाओंके ऊपर भाषाद्रव्यवर्गणाओंके ऊपर भाषाद्रव्यवर्गणाओंके ऊपर भाषाद्रव्यवर्गणाओंके ऊपर मानाद्रव्यवर्गणाओंके ऊपर मानाद्रव्यवर्गणाओंके ऊपर मानाद्रव्यवर्गणा होती है ॥ ७१४ ॥ मनोद्रव्यवर्गणाओंके ऊपर अम्रहणद्रव्यवर्गणा होती है ॥ ७१५ ॥ मनोद्रव्यवर्गणाओंके ऊपर अम्रहणद्रव्यवर्गणा होती है ॥

अगहणद्व्यवग्गणाणमुवरि कम्मइयद्व्यवग्गणा णाम ॥ ७१८ ॥ अग्रहणद्वयवर्गणाओंके ऊपर कार्मणद्रव्यवर्गणा होती है ॥ ७१८ ॥ ॥ इस प्रकार वर्गणा परूवणा समाप्त हुई ॥

वमाणणिरूवणदाए इमा एयपदेसियपरमाणुपोग्गलदव्यवग्गणा णाम किं गहण-पाओग्गाओ किमगहणपाओग्गओ ? ॥ ७१९ ॥ अगहणपाओग्गाओ इमाओ एयपदेसिय-सव्यपरमाणुपोग्गलदव्यवग्गणाओ ॥ ७२० ॥

वर्गणानिक्दपणाकी अपेक्षा ये एकप्रदेशिक परमाणुपुद्गलब्ब्यवर्गणायें क्या प्रहणप्रायोग्य हैं या क्या अग्रहणप्रायोग्य हैं ?॥ ७१९॥ ये एकप्रदेशिक सब परमाणुपुद्गलब्ब्यवर्गणायें अग्रहणप्रायोग्य हैं ॥ ७२०॥

इमा दुपदेसियपरमाणुपोग्गलदव्यवग्गणा णाम किं गहणपाओग्गाओ किमगहण-पाओग्गाओ ? ॥ ७२१ ॥ अगहणपाओग्गाओ ॥ ७२२ ॥

यह द्विप्रदेशिक परमाणुपुद्गलद्रव्यवर्गणायें क्या प्रहणप्रायोग्य हैं या क्या अप्रहणप्रायोग्य हैं १॥ ७२१॥ वे अप्रहणप्रायोग्य हैं ॥ ७२२॥ एवं तिपदेसिय - चदुषदेसिय - पंचपदेसिय - छप्पदेसिय - सत्तपदेसिय - अद्वपदेसिय-णवपदेसिय-दसपदेसिय-संखेज्जपदेसिय - असंखेज्जपदेसिय - अणंतपदेसियपरमाणुपोग्गलदव्व-वजनणा णाम किं गहणपाओग्गाओ किंमगहणपाओग्गाओ ॥७२३॥ अगहणपाओग्गाओ ॥

इस प्रकार त्रिप्रदेशिक, चतुःप्रदेशिक, पंचप्रदेशिक, छहप्रदेशिक, सप्तप्रदेशिक, अष्टप्रदेशिक, नवप्रदेशिक, दसप्रदेशिक, संख्यातप्रदेशिक, असंख्यातप्रदेशिक और अनन्तप्रदेशिक परमाणु-पुद्गलद्रव्यवर्गणायें क्या प्रहणप्रायोग्य हैं या क्या अम्रहणप्रायोग्य हैं !॥ ७२३॥ वे अम्रहण-प्रायोग्य होती हैं ॥ ७२४॥

अणंताणंतपदेसियपरमाणुषोग्गलदव्यवग्गणा णाम किं गहणपाओग्गाओ किमग-हणपाओग्गाओ ? ॥७२५॥ काओ चि गहणपाओग्गाओ काओ चि अगहणपाओग्गाओ ॥

अनन्तानन्त प्रदेशिक परमाणुपुद्गलद्रव्यवर्गणायें क्या प्रहणप्रायोग्य हैं या क्या अप्रहण-प्रायोग्य हैं ॥ ७२५ ॥ उनमें कोई ग्रहणप्रायोग्य हैं और कोई अग्रहणप्रायोग्य हैं ॥ ७२६ ॥

तासिमणंताणंतपदेसियपरमाणुपोग्गलद्व्यवग्गणाणमुवरि आहारद्व्यवग्गणाणाम ।। उन अनन्तानन्त प्रदेशिक परमाणुपुद्गलद्भव्यवर्गणाओंके ऊपर (मध्यमें) आहारद्रव्य-वर्गणायें होती हैं ॥ ७२० ॥

आहारद्व्यवमाणा णाम का ?।। ७२८ ।। आहारद्व्यवमाणा तिण्णं सरीराणं गहणं पवत्तदि ॥ ७२९ ॥

आहारद्रव्यवर्गणा किसे कहते हैं !।। ७२८ ॥ आहारद्रव्यवर्गणा तीन शरीरोंके लिये प्रवृत्त होती है ॥ ७२९ ॥

अभिप्राय यह है कि जिसके स्कन्धोंको प्रहण करके तीन शरीरोंकी निर्वृत्ति होती है उसे आहारद्रव्यवर्गणा जानना चाहिये।

ओरालिय-वेउच्चिय आहारसरीराणं जाणि द्व्वाणि घेत्रूण ओरालिय-वेउच्चिय-आहारसरीरत्ताए परिणामेद्ग परिणमंति जीवा ताणि द्व्वाणि आहारद्व्ववम्गणा णाम ॥

औदारिकशरीर, वैक्रियिकशरीर और आहारकशरीरके जिन द्रव्योंको प्रहण कर उन्हें औदारिक, वैक्रियिक और आहारक शरीर, रूपसे परिणमा करके जीव परिणत होते हैं उन द्रव्योंकी आहारद्रव्यवर्गणा संज्ञा है ॥ ७३० ॥

> आहारद्व्यवग्गणाणमुवरिमगहणद्व्यवग्गणा णाम ॥ ७३१ ॥ आहारद्रव्यवर्गणाओंके ऊपर अम्रहणद्रव्यवर्गणा होती है ॥ ७३१ ॥

अग्रहणद्व्यवम्मणा णाम का ? ॥ ७३२ ॥ अग्रहणद्व्यवम्मणा आहारदव्यम-धिच्छिदा तेयाद्व्यवम्मणं ण पावदि ताणं दव्याणमंतरे अग्रहणद्व्यवम्मणा णाम ॥ ७३३ ॥ अग्रहणद्रव्यवर्गणा किसे कहते हैं ? ॥ ७३२ ॥ अग्रहणद्रव्यवर्गणा आहारद्रव्य पर अधिष्ठित होकर जब तक तैजसद्रव्यवर्गणाको नहीं प्राप्त होती है तब तक इन दोनों द्रव्योंके मध्यमें जो होती है उसका नाम अग्रहणद्रव्यवर्गणा है ॥ ७३३ ॥

अगहणद्व्यवग्गणाणमुविर तेयाद्व्यवग्गणा णाम ॥ ७३४ ॥ तेयाद्व्यवग्गणा णाम का १ ॥ ७३५ ॥ तेयाद्व्यवग्गणा तेयासरीरस्स गहणं पवत्तदि ॥ ७३६ ॥ जाणि द्व्याणि वेत्तृण तेयासरीरत्ताए परिणामेदृण परिणमंति जीवा ताणि द्व्याणि तेजाद्व्य-वग्गणा णाम ॥ ७३७ ॥

अम्रहणद्रव्यवर्गणाओं के ऊपर तैजसद्रव्यवर्गणा होती है ॥ ७३४ ॥ तैजसद्रव्यवर्गणा किसे कहते हैं ॥ ७३५ ॥ जिस वर्गणासे तैजसदारिक म्रहणमें प्रवृत्त होता है उसे तैजस द्रव्यवर्गणा कहते हैं ॥ ७३६ ॥ जिन द्रव्योंको म्रहणकर वे उन्हें तेजसशरीररूपसे परिणमाकर जीव परिणमन करते हैं उन द्रव्योंको तैजसद्रव्यवर्गणा संज्ञा है ॥ ७३७ ॥

तेयाद्व्यवग्गणाणमुवरिमगहणद्व्यवग्गणा णाम ॥ ७३८ ॥ तैजसद्रव्यवर्गणाओंके ऊपर अम्रहणद्रव्यवर्गणा होती है ॥ ७३८ ॥

अगहणदव्यवग्गणा णाम का ॥ ७३९ ॥ अगहणदव्यवग्गणा तेयादव्यमविच्छिदा भासादव्यं ण पावेदि ताणं दव्याणमंतरे अगहणदव्यवग्गणा णाम ॥ ७४० ॥

अग्रहणद्रव्य किसे कहते हैं !। ७३९ ।। अग्रहणद्रव्यवर्गणा तैजसवर्गणापर स्थित होकर जब तक भाषाद्रव्यवर्गणाको नहीं प्राप्त होती तब तक उन द्रव्योंके मध्यमें जो वर्गणा होती है उसका नाम अग्रहण द्रव्यवर्गणा है ॥ ७४० ॥

अगहणद्व्ववग्गणाणमुवरि भासाद्व्ववग्गणा णाम ॥ ७४१ ॥ अप्रहणद्रव्यवर्गणाओंके ऊपर भाषा द्रव्यवर्गणा होती है ॥ ७४१ ॥

भासादव्यवग्गणा णाम का ? ॥ ७४२ ॥ भासादव्यवग्गणा चउविहाए भासाए गहणं पवत्तदि ॥ ७४३ ॥ सचभासाए मोसभासाए सचमोसभासाए असचमोसभासाए जाणि द्व्याणि घेतूण सचभासत्ताए मोसभासत्ताए सचमोसभासत्ताए असचमोसभासत्ताए परिणा-मेद्ण णिस्सारंति जीवा ताणि भासादव्यवग्गणा णाम ॥ ७४४ ॥

भाषा द्रव्यवर्गणा किसे कहते हैं !॥ ७४२ ॥ जो वर्गणा चार प्रकारकी भाषाका प्रहण होकर प्रवृत्त होती है उसे भाषा द्रव्यवर्गणा कहते हैं ॥ ७४३ ॥ सत्यभाषा, मृषाभाषा, सत्यमृषाभाषा और असत्यमृषाभाषाके जिन द्रव्योंको प्रहण कर और उन्हें सत्यभाषा, मोषभाषा, सत्यमोषभाषा और असत्यमोषभाषारूपसे परिणमाकर जीव उन्हें निकालते हैं उन द्रव्योंकी भाषा-वर्गणा संज्ञा हैं ॥ ७४४ ॥

भासाद्व्यव्यगणाणमुवरिमगहणद्व्यवग्गणा णाम ॥ ७४५ ॥ भाषाद्रव्यवर्गणाओंके ऊपर अग्रहणद्रव्यवर्गणा होती है ॥ ७४५ ॥

अग्रहणद्व्यवग्गणा णाम का ? ॥ ७४६ ॥ अग्रहणद्व्यवग्गणा भासाद्व्यमधि-च्छिदा मणद्व्यं ण पावेदि ताणं द्व्याणमंतरे अग्रहणद्व्यवग्गणा णाम ॥ ७४७ ॥

अग्रहणद्रव्यवर्गणा किसे कहते हैं !। ७४६ ॥ अग्रहणद्रव्यवर्गणा भाषाद्रव्यवर्गणासे प्रारम्भ होकर जब तक मनोद्रव्यको नहीं प्राप्त होती है तब तक उन द्रव्योंके मध्यमें जो वर्गणा होती है उसका नाम अग्रहणद्रव्यवर्गणा है ॥ ७४७ ॥

अग्रहणद्व्यवग्गणाणमुविर मणद्व्यवग्गणा णाम ॥ ७४८ ॥ अग्रहणद्वयवर्गणाओंके ऊपर मनोद्रव्यवर्गणां होती है ॥ ७४८ ॥

मणद्व्यवस्मणा णाम का ? ॥ ७४९ ॥ मणद्व्यवस्मणा चउव्यिहस्स मणस्स गहणं पवत्तदि ॥ ७५० ॥ सचमणस्स मोसमणस्स सचमोसमणस्स असचमोसमणस्स जाणि द्व्याणि घेत्तूण सचमणत्ताए मोसमणत्ताए सचमोसमणत्ताए असचमोसमणताए परिणामेद्ण परिणामेति जीवा ताणि द्व्याणि मणद्व्यवस्मणा णाम ॥ ७५१ ॥

मनोद्रव्यवर्गणा किसे कहते हैं ? ॥ ७४९ ॥ मनोद्रव्यवर्गणा चार प्रकारके मनरूपसे ग्रहण होकर प्रवृत्त होती है ॥ ७५० ॥ सत्यमन, मृपामन, सत्यमृषामन और असत्यमृषामनके जिन द्रव्योंको ग्रहणकर और उन्हें सत्यमन, मृषामन, सत्यमृषामन और असत्यमृषामनरूपसे परिणमा कर जीव परिणत होते हैं उन द्रव्योंका नाम मनोद्रव्यवर्गणा है ॥ ७५१ ॥

मणद्व्यवमाणाणमुविरिमगहणद्व्यवमाणा णाम ॥ ७५२ ॥ मनोद्रव्यवर्गणाओंके ऊपर अम्रहणद्रव्यवर्गणा होती है ॥ ७५२ ॥

अगहणद्व्यस्माणा णाम का ? ॥ ७५३ ॥ अगहणद्व्यस्मणा [मण] द्व्यमधि-च्छिदा कम्मइयद्व्यं ण पायदि ताणं द्व्याणमंतरे अगहणद्व्यस्मणा णाम ॥ ७५४ ॥

अग्रहणद्रव्यवर्गणा किसे कहते हैं ? ॥ ७५३ ॥ अग्रहणद्रव्यवर्गणा मनोद्रव्यवर्गणासे प्रारम्भ होकर जब तक कार्मणद्रव्यको नहीं प्राप्त होती हैं तब तक उन दोनों द्रव्योंके मध्यमें जो होती है उसका नाम अग्रहणद्रव्यवर्गणा है ॥ ७५४ ॥

अगहणद्व्यवगाणाणमुत्ररि कम्मङ्यद्व्यवगगणा णाम ॥ ७५५ ॥ अग्रहणद्व्यवर्गणाओंके ऊपर कार्मणद्रव्यवर्गणा होती है ॥ ७५५ ॥

कम्मइयद्व्ववमाणा णाम का १ ॥ ७५६ ॥ कम्मइयद्व्ववमाणा अद्वविहस्स कम्मस्स गहणं पवत्तदि ॥ ७५७ ॥ णाणावरणीयस्स दंसणावरणीयस्स वेयणीयस्स मोहणी-यस्स आउअस्स णामस्स गोदस्स अंतराइयस्स जाणि द्व्याणि वेत्तूण णाणावरणीयत्ताए दंसणावरणीयत्ताए वेयणीयत्ताए मोहणीयत्ताए आउअत्ताए णामत्ताए गोदत्ताए अंतराइयत्ताए परिणामेद्ग परिणमंति जीवा ताणि द्व्याणि कम्मइयद्व्ययम्गणा णाम ॥ ७५८ ॥

कार्मणद्रव्यवर्मणा किसे कहते हैं !। ७५६ ।। कार्मणद्रव्यवर्गणा आठ प्रकारके कर्मके प्रहणरूपसे प्रवृत्त होती है ।। ७५७ ।। ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, वेदनीय, मोहनीय, आयु, नाम, गोत्र और अन्तरायके जो द्रव्य हैं उन्हें प्रहणकर और ज्ञानावरणरूपसे, दर्शनावरणरूपसे, वेदनीय-रूपसे, मोहनीयरूपसे, आयुरूपसे, नामरूपसे, गोत्ररूपसे और अन्तरायरूपसे परिणमा कर जीव परिणमित होते हैं उन द्रव्योंका नाम कार्मणद्रव्यवर्गणा है ।। ७५८ ॥

॥ इस प्रकार वर्गणा निरूपणा समाप्त हुई ॥

पदेसद्वदा— ओरालियसरीर-दञ्बवग्गणाओ पदेसद्वदाए अणंताणंत पदेसियाओ ॥ अब प्रदेशार्थता अधिकारप्राप्त हैं— औदारिकशरीर-द्रञ्यवर्गणायें प्रदेशार्थताकी अपेक्षा अनन्तानन्त प्रदेशवाली होती हैं ॥ ७५९ ॥

पंचवण्णाओ ॥ ७६० ॥ पंचरसाओ ॥ ७६१ ॥ दुगंधाओ ॥ ७६२ ॥ अहु-फासाओ ॥ ७६३ ॥

वे पांच वर्णवाली होती हैं ॥७६०॥ पांच रसवाली होती हैं ॥ ७६१॥ दो गन्धवाली होती हैं ॥ ७६२॥ आठ स्पर्शवाली होती हैं ॥ ७६३॥

> वेउव्वियसरीर-द्व्ववग्गणाओ प्रदेसहृदाए अणंताणंतपदेसिया ॥ ७६४ ॥ वैक्रियिकशरीर-द्रव्यवर्गणायें प्रदेशार्थताकी अपेक्षा अनन्तानन्त प्रदेशवाली होती हैं ॥

पंचवण्णाओ ॥ ७६५ ॥ पंचरसाओ ॥ ७६६ ॥ दुगंधाओ ॥ ७६७ ॥ अह-फासाओ ॥ ७६८ ॥

वे वैक्रियिकशरीर-द्रव्यवर्गणायें पांच वर्णवाली होती हैं ॥ ७६५ ॥ पांच रसवाली होती हैं ॥ ७६६ ॥ दो गन्धवाली होती हैं ॥ ७६७ ॥ तथा आठ स्पर्शवाली होती हैं ॥ ७६८ ॥

> आहारसरीर-दच्चवग्गणाओ पदेसदुदाए अर्णतार्णत पदेसियाओ ॥ ७६९ ॥ आहारकशरीर-द्रव्यवर्गणायें प्रदेशार्थताकी अपेक्षा अनन्तानन्त प्रदेशवाली होती हैं ॥

पंचवण्णाओ ॥ ७७० ॥ पंचरसाओ ॥ ७७१ ॥ दुर्गधाओ ॥ ७७२ ॥ अह-फासाओ ॥ ७७३ ॥

वे आहारकशरीर-द्रव्यवर्गणायें पांच वर्णवाळी होती हैं ॥ ७७० ॥ पांच रसवाळी होती हैं ॥ ७७१ ॥ दो गन्धवाळी होती हैं ॥ ७७२ ॥ आठ स्पर्शवाळी होती हैं ॥ ७७३ ॥

> तेजासरीर-द्व्यवग्गणाओ पदेसहुदाए अणंताणंतपदेसियाओ ।। ७७४ ।। तेजसशरीर-द्रव्यवर्गणायें प्रदेशार्थताकी अपेक्षा अनन्तानन्त प्रदेशवाळी होती हैं ॥

पंचवण्णाओ ॥ ७७५ ॥ पंचरसाओ ॥ ७७६ ॥ दुगंधाओ ॥ ७७७ ॥ चदु-फासाओ ॥ ७७८ ॥

वे तैजसरारीर-द्रव्यवर्गणायें पांच वर्णवाछी होती हैं ॥ ७७५ ॥ पांच रसवाछी होती हैं ॥ ७७६ ॥ दो मन्धवाछी होती हैं ॥ ७७७ ॥ तथा चार स्पर्शवाछी होती हैं ॥ ७७८ ॥

भासा-मण-कम्मइयसरीरद्व्यवग्गणाओ पदेसदृदाए अणंताणंतपदेसियाओ ॥७७९॥
भाषा-द्रव्यवर्गणायें, मनोद्रव्यवर्गणायें और कार्मणशरीर-द्रव्यवर्गणायें प्रदेशार्थताकी अपेक्षा अनन्तानन्त प्रदेशवाली होती हैं॥ ७७९॥

पंचवण्णाओ ॥ ७८० ॥ पंचरसाओ ॥ ७८१ ॥ दुगंधाओ ॥ ७८२ ॥ चदु-फासाओ ॥ ७८३ ॥

उक्त तीनों वर्मणायें पांच वर्णवाळी होती हैं ॥ ७८० ॥ पांच रसवाळी होती हैं ॥ ७८१ ॥ दो मन्धवाळी होती हैं ॥ ७८२ ॥ तथा चार स्पर्शवाळी होती हैं ॥ ७८३ ॥

अप्पाबहुगं दुविहं- पदेस-अप्पाबहुअ चेव ओगाहण-अप्पाबहुअं चेव ॥ ७८४ ॥ अल्पबहुत्व दो प्रकारका है- प्रदेश-अल्पबहुत्व और अवगाहना-अल्पबहुत्व ॥ ७८४ ॥ पदेस-अप्पाबहुए ति सञ्बत्थोवाओ ओरालियसरीरदञ्बवग्गणाओ पदेसहुदाए ॥ प्रदेश-अल्पबहुत्वके अनुसार औदारिकशरीर-द्रव्यवर्गणायें प्रदेशार्थताकी अपेक्षा सबसे स्तोक हैं ॥ ७८५ ॥

वेउव्वियसरीरद्व्ववग्गणाओ पदेसहुदाए असंखेज्जगुणाओ ॥ ७८६ ॥
वैक्रियिकशरीर-द्रव्यवर्गणायें प्रदेशार्थताकी अपेक्षा असंख्यातगुणी हैं ॥ ७८६ ॥
आहारसरीरद्व्ववग्गणाओ पदेसहुदाए असंखेज्जगुणाओ ॥ ७८७ ॥
आहारकशरीर-द्रव्यवर्गणायें प्रदेशार्थताकी अपेक्षा असंख्यातगुणी हैं ॥ ७८७ ॥
तेजासरीरद्व्ववग्गणाओ पदेसहुदाए अणंतगुणाओ ॥ ७८८ ॥
तेजसशरीर-द्रव्यवर्गणायें प्रदेशार्थताकी अपेक्षा अनन्तगुणी हैं ॥ ७८८ ॥
भासा-मण-कम्मइयसरीरद्व्ववग्गणाओ पदेसहुदाए अणंतगुणाओ ॥ ७८९ ॥
भाषाद्रव्यवर्गणायें, मनोद्रव्यवर्गणायें और कार्मणशरीरद्रव्यवर्गणायें प्रदेशार्थताकी अपेक्षा

ओगाहण-अप्पाबहुए ति सन्वत्थोवाओ कम्मइयसरीरद्व्ववम्गणाओ ओगाहणाए ॥ अवगाहनाअल्पबहुत्वके अनुसार कार्मणशरीर-द्रव्यवर्गणायें अवगाहनाकी अपेक्षा सबसे स्तोक हैं॥ ७९०॥ मणद्व्ववग्गणाओं ओगाहणाए असंखेज्जगुणाओं ॥ ७९१ ॥
मनोद्रव्यवर्गणायें अवगाहनाकी अपेक्षा असंख्यातगुणी हैं ॥ ७९१ ॥
भाषाद्रव्यवग्गणाओं ओगाहणाए असंखेज्जगुणाओं ॥ ७९२ ॥
भाषाद्रव्यवग्गणाओं अवगाहनाकी अपेक्षा असंख्यातगुणी हैं ॥ ७९२ ॥
तेजासरीरद्व्यवग्गणाओं ओगाहणाए असंखेज्जगुणाओं ॥ ७९३ ॥
तेजसशरीरद्रव्यवग्गणाओं ओगाहणाए असंखेज्जगुणाओं ॥ ७९३ ॥
आहारसरीरद्व्यवग्गणाओं ओगाहणाए असंखेज्जगुणाओं ॥ ७९४ ॥
आहारकशरीरद्रव्यवग्गणाओं अवगाहनाकी अपेक्षा असंख्यातगुणी हैं ॥ ७९४ ॥
वेउव्ययसरीरद्व्यवग्गणाओं ओगाहणाए असंखेजजगुणाओं ॥ ७९५ ॥
वेत्रव्यियसरीरद्व्यवग्गणाओं अवगाहनाकी अपेक्षा असंख्यातगुणी हैं ॥ ७९५ ॥
औरालियसरीरद्व्यवग्गणाओं ओगाहणाए असंखेजजगुणाओं ॥ ७९६ ॥
औरालियसरीरद्व्यवग्गणाओं अवगाहनाकी अपेक्षा असंख्यातगुणी हैं ॥ ७९६ ॥
औरालियसरीरद्व्यवग्गणाओं अवगाहनाकी अपेक्षा असंख्यातगुणी हैं ॥ ७९६ ॥
जं तं वंधविहाणं तं चउव्विहं — पयडिवंधों हिदिवंधों अणुभागवंधों पदेसबंधों
चेदि ॥ ७९७ ॥

जो वह बन्धविधान है वह चार प्रकारका है— प्रकृतिबन्ध, स्थितिबन्ध, अनुभागबन्ध और प्रदेशबन्ध ॥ ७९७ ॥

॥ इस प्रकार बन्धन-अनुयोगद्वार समाप्त हुआ ॥ ६ ॥

# प रि शिष्ट

# पारिभाषिक शब्दसूची

| पारिभाषिक शब्द           | पृष्ठ <del>ां</del> क | वारिभाषिक शब्द         | पृष्ठांक                      | पारिभाषिक शब्द                          | पृष्ठांक |
|--------------------------|-----------------------|------------------------|-------------------------------|-----------------------------------------|----------|
| अ                        | :                     | अणणुगामी               | ७०२                           | अणुदिस                                  | ३५       |
| _                        | <b>.</b> .            | अणवद्विद               | ७०२                           | अणुपेदखणा ५                             | २५,७१७,  |
| अइबुद्धि<br>             | ५८०                   | अणंत                   | ५४                            | ७१                                      | ९, ७२५   |
| अकसाई                    | ३७                    | अणंतकम्मंस             | ६२७                           | अणुपेहण <b>।</b>                        | ६०७      |
| अकम्मभूमिय               | ५८०                   | अणंतकाल                | ३६१                           | अणुभाग                                  | ७११      |
|                          | १ <b>१,</b> ३५४ .     | ं अणंतगुणपरिवड्ढी      | ६३१                           | अणुभागबंध                               | ७११      |
|                          | ८९, ६९३               | अणंतगुणब्भह्यि         | ६६२                           | अणुभागबंधज्झ <b>व</b> साण <b>ट्टा</b> ण | ६२९      |
|                          | ९७, ७१९               | . अणंतगुणहीण           | ६५५                           | अणुभागवेयणा                             | ६४३      |
| अक् <b>स</b> र           | ७०१                   | अणंतभागपरिवड्डी        | ६३१                           | अणुवजुत्त                               | ५२६      |
| अक्खरकव्व                | ५३०                   | अणतभागब्भहिय           | ६६२                           | अणेयखेत्त                               | ७०२      |
| अक्खरसमासावरणीय<br>      | १००                   | । अणंतभागहाणी          | ७७३                           | अष्णोण्णब्भास १                         | ६१, ७०१  |
| अक्खरसंजोग               | ७०१                   | अणंतभागहीण             | ६५५                           | अत्थसम ५२४, ५३                          | २७, ६०७  |
| अक्खरावरणीय              | ७०१                   | अणंतरखेतकास ६८         | ८, ६९०                        |                                         | २४, ७१७  |
| अ <del>न्</del> खीणमहाणस | ५२१                   | अणंतरबंध               | ६५२                           | अत्थोग्गहाव रणीय                        | ६९८      |
| अगणिजीव                  | ३०७                   | अर्णतार्णत             | 48                            | अधिरणाम                                 | २६८      |
| अगहणदञ्चवग्गणा ७         | ३३, ७८८               | अणंताणुबंधी            | २६६                           | अदत्तादाणपच्चय                          | ६४१      |
|                          | ७९०                   | अणंतोहिजिण             | ५१२                           | अद्धणारायणसरीर-                         |          |
| -                        | ६०, २७४               | अणागारपाओग्गद्वाण      | ६०४                           |                                         | गाम २७२  |
| अम्म                     | ७०२                   | अणादिअ                 | १२८                           | ·                                       | २८, ३७३  |
| अग्गद्विदि<br>           | ७५७                   | अणादिअ-अपज्जवसिद       | इ७इ                           | अद्धा-अप्पाबहुअ                         | ७७८      |
| अग्गेणियपुरुव            | ५२२                   | अणादिअ-सपज्जवसिद       | ३७३                           | अधापवत्तसंजद                            | ६२७      |
| अचक्खुदंसणावरणीय         | २६४                   | अणादेज्जणाम            | २६८                           | अधम्मत्थिय                              | ७२५      |
| अचक्खुदंसणी              | ४२                    | अणाबुद्धी              | ७०६                           | अधम्मत्थियदेस                           | ७२५      |
| প্রভব্দিকর               | ४७३                   | अणाहार                 | ५१                            | अधम्मत्थियपदेस                          | ७२५      |
| अच्चुद                   | ७०६                   | अणियट्टिबादर-सांपराइय- | , ,                           | अधिगम                                   | ધ્ધ      |
| अजसकित्तिणाम             | २६८                   | पविद्रसुद्धिसंजद       | ९                             | अपच्चक्खाणावरणीय                        | २६६      |
| अजीव                     | ५२३                   | अणियोगद्दार            | ጸ                             | अपन्छिम ५                               | ४३, ५५१  |
| अजीवभावबंध               | ७२३                   | अणियोगद्दारसमासावरणीय  | म ७०१                         | अपज्जत्त                                | १६       |
| अजोगकेवली                | ११                    | अणियोगद्दारावरणीय      | ७०१                           | अपज्जत्तणाम                             | २६७      |
|                          | २२, ३५४               | अणिदिय                 | १५                            | अपञ्जलणिव्वत्ति                         | ७८२      |
| अट्ठवास                  | ३१८                   | अणुकट्ठी ६०            | ८, ६१०                        | अपञ्जत्तद्वा                            | ५४२      |
| अट्टाहियार               | ५२४                   | अणुगामी                | ७०२                           | अपज्जत्तभव                              | ५४२      |
| अट्टगमहाणिमित्तकुसल      | ५१४                   | अणुत्तर ३५, ७०३        | २, ७ <b>०</b> ६, <sup>'</sup> | अपञ्जती                                 | २८       |
| अड्ढाइज्जदीवसमुद्        | ४९, ३१३।              |                        | ७७२                           | अपज्जवसिद                               | १२८      |

#### छ<del>३</del>खंडागम

| पारिभाषिक शब्द                       | पृष्ठांक       | पारिभाषिक शब्द                       | पृष्ठांक     | पारिभाषिक शब्द          | पृष्ठां <del>क</del> |
|--------------------------------------|----------------|--------------------------------------|--------------|-------------------------|----------------------|
| अपडिवादी                             | ७०७।           | अविभागपडिच्छेदपरूक्णा                | ७७१          | अंगुल                   | ६०, ३६४,             |
| अपमत्तसंजद                           | 2              | अविभागपच्चय                          | ७२१          | •                       | ७०३, ७७४             |
| अपुव्वकरणपवि <mark>द्</mark> रसुद्धि | (संजद ८ ॑      | अविभागपच्चइय-                        |              | अंगुलपुध <del>त</del> ा | <b>₹</b> 0€          |
| अपोहा                                | 900            | अजीवभावबंध                           | ७२३          | अंगुलवसम्ब              | ६०                   |
| अप्पडिवादी                           | ७०२            | अविहद                                | ७०२          | अंतयड .                 | ७२ <b>१</b>          |
| अप्पसत्थविहायगदी                     | ૨૭૪ ં          | असच्चमोसभासा                         | ७९०          | <b>अं</b> तरपरूवणा      | ७७२                  |
| अप्पाबहुअ ५२२,                       | ५३९, ५६७,      | असच्चमोसमण                           | ७९१          | अंतराइयकम्म             | २७५, ७१७             |
| ६१२                                  | , ৩৩१, ৬৬৬     | असच्चमोसमणजोग                        | २२           | अंतराइयवेदणा            | ५५२, ५३७,            |
| अध्याबहुआणुगम                        | २२७            | अस <del>च्चमोसवचिज</del> ोग          | <b>२</b> ३ १ |                         | ५३९                  |
| अप्पाबहुगाणुगम                       | ४, ४५०         | असंखेजजगुणबभहिय                      | ६६२          | अंतराणुगम               | ४, १६९,              |
| अबंध                                 | ३४६, ४६६       | असंखेज्जगुणवङ्गी                     | ६३१          |                         | 36 <b>6</b> 880      |
| अब्भ                                 | ७२७            | असंखेज्जगुणहाणी                      | ६७७          | <del>शं</del> तराय      | २६२                  |
| अन्भक्षाण                            | ७४२            | असंखेज्जगुणहीण                       | ६५५          | अंतोकोडाकोडी            | ३०५, ३१४             |
| अव्भंतरतओकम्म                        | ६९५            | असंखेज्जदिभाग                        | ५५           |                         | ५९२                  |
| अभवसिद्धिय                           | ४५, ७७१        | असं <b>खे</b> ज्जभागपरिव <b>ड्डी</b> | ६३१          | अंतोमुहुत्त             | ३६१                  |
| अभिक्खणणाणीवजी                       | गजुत्तदा ४७१   | असंखेज्जभागब्भहिय                    | ६६२          | अंबणाम                  | २७३                  |
| अमडसवी                               | ५२१            | असंखेजजभागहाणी                       | ५७७३         | L                       |                      |
| अयण                                  | ७०३, ७२७       | असंखेज्जभागहीण                       | ६५५          | आ                       |                      |
| अरई<br>-                             | ६४३            | असंखेज्जवस्साउअ                      | ३२४          |                         |                      |
| अरदि                                 | २६६            | असंखेज्जवासाउअ                       | ५८०          | आइरिय                   | १                    |
| अरहकम्म                              | १ ७७           | असंखेजजाभाग                          | 66           | ् आउअ <i>बंधगढ</i> ा    | ५४२                  |
| अरहंतभत्ती                           | ४७१            | असंखेज्जासंखेज्ज                     | ५९           | आउग                     | २६७                  |
| अरंजण                                | ६९७            | असंखेपद्धा                           | ७८२          | आउगवेदणा                | ५५५                  |
| अस्रेस्सिय                           | <b>&amp;</b> 3 | असंजद                                | ४०           | आउकाइय                  | १९                   |
| अल्लय                                | ७३८            | असंजदसम्माइट्ठी                      | ६            | अाउकाइयणाम              | ३५३                  |
| अल्लीवणबंध                           | ७२७, ७२८       | असंजम                                | ५५३          | आउनकाइय                 | ७७६                  |
| अवक्कमणकाल                           | ७७९            | असंजमद्धा                            | ५५३          | अाउय                    | २६८                  |
| अवगदवेद                              | ३५, ३६         | असण्णी                               | १८, ५१       | आउयकम्म                 | ७१९                  |
| अवद्विद                              | ६५०, ७०२       | असंपत्तसेबट्टसरीर-                   |              | <sup>।</sup> आउयवेयणा   | ५३७,५३९              |
| अवत्तव्वकदी                          | ५२९            | संघडणणाम                             | २७२          | ं आउंडी<br>•            | 900                  |
| अवराजिद                              | ३५             |                                      | ५५७          |                         | ७०९, ७११             |
| अवलंबणा                              | 900            | असा <b>दबंध</b>                      | ६००          |                         |                      |
| अवहारकाल                             | ६१             | असादावेदणीय                          | २६४          |                         | ७२५                  |
| अवाय                                 | 900            | असि                                  | ५३२          | आगासस्थिदेस             | ७२५                  |
| अवायावरणीय                           | ६९८            | 1 '3'                                | ७१७          | आगासत्थियपदेस           | ७२५                  |
| अवितथ                                | ७०२            | 1 .3%                                | २६८          | आणद                     | ७०६                  |
| अविभागपडिच्छेद                       | ५६२, ७२९,      |                                      | ७२७          | आणापाण                  | ७८४                  |
|                                      | १७७            | ,                                    |              | आणुपुट्वी               | ७१४                  |

## पारिभाषिक शब्दसूची

| पारिभाषिक शब्द   | <u>पृष्ठां</u> क    | पारिभाषिक शब्द                  | पृष्ठांक | पारिभाषिक शब्द                        | पृष्ठांक         |
|------------------|---------------------|---------------------------------|----------|---------------------------------------|------------------|
| आणुपुट्वीणाम     | २६७ ;               | आहारस <i>रीरबं</i> ध <b>फास</b> | ६९१      | उदिण्णवेयणा                           | ६४६              |
| आणुपुव्वीणामकम्म | २७४ ,               | आहारसरीरमूलकरणक                 | दी ५३०   | उपद्या                                | ५७२              |
| आदा              | ७०२                 | आहो रसरी रसंघा <b>दणाम</b>      | २७१      | <b>उभयबं</b> घ                        | ६५२              |
| आदावणाम          | २६७, २७४            | आहाराणुवा <b>द</b>              | ५१, ३५१  | उसुंचण                                | ६९७              |
| आदाहीण           | ६९५                 | आहारिद ़                        | ५४३      | उवजुत्त                               | ५३३              |
| आदिकम्म          | ७११                 | आहोदिम                          | ५२८।     | उवकरणदा                               | ५२८              |
| आदेज्जणाम        | २६८                 | इ                               | :        | <b>उवक्कम</b>                         | ५२२              |
| आदेस             | ધ્                  | इद्धि                           | ७११      | उवघादणाम ः                            | २६७, २७४         |
| आधाकम्म          | ६९२, ६९४            | राड<br>इड्डिपत्त                | 74       | उवज्झाय<br>-                          | १                |
| आबाधा            | ३०१, ५९१            | इ <b>त्थिबेद</b>                | ३५, २६६  | उवरिम-उवरिमगे <b>वज्ज</b>             | ₹ <b>५</b>       |
| आबाधाकंडय        | ५९६ !               | इरियावहकम्म                     | ६९२      | उब्दण्णल्लय                           | ३३६              |
| आबाधाकंदय        | ५८६                 | इंदय                            | ७८२      |                                       | ४०८, ७११         |
| आभिणिबोहियणाण    | ३३६                 | इंदाउह                          | ७२७      | उववादिम ।                             | <b>૭</b> ५५, ७५६ |
| आभिणिबोहियणाणा   | वरणीय २६२,          | इंदिय                           | ३४६      | <b>उ</b> वसम                          | ३७५              |
|                  | ६९९, ७००            | इंदियमग्गणा                     | २        | उवसम <b>ग</b>                         | 9                |
| आभिणिबोहियणाणी   | ३८                  | इंदियाणुबाद                     | १५, ३४६  | े उवसमसम्माइट्टी                      | ४६, ३७८          |
| आमोसहिपत्त       | ५१९                 | _                               |          | <b>ं उ</b> वसमणा                      | २५९              |
| आयदण             | ५२१                 | ई                               |          | उवसामग                                | ५७               |
| अधाम             | ६१                  | <sub>।</sub> ईरियावहकम्म        | ६९४      | • , ,,, , ,,                          | ३१३              |
| आरण              | ७०६                 |                                 | ३४, ७०५  |                                       | . २१६            |
| आरंभकदणिष्फण्ण   | ६९४                 | । ईसिमज्झिमपरि <b>णाम</b>       | ५८०      |                                       | ७२१              |
| आलावणबंध         | ७२७                 | <sup>।</sup> ईहा                | 900      | उवसमिय <b>भाव</b>                     | ७२१              |
| आवत्त            | ६९५                 | ईहावरणीय                        | ६९८      | उवसमियसम्म <del>त</del>               | ७२१              |
| आविलय            | ७२, १२९,            | ं<br>•                          |          | <b>उवसं</b> त                         | ६२७              |
|                  | ७०२, ७०३            | उक्कस्सद्विदी                   | ₹०१      | · उत्रसंतकसायवीयराय-                  |                  |
| आवलियपुधत्त      | ६०७                 |                                 | ७२७      | छदुमत्थ                               | १०, ७२१          |
| आविलिया          | ১৩৩                 | उच्चागोद                        | २७५      | <b>उवसं</b> तकोह                      | ७२१              |
| आबासएसु अपरिही   | णदा ४७१             | । उजुग                          | ७०७      | ् उवसंतदो <b>स</b>                    | ७२१              |
| आवासय            |                     | ं उजुमदि                        | ५१३      | उवसंतमाण                              | ७२१              |
| आहारकायजोग       | २४                  | उजुमदिमणपञ्जव-                  |          | उवसंतमाया                             | ७२१              |
| आहारमिस्सकायजो   | ग २४                | णाणावरणीय                       |          | ृ उवसंतमोह                            | ७२१              |
| आहारय            |                     | उजुसुद                          | ५२२, ५३७ | उवसंतराग                              | ७२१              |
| ५४               | ३ <i>,</i> ७४९, ७६९ | उज्जोवणाम                       |          | <b>उ</b> वसंतलोह                      | ७२१              |
| आहारदव्यवग्गणा   | ७३३, ७८९            | उडु                             | ७०३, ७२७ | उवसंतवेयणा                            | ₹ <b>४६</b>      |
|                  | <b>७५९</b> , ७७१    |                                 |          | उवसंपदस <b>ण्णिज्ञ</b>                | ५३२              |
| आहारसरीरणाम      |                     | उत्तरकरणकदी                     | ५३०, ५३२ |                                       | ६४२              |
| आहारसरीरदव्दव    |                     | उदय ३५८,                        | ५२२, ५३२ | <b>उ</b> व्वट्टिद <del>चुद</del> समाण | ३३४              |
| आहोरसरीरबंधणण    |                     | उदि <b>ण्ण</b> फलपत्तविवाग      | T ६५०    | उब्बद्धिदसमाण                         | ३२४, ३३६         |

#### छक्खंडागम

| पारिभाषिक शब्द                     | पृष्ठांक     | पारिभाषिक शब्द            | पृष्ठांक     | पारिभाषिक शब्द                        | पृष्ठांक                 |
|------------------------------------|--------------|---------------------------|--------------|---------------------------------------|--------------------------|
| उव्वेल्लिम                         | ५२८          | अोरालियसरीरबंधणणाः        | म २७१        | । कम्मकम्भविहाण                       | -<br><b>६</b> ९२         |
| उसुणणाम                            | २७३          |                           | ६९१          |                                       | ४०५<br>६९२               |
| उस्सिष्पणी                         | ५४, ३६४      |                           | कदी ५३०      | कम्मखेत्तविहाण                        | 454<br><b>6</b> 97       |
| उस्सासणाम ः                        | १६७, २७४     | <b>ओ</b> रालियसरीरसंघादणा | म २७१        |                                       | 437<br><b>6</b> 89       |
| ऊ                                  |              | <sup>'</sup> ओवेल्लिम     | ५२८          | '                                     | ५२५<br>५२२, ५४१,         |
| <u>उ.</u><br>अहा                   | 900          | , ओसप्पिणी (              | ५४, ३६४      |                                       | ५५२, ७६९                 |
| ए                                  | 0.0          | <b>ओहिजिण</b>             |              | कम्मदव्वविहाण                         | \$ <b>9 9</b>            |
| एइंदिय<br>एइंदिय                   | 0.1-         | ओहिणाण                    | 336          | कम्मणयविभासणदा                        | <b>६९</b> २              |
| एइदियजादिणाम<br>एइदियजादिणाम       | १५           | ओद्रिणाणस्वरकीयः          | २६२          |                                       | <b>६९</b> २              |
|                                    | २७०          | ਪੀਟਿਵੰਡਾਗਰਤਗੀਆ            |              | कम्मणिक्खेव                           | ६९२                      |
| एदकट्ठाणी ४<br>एयक्खेत्त           | ९२, ४९६      | <sup>।</sup> ओहिणाणी      | 3,5          | I .                                   | \$0\$                    |
| _                                  | ७०२          | ं ओही                     | ७०५          | _                                     | ६९२                      |
|                                    | ८८, ६९०      | क                         |              | _                                     | <b>६९</b> ७, ७१७         |
| एयपटेसियपरमाणु-<br>पोग्गलदव्ववग्गण | ा ७३३        | कव्खडणाम                  | २७३          |                                       | र <b>,</b> ०, ०,०<br>६९२ |
| एयंतसागारपाउम्मट्टाण               | . ५०४<br>६०४ | कक्खडफास                  | ६९१          |                                       | ६९ <b>१, ६</b> ९२        |
|                                    | 400          | कट्ट                      | ७२८          | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ७२७                      |
| ओ                                  |              |                           |              | कम्म <b>भागाभाग</b> विहाण             | ६९२                      |
| ओगाहण-अष्पाबहुग                    | 900          |                           |              | कम्मभावविहाण                          | ६९२                      |
| ओगाहणगुणमार<br>                    | ५७७          | ं कडग                     | ७२८          | ~                                     | ₹ १३                     |
| ओगाहणमहादंड <b>य</b>               | ५७२          | <b>ं कडुवणाम</b>          | २७३ ,        | कम्मभूमिपडिभाग                        | 460                      |
| भोगाहणा                            | ५७१          | कणय                       | ुर्<br>७२७ : | · · ·                                 | 420                      |
| ओग्गह                              | 900          | !<br><sub>।</sub> कद      | ७११          | कम्मसरीर                              | 806                      |
| ओग्गहावरणीय                        | ६९८          | कदजुम्म                   | ६३०          | कम्मसण्णियासविहाण                     | ६९२                      |
| <b>ओग्गाइणा</b>                    | ५७१          | कदि                       | ५२२          | कम्मसामित्तविहाण                      | ६९२                      |
| ओघ                                 | ષ            | कदिपाहुडजाणय              | ५२८ ।        | •                                     | (२२, ५३०                 |
| <b>क्षो</b> ज                      | ६२९          | कम्म २६२, ५२              | 1            | कल                                    | ७११                      |
| <b>क्षोजजुम्म</b><br>              | ६३०          | कम्मअणंतरविहाण            | ६९२          | कलस                                   | ७०३                      |
| ओदइय                               | २१६          | <del>कम्मअप्पाबहु</del> अ | ६९२          | कलह                                   | ६४२                      |
| ओदइयभाव                            | ३५७          | कम्मइय                    | ७४९          | कव्वडविणास                            | ७०८                      |
| ओद्दा <del>व</del> ण               | ६९४          | कम्मइयकायजोग              | २४           |                                       | ३७, ३४६                  |
| ओधिदंसणी                           | ४२           | कम्मइयदव्ववसाणा ७३        | ४, ७९१       | कसाय-उवसामय                           | ६२७                      |
| <b>ओ</b> रालिय                     | ७४९          |                           | ०, ७७१       | कसायणाम                               | २७३                      |
| ओरालियकायजोग<br>                   | २४           | कम्मइयसरीरणाम्            | २७०          | कसायपच्चय                             | ६४३                      |
| ओरालियपदेस<br>                     | ९७७          | कम्मइयसरीरदव्यवग्गणा      | २७०          | कसायवेयणीय                            | રેદ્દ પ્                 |
| <b>ओरालियमिस्सकायजोग</b>           | २४           | कम्मइयसरी रबंधणणाम        | २७१          | कसायाणुवाद                            | 38 <b>¢</b>              |
| ओरालियसरीर ७५८, ७७                 | <b>I</b>     | कम्मइयसरीरबंधफास          | ६९१          | कसायोवसामणा                           | 448                      |
| ओरालियसरीरदब्दवग्गण<br>            | - ' '        | कम्मइयसरीरम् लकरणकदी      | ५३१          |                                       | ८२, ६८४                  |
| <b>ओरा</b> लियसरीरणाम              | २७०।         | कम्मइयसरीरसंघादणाम        |              | ** *                                  | १९, ३४६                  |
|                                    |              |                           |              | ()                                    | • */ 1 - \$              |

# पारिभाषिक शब्द**सू**ची

| पारिभाषिक शब्द            | पृष्ठांक  | पारिभाषिक शब्द                | पृष्ठांक    | पारिभाषिक शब्द                  | पृष्ठांक    |
|---------------------------|-----------|-------------------------------|-------------|---------------------------------|-------------|
| कायगद                     | 909       | कोहपच्चय                      | ६४२         | स्त्रधोवसमियदिट्टिवादघर         | र ७२२       |
| कायजोग                    | २४        | कोहसंजलण                      | २६६         | खओवसमि <mark>यपंचिदियल</mark> स | र्री ७२२    |
| कायजोगी                   | २१        | कंडय                          | ६९१         | खओवसमियपण्हवाग <i>र</i> ण       | धर ७२२      |
| कायद्विदी                 | ६३५       | कंदय                          | ६२९, ६३२    | खष्ठोवसमियपरिभोगलद              | द्वी ७२२    |
| कायपओअकम्म                | ६९४       | कंदयघण                        | ६३३         | खओवसमियभाव                      | ७२२         |
| कायबली                    | ५२०       | कंदयवग्ग                      | ६३१         | खओवसमियभोग <i>ल</i> द्धी        | ७२२         |
| कायलेस्सिय                | ५६९       | कंदयवग्गावग्ग                 | ६३३         | खओवसमियमणपज्ज <b>व</b> ण        |             |
| कायाणु <b>वा</b> द        | ३४८       | ख                             |             | खक्षीवसमियमदि-अण्णा             |             |
| कालगदसमाण                 | ३२६, ३३०, | खइअ                           | २१६, ७२१    | खञ्जोवसमियलद्वी                 | ३५३         |
|                           | ७६८       | खइयचारित                      | ७२१         | खओवसमियलाहल <b>डी</b>           | ७२२         |
| कालहाणिप <b>रूवणदा</b>    | ४७७       | खइयलद्धी                      | ३५३         | खओवसमियवाचग                     | ७२२         |
| कालहाणी                   | ५७३       | खड्यसम्मत्त                   | ७२१         | खओवसमियविवागसुत्तः              |             |
| •                         | १२७, ४३६  | खइयसम्माइट्टी                 | ४६, ३७७     | खओवसमियविहंगणाणी                |             |
| किण्हलेस्सिय<br>-         | . ४३      | खइया <b>दाण</b> लद्धी .       | ७२१         | खओ <b>व</b> समियबीइंदियलङ्      |             |
| किण्णर                    | ७१७       | खइया परिभोगलद्धी              | ७२१         | म्बओवसमियवीरियलद्दी             |             |
| किण्हबण्णणाम              | २७३       | खइया भोगलद्धी                 | ७२ <b>१</b> | खओवसमियसम्मत्तरुद्धी            |             |
| किंपुरिस                  | ७१७       | बद्या लोहलद्धी                | ७२१         | खओवसभियसम्मामिच्छ               |             |
| किरियाकम्म                | ६९२, ६९५  | खइया वीरियलद्वी               | ७२१         | लढी                             | ७२२         |
| कुडारी                    | ५३२       | खओवसिमय                       | २१६, ७२२    | खओवसमियसुदणाणी<br>-             | ७२२         |
| <b>雪</b> 葛                | ७२८       | खओवसमिय अचक्खु                | दंसणी ७२२   | खओवसमियसूदय <b>ड</b> धर         | ७२२         |
| कुमारवग                   | ७०५       | खक्षोवसमियअनुत्तरो            | ,           | खभोवसमियसंजमलद्धी               | ७२२         |
| কুত                       | ६८२, ६९१  | वादियदसधर                     | ७२२         | खओवसमियसंजमासंजग                |             |
|                           | ७११, ७२१  | खओवसमियआभिणि                  | - :         | खगचर                            | ७१७         |
| केवलणाणावरणीय             | ७१०       | बोहियणाणी                     | ७२२         | खण                              | ७०२         |
| केवलणाणी                  | ३८        | स्रभोवसमियआयारध               |             | खणलवपडिबुज्झणदा                 | ४७१         |
| केवलदंसण<br>-             | ७२१       | खओवसमियउवासय                  |             |                                 | ५८, ३७५     |
| केवलदंसणावरणीय            | २६४       | खओवसमिय एइंदिय                |             | खवणा :                          | २५९, ५५१    |
| केवलदंसणी                 | ४२        | खओवसमियओहिणा                  |             | खवय                             | ६२७         |
| केवलिविहार                | ५५५       | <b>सओवसमियओहिदं</b> स         |             | खीणकसायवीदराग-                  |             |
| केवलिसमुग्धाद             | ५७०, ६८२  | खओवसमियअंतयडध                 |             | छदुमत्थ                         | १०, ७२१     |
| केवली                     | ३१३, ४७३  | खओवसमियगणी                    | ७२२         |                                 | ७२ <b>१</b> |
| को <b>ट्टबढी</b>          | ५१२       | खओवसमियच <b>उरिं</b> दि       |             |                                 | ७२१         |
| कोट्ठा                    | ७००       | खओव समिय <del>च</del> क्खुदंस | णी ७२२      | <b>खीणमाण</b>                   | ७२१         |
| कोडाकोडी                  | ७००       | खओवसमियचोहसपुर                | नधर ७२२     | 1                               | ७२१         |
| कोडाकोडाकोडी              | ६५        | ख <b>ओवसमियणाहधम्</b>         |             | _                               | ६२१, ७२७    |
| कोडाकोडाको <b>डा</b> कोडी | 1         | खओवसमियती <b>इं</b> दिय       |             | ŧ.                              | ७२१         |
| कोडिपुधत्त                | ५६        | खओवसमियदसपुर्व्वा             | बर ७२२      | खीणलोह                          | ७२१         |
| कोधकसाई                   | ३७        | खओवसमियदाणलर्ड                | ो ७२२       | बिरसवी                          | ५२०         |

#### **छक्खंडाग**म

| पारिभाषिक शब्द पृष्ठांक       | पारिभाषिक शब्द पृष्ठांक    | पारिभाषिक शब्द पृष्ठांक       |
|-------------------------------|----------------------------|-------------------------------|
| खीलियस <b>रीरसंघडणणाम</b> २७२ | गुणपच्चइय ७०२              | च                             |
| खुज्जसरीरसंठाणणाम २७१         | गुणसेडि ६२७                | चइददेह ५२८                    |
| खुदाबंध ७३१                   | गुणसेढिकाल ६२८, ६२९        | -                             |
| खुद्दाभवग्महण १३९, ३६१,       | गुणसेढिगुण ६२८             | चउपाय ७१७                     |
| ७५६, ७८१, ७८२                 | गुणहाणि ७५९                | चर्रारदियजादिणाम २७०          |
| खेडविणास ७०८                  | गुम्म ७८२                  | चउसद्विपदियमहादंडय ६२१,६२४    |
| खेत ५५                        | गुरुअणाम २७३               | चक्क ५३२                      |
| खेत्तपच्चास ६६९, ६८३          | गेवज्जय ७०६                | चक्कवट्टित्त ३३८              |
| खेत्तहाणि ७७३                 | गोद २६१                    | चित्रंबियअत्थोग्गहावरणीय ६९८  |
| खेत्तहाणिपरूवणदा ७७३          | गोदकम्म २७५, ७१६           | चिंक्दियअवायावरणीय ६९९        |
| खेताणुगम ४, ८५, ४०७           | गोदवेयणा ५३७, ५३९          | चिंकवियईहावरणीय ६९९           |
| खेमाखेम ७०८                   | गोधूम ६९७                  | चनखुदंसण ४२                   |
| खेलोसहिपत्त ५१९               | गोवरपीड ७२८                | चक्खुदंसणी ४३                 |
| खंध ५१९                       | गोवुर ७२८                  | चक्खुदसणावरणीय २६४            |
| खंधवगगणसमुह् <u>ि</u> ष्ठ ७३२ | गंधकदी ५३                  | चदुरिंदिय १५                  |
| संधसमुहिट्ठ ७३२               | गंथरचना ५३०                | चत्तदेह ५२८                   |
| ग्                            | गंथसम ५२४, ६०७, ७१७,       | चदुसिर ६९५                    |
| गइ २, ३४६                     | ७१९, ७२४                   | चयण ७११                       |
| गच्छ ७८२                      | गंध ५२८, ७९२               | <sup>र्</sup> चरित्तलद्धी ४५८ |
| गड्डी ७२७                     | गंधकदी ५२२                 | चरिमसमयभवसिद्धिय ५८४          |
| गणणकदि ५२२, ५२९, ५३३          | गंधणाम २६७                 | चारित्त २५९, ३१४              |
| गणिद ७०१                      | गंधणामकम्म २७३             | चारित्तमोहणीय २६५             |
| गदि २, १८४, ७०९, ७११          | गंधव्य ७१७                 | वित्तकम्म ५२३, ६८९,           |
| गदिणाम २६७, २७०               | गंथिम ५२८                  | ६९३, ६९७, ७१९                 |
| गदियाणुवाद ३४६                | । घ                        | चिता ७००, ७०८                 |
| गन्भोवक्कंतिय ३१३, ७५५,       | घड ६९७                     | चुण्ण ५२८                     |
| <b>७</b> ५६                   | घण ७२                      | चुद ३३५                       |
| गरुड ६१७                      | घणहत्थ ७०३                 | चुददेह ५२८                    |
| गरुवफास ६९१                   | घाणिदियअत्योग्गहावरणीय ६९८ | चुद्समाण ३३६                  |
| गवेसणा ७००                    | घाणिदियईहावरणीय ६९९        | चूलिया २५९, ७७७               |
| गाउअ ७०३                      | घाणिदियधारणावरणीय ६९९      | चोह्सपुव्यिय ५१४              |
| गाउअपुधत्त ७०९                | घाणिदियवंजणोग्गहावरणीय ६९८ | छ                             |
| गिल्ली ७२७                    | घोरगुण ५१९                 | छट्टाण ६२९                    |
| गिह ७२७                       | घोरगुणवंभयारी ५१९          | छट्टाणपदिद ६५४                |
| गिहकम्म ५२३,६८९,६९३,          | घोरतव ५१८                  | छदुमत्थ ५५२                   |
| ६९७, ७१९                      | घोरपरनकम ५१९               | छविच्छेद ७६५                  |
| गुण १८४                       | घोससम ५२४, ६९७,            | छावडी १७०, ३७४                |
| गुणगार ७६४                    | ७१७, ७१९, ७२४              | छेदणा ७७२                     |

| पारिभाषिक शब्द                              | पृष्ठांक                                   | पारिभाषिक शब्द       | पृष्ठांक          | पारिभाषिक शब्द                                         | पृष्ठांक                              |
|---------------------------------------------|--------------------------------------------|----------------------|-------------------|--------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| <b>छेदोवट्टावणसुद्धिसं</b> जद               | -                                          | _                    | 950               | ं द्वाणपरूवणा                                          | ५६४                                   |
| -                                           |                                            | जीवणियद्वाण          |                   | ्रहाणसमुक्तिकत्तणा<br>                                 | २७५                                   |
| <b>ज</b>                                    | _                                          | जीवपमाणाणुगम         |                   | द्विद ५२४, ५२७                                         |                                       |
| जॅक्ख                                       | ७१७                                        | जीवभावबंध            | ७२१, ७२२          | 1                                                      | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |
| जगपदर                                       | ६०                                         | जीवसमास              | 7, 8, 855         |                                                        | 482, 688                              |
| जद्विदिबंध                                  | ६०५, ६०६                                   | जीवसमुदाहार          |                   | ्राटुर<br>हिदिखंडयघाद                                  | ५५४                                   |
| जणवयविणास<br>-                              | ७०८                                        | : जीविद              |                   | द्विदिबंध                                              | ३०१                                   |
| जदु<br>—:                                   | ७२८                                        | जुग                  |                   | द्विदिबंधज <del>्झ</del> वसाण                          | ६००, ६०८                              |
| जयंत                                        | ३५                                         | जुदि                 |                   | द्विदिबंधद्वाण                                         | ५८६                                   |
|                                             | ५८०, ७१७                                   | ं जुम्म              | ६२९               | द्विदिवेयणा                                            | ६४३                                   |
| जल्लोसहिपत्त<br>—                           | ५१९                                        | . जोनिका             | 38                |                                                        | ६०८                                   |
| जव                                          | ६९७                                        |                      | , २१, ३४६         |                                                        | ζ. Ξ                                  |
| जवमञ्झ                                      | ६०४, ६२९                                   |                      | 488, 488          | ,                                                      | 4.00                                  |
| <del>=</del>                                | ६३९, ७८३                                   | ->                   | ५४९, ५५१          | ण इस्म                                                 | <b>५</b> २२                           |
| जसकित्तिणाम<br>जनको ते                      | ' २६८                                      | जोगणि रोधकेवलिसंज    |                   | णग्गोहपरिमंडलसरी                                       | रसठाणणाम<br>२७१                       |
| जहण्णोही<br>जहण्यात्री                      | ७०५                                        | जोणिणिक्खमणजम्म      |                   | णमंस <b>णि</b> ज्ज                                     | ४७३<br>४७३                            |
| जहाक्खादविहारसुद्धि <i>र</i><br>जनसम्बद्धाः |                                            | जोगद्दार             | ७०१               | <u> प्रयुत्तरविधी</u>                                  | ७०२                                   |
| जहाणुपुव्व<br>जन्मणुपुरुष                   | 902                                        | जोगपच्चय             | ६४३               | •                                                      | ७०८                                   |
| जहा <b>णुम</b> भ्ग<br>जगहरामा               | 908                                        | जोगप्पाबहुअ          | ५५९               | णयवाद                                                  | ७०२                                   |
| जाइस्सर<br>                                 | ३१६                                        |                      | , <b>९</b> २, १५० | गयनाद<br>गयनिधि                                        |                                       |
| जागारुवजोग                                  | 460                                        | -                    | ४८ इत्यादि ।      |                                                        | ७०२                                   |
| जाग<br>                                     | ७२७                                        | जोदिसिय              | ३४, ७०५।          |                                                        | <b>५</b> २२<br>३५, <b>२</b> ६६        |
| जाणुगसरीरदव्वक <i>दी</i>                    | ५२७<br><del></del>                         | जोयण                 | ₹१, ७०३           | णाम                                                    | 227 CT                                |
| जाणुगसरीरभवियवदि                            |                                            | जोयणपुध <del>त</del> | ५५, ७०५           |                                                        | _                                     |
| दव्वकदी<br>जादिणाम                          | ५ <b>२८</b><br>२६७                         |                      | ξου<br>           |                                                        | २, ३८, ३४६<br>३ <b>४</b> ०            |
| जादिणामकम्म                                 |                                            | _                    | 904               | णाणाणुवाद<br>णाणावरणीय                                 | ३४९                                   |
| _                                           | , ० <i>७५</i><br>व्यट्ट २९ व               | ट                    | :                 | नागाव रजाव<br>णाणावरणीयवेदणा                           | २६०                                   |
| जिंगबिंब                                    | ५१०, ६२७<br>३१७                            | टंक                  | ७८२               | जानाजरजाय <b>पद्या</b><br>जाणावरजीय <mark>वेयणा</mark> | ધ્ધર<br><b>પ્</b> રુહ, <b>પ્</b> રુલ  |
| जिणमहिम                                     |                                            | ठ                    |                   | णाम                                                    |                                       |
| _                                           | ५२५<br>५२७, ६९७                            |                      | ७८२               | णामकदि                                                 | २६१, ७७२                              |
| ,                                           | ५२७, ५२७<br>७ <b>१</b> ७, ७१९ <sub> </sub> |                      | ६९२               | जामकम्म<br>•                                           | ५२२, ५२३                              |
| जिब्सिदियअत्थोग्गहाव                        |                                            |                      | - 1               | णामणिरुत्ति<br>-                                       | ६९२, ७ <b>१</b> २<br>७४९              |
| जिब्भिदियईहावरणीय                           |                                            |                      |                   | जामपयडी<br>जामपयडी                                     | -                                     |
| जिब्भिदियधारणावरण                           | ाय ६९९ :                                   | _                    |                   | णामफास                                                 | ६९६                                   |
| जिब्भिदियवं जणोग्ग हार                      |                                            | • •                  |                   | णामकास<br><b>णा</b> मबंध                               | ६८८, ६८९                              |
|                                             | ५२३, ६४४ <u>े</u>                          | _                    | ५२२, ५२३          | _                                                      | ११७                                   |
| _ `                                         | ७७७, ७७८                                   | -                    | १२४) १२४<br>५३५   | • • •                                                  | , ५३७, ५३९                            |
| जीवगुणहाणिट्ठाणंतर                          |                                            |                      | भरभ<br>. २७७, ७०२ | नामत्तम ५२४,                                           | ६९७, ७१७,                             |
| . 9 . 6 9                                   | \ · = } \ \ \ \ ·                          | o ''                 | ०००, ७७५ .        |                                                        | ७१९, ७२४                              |

#### छ≉खंडागम

| पारिभाषिक शब्द पृष्ट                        | ग्रांक       | पारिभाषिक शब्द                 | पृष्ठांक         | पारिभाषिक शब्द पृष्ठांक      |
|---------------------------------------------|--------------|--------------------------------|------------------|------------------------------|
| णाय ७                                       | 902          | णीलवण्णाम                      | २७३              | तियोणद ६९५                   |
| णारय                                        | ४७           | णेरइय १२                       | २, ७१७           | तिरिक्ख १३, ४८, ३४६, ७१७     |
| णारायण <b>सरीरसंघडण</b> णाम २               | १७२ ं        | <b>णेग</b> म                   | <b>લ</b>         | तिरिक्खगदि १२                |
| णालिया ५                                    | (३२ ।        | णेदा                           | ४७३              | तिरिक्लगदिणाम २७०            |
| णिकाचिदमणिकाचिद ५                           | <b>१</b> २२  | णोआगमदो दव्वकदी                | ષર્જ [           | तिरिक्खगदिपाओग्गाण्युव्वीणाम |
| णिभ्खोदिम ५                                 | १२८          | णोइंदियअत्थोग्गहा <b>वरणीय</b> | ६९९              | २७४                          |
| णिगोद ७३८, ७                                | ১৩৩          | णोइंदियईहा <b>वर</b> णीय       | ६९९              | तिरिक्खजोणिणी ७०७            |
| णिगोदजीव                                    | ९१           | <u> </u>                       | ६९९              | तिरिक्खिमस्स १४              |
| णिच्चागोद २                                 | <b>રહ</b> ષ  | णोकदी                          | ५२९              | तिरिक्खसुद्ध १४              |
| णिठूवअ ३                                    | \$88         | णोकम् <b>म</b> बंध             | ७२७              | तिरिक्खाउ २६०                |
|                                             | ,४२          | णोकसायवेदणीय २६५               | ।, २६६           | तीइंदिय १५                   |
| णिद्रा २                                    | १६४          | णोजीव                          | ६४४              | तीइंदिजादिणाम २७०            |
| णिहाणिहा ५                                  | १६४          | णंदाव <del>त</del>             | ७०३              | तेउकाइय १९                   |
| णिद्धणाम २                                  | ≀ড३<br>      | त                              | ļ                | तेउवकाइय ७७६                 |
| णिद्धदा ७                                   | <b>२</b> ६ - | तओकम्म                         | ६८५ :            | तेउकाइयणाम ३५३               |
| _                                           | .९१          | त्वक                           | ७११              | तेउलेस्सिय ४३                |
| णिधत्तमणिधत्त ५                             | (२२          | तच्च                           | ७०२              | तेजइय ७४९                    |
| _                                           | 122          | तण                             | ७८२              | तेजाकम्मइयसरीर मूलकरणकदी     |
| निमिण २                                     | १७४          | तत्ततश्र                       | ५१८              | ५३२                          |
| निमिणणाम द                                  | २६८ ,        | तदुभयपच्चइय                    | ७२२              | तेजादव्ववग्गणा ७८८           |
| निमित्त ५                                   | ५१४ ं        | तदुभयपच्चइयअजीवभाव <b>बं</b>   |                  | तेजासरीर ७७०                 |
| णियदि (डि)                                  | ६४२ :        |                                | ७२४ .            | तेजासरीरदव्ववगगणा ७७०        |
| णिरइंदय ७                                   | 9८२          | तप्पण                          | ६८७              | तेयादव्व ७०४                 |
| णिरंतर र                                    | १४०          | तपाओगगसंकिलेस                  | ५४५              | तेयादव्ववग्गणा ७३४, ७९०      |
| णिरय ७                                      | 9८२          | तु <b>ब्भवत्थ</b>              | ५४३              | तेयासरीर ७०४, ७७१            |
| णिरयगदि                                     | १२           | तयकास ६८८                      | ८, ६९०           | तेयासरीरणाम २७०              |
| णिरयगदिणाम २                                | १७०          | तवोकम्म                        | ६९२ <sup>i</sup> | तेयासरीरबंधणणाम २७१          |
| णिरयगदिपाओगगाणुपुव्वी ः                     | २७४ ं        | तसकाइय १९, २१                  | १, ७७६           | तेयासरीरबंधफास ६९१           |
|                                             | १८२          | , तसकाइयणाम                    | ३५४              | तेयासरीरमूलकरणकदी ५३१        |
| णिरयाउ :                                    | २६७          | !<br>तस <b>णाम</b> २६७         | ७, २७४           | तेयासरीरसंघादणाम २७१         |
| णिस्लेबणहाण ७                               | şΣe          | तसपञ्जत्त                      | ५४२              | तेरिच्छ ७०७                  |
|                                             | १८९          | तिक्खुत्त                      | ६९५              | तोरण ७२०                     |
| णिव्वत्ति १                                 | ४१४          | तिद्वाणबंध                     | ६००              | খ্                           |
| . णिव्वत्ति <mark>द्वाण ७५५, ७८३</mark> , ७ | <b>७८</b> ४  | ति <b>त्तणाम</b>               | २७३              | थव ५२५, ६९७, ७१७,            |
| <b>णि</b> सेय ५४२, ५                        |              | तित्थयर                        | <b>३१३</b>       | ७१९, ७२५                     |
|                                             | 9६२          | तित्थयरणाम २६०                 | ८, २७४           | थलचर ५८०, ७१७                |
|                                             | 40           | तित्थयरणामगोदकम्म              | ४७१              |                              |
| णीलले <del>स्</del> सिय                     | ४३           | तित्थयरत्त                     | ३३८              | थिरणाम २६८                   |

| पारिभाषिक शब्द      | पृष्ठांक | पारिभाषिक शब्द पृ       | ष्टांक            | पारिभाषिक शब्द 🕟 पृष्ठांक                 |
|---------------------|----------|-------------------------|-------------------|-------------------------------------------|
| <b>थीणगिद्धि</b>    | २६४ !    | देव १४, ३४,             | 40,               | धुवसुष्णदन्ववमाणा ७३४                     |
| थुदि ५२५,           | ६९७, ७१७ | ३४ <i>६, ।</i>          |                   | धूवसुण्णवगगणा ७३४                         |
| g                   | ७१९, ७२५ | देवगदि                  | १२                |                                           |
| थूहरूल              | ७३८      | देवगदिणाम               | २७० ै             |                                           |
| •                   |          | ेदवगणामदिषाओगगाणुपुन्वी | २७४ .             | प                                         |
| द                   |          | देवाउ                   | २६७               | पञ्जाञ ६४२                                |
| दङ्भ                | ७२८      | પાઝજા :                 | 3 <b>१ ९</b>      | पओअकम्म ६९२, ६९४                          |
| दविय                | ७७२      | देवी ३४,५०,३            | <b>१४१</b> , .    | पओअगंध ७२७                                |
| दव्व                | ४०७      | देसफास ६८८, ५           | ६९० -             | पओगपरिषदओगाहणा ७२३                        |
| दव्वकदि             | ५२२, ५२४ | 4/41/4-11/4             | 500               | पओगपरिणदखंध ७२३                           |
| दव्वकम्म            | ६९२      |                         | ७०२               | पओगपरिणदखंधदेस ७२३                        |
| दव्यमाण             | ५३, ५४   | 41-11-761-2-11-4        | ७०८               | पओगपरिणदखंधपदेस ७२३                       |
| दव्वपमाणाणुगम       | ४, ३९४   | પ્રાપ્ત કરવાના          | ६४२               | पञ्जोगपरिणदगदी ७२३                        |
| दव्वपयडि            | ६९७      | दंड ,                   | ५३२               | पओगपरिणदगंध ७२३                           |
| दव्दफास             | ६८८, ६९० | दंतकम्म ५२३, ६८७, ६     | .८९,              | पञ्जोगपरिणदफास ७२३                        |
| दन्बबंध             | ७१९, ७२४ | ६९३, ।                  | ७१९               | पओगपरिणदरस ७२३                            |
| दव्यवेयणा           | ५३५      | दंसण २, ४२,             | 3.R.E             | पओगपरिणदव <b>ण्ण</b> ७२३                  |
| दव्वहाणि            | ७७३      | दंसणाणुवाद ४२,          | इ४९               | पओगपरिणदसद् ७२३                           |
| दव्दहाणिपरूवणदा     | ७७३      | दंसणावरणीय ८०, ९७, २    |                   | पओगपरिणद <b>संज<del>ुत्त</del>भाव</b> ७२३ |
| दसपुञ्चिय           | ५१४      | ७११ इत                  | यादि 🏻            | पओगपरिणदसंठाण ७२३                         |
| दाणंतराइय           | २७५      |                         | ५५२               | पक्कम ५२२                                 |
| दित्ततव             | ५१८      | दंसणावरणीय वेयणा ५३७, ५ | ५३९ <sub> ।</sub> | पन्ख ७०३                                  |
| दिवस                | ६०७      | _                       | ६२७               | पक्की ७१७                                 |
| दिवसपुधत्त          | ३१७ .    | दंसणमोहणीय २५९, २       |                   | पगडिअट्टदा ६७९                            |
| दिवसंत              | 80€      |                         | ३१३               | पगडिसमुक्कित्तण २६०                       |
| <b>दिसादा</b> ह     | ७२७      | दंसणविसुज्झदा भ         | ४७१               | पगणणा ६०८                                 |
| दीव                 | ४८, ७०४  | ঘ                       | :                 | पच्चक्खाणावरणीय २६६                       |
| दीह-रहस्स           | ५२२      | धम्मकहा ५२५, ६९७, ७     | :<br>: ,e/\$ e    | पच्चाउण्डी ७००                            |
| दुक्ख               | ७०८      | <b>98</b> 9, 1          |                   | पच्छिमखंध ५२२                             |
| दुगंछा              | २६६      | धम्मतित्थयर             | ४७३               | पज्जत्त १६                                |
| दुपदेसियपरमाणुपोग्ग | ल        | धम्मत्थिय ।             | ७२५ -             | पज्जलणाम २६७, २७४                         |
| दव्यवगगण            | ा ७३३    | धम्मत्थियदेस ।          | ७२५               | पज्जत्तणिव्वत्ति • ७५५                    |
| दुव्भिक्स           | ७०८      | धम्मत्थियपदेस ।         | ७२५ :             | पज्जत्तद्धा ५४२                           |
| दुभगणाम             | २६८      | धरणी ।                  | 900               | पज्जतभव ५४२                               |
| दुरहिगंध            | २७३      | धाण                     | ६९७ ¦             | पज्जित २८, २९, ५४२                        |
| दुवय                | ७१७      |                         | 900               |                                           |
| दुबुद्धि            | 300      | _                       | ६९८               |                                           |
| दुस्सरणा <b>म</b>   | २६८      |                         |                   | पज्जमावरणीय ७०१                           |
|                     |          |                         |                   | •                                         |

#### छक्खंडागम

| पारिभाषिक शब्द       | <del>पृ</del> ष्ठांक | पारिभाषिक शब्द                     | पृष्ठांक     | पारिभाषिक शब्द              | पृष्ठांक    |
|----------------------|----------------------|------------------------------------|--------------|-----------------------------|-------------|
| पज्जवसाण             | ६२९                  | ्षयडिअट्टदा ,                      | ६८३          | पवेस                        | ५७, ७६      |
| पट्टणविणास           | 500                  | पयडिणयविभासणदा                     | ६९६          | पवेसण                       | २१८         |
| पडिच्छणा ५२।         | ५, ६९७,              | पयडिबंध                            | ६९६          | पञ्द                        | \$0€        |
| ७१९, ७१              | ९, ७२५               | पयडिबंधवोच्छेद                     | ४६६          | पसत्यवि <b>हायग</b> दि      | २७४         |
| पडिवत्ति             | ७०१                  | <sup> </sup> पयडिसमुदाहार ६००      | , <b>६०७</b> | पसु                         | ७१७         |
| पडिवत्तिआवरणीय       | ७०१                  | <sub>।</sub> पयला                  | २६४          | =                           | ષ્રેર       |
| पडिवत्तिसमासावरणीय   | ७०१                  | <b>प्यलापयला</b>                   | २६४          | पागार                       | ७२८         |
| पडिवादि              | ७०७                  | <sup>'</sup> परघादणाम २६४          | , २७४        | पाणद                        | ७०६         |
| प <b>डि</b> सेविद    | ७११                  | परत्थाणवे <mark>यणस</mark> ण्णियास | ६५३          | पाणादिवादप <del>च्च</del> य | ६४१         |
| पढमसमय <b>आहारय</b>  | ५४३                  | परभविय                             | ५४५          | पारिणामिअ                   | २१६         |
| पढमसमयतब्भवत्य       | ५४३                  | परिभोगंतराइय                       | २७५          | पारिणामिअभाव                | ३५८         |
| पढमसम्मत्त ३११, ३१   | २, ३१७               | परमोहि ७०२,                        | ७०६।         | पा <b>वयण</b>               | ७०२         |
| पढमसम्मत्ताहिमुह     | २९८                  | परमोहिजिण                          | 488          | पासणामकस्म                  | २७३         |
| पण्णभाव              | ७७२                  | परमाणुपोग्गलदव्यवग्गणा             | 926          | पासाद                       | ७२७         |
| पत्तेयणाम            | २६९                  | ।<br>ं <b>पर</b> सु                | ५३२।         | पाहुड                       | ५२२         |
| पत्तेयसरीर           | ₹0                   | परिग्गहपच <del>्च</del> य          | ६३९          | पाहुडजाणुग                  | ५३३         |
| पत्तेयसरीरदव्ववग्गणा | ७३४                  | , परिजिदं ५२४, ५२७,                | t t          | = =                         | ७०१         |
| पद                   | ७०१                  | ७१७, ७१९                           |              | <b>-</b>                    | १०ए         |
| पदमीमांसा ५३९,५६७,६  | १२,७६५               | परिणिव्दुद                         | ७२१          | पाहुडसमासावरणीय             | ५०९         |
| पदसमासावरणीय         | ७०१                  | परिदावण                            | ६९४          | पाहु <b>डपाहु</b> डावरणीय   | ७०१         |
| पदानुसारि            | ५१२                  | परियट्टणा ५२५, ६९७,                | ७१७,         | पाहुडा <b>वरणीय</b>         | ७०१         |
| पदावरणीय             | 908                  | ७१९                                |              | पिढर                        | ६९७         |
| पदाहीण               | ६९५                  | परिवाद                             | ७०२          | पिण्डपयडी                   | २६७         |
| पदिट्टा              | 900                  | परिसादणकदी                         | ५३१          | पुग्गलपरि <b>यट्ट</b>       | ३६१         |
| पदेसअप्पाबहुगः ५५    | ९, ७७०               | परिहारसु <b>द्धिसं</b> जद          | ४०           | पुच्छणा ५२५, ६९।            |             |
| पदेसमा ५९१, ६४       | ३, ७५९               | परंपरबंध                           | ५२६          | -                           | ९, ७२४      |
| पदेसद्वदा ७८         | ७, ७९२               | परंपरलद्धी                         | ७०२          | पुच्छाविधि                  | •७०२        |
| पदेसपमाणाणुगम ७५०    | , ৬৩३,               | पलिदोवम 🛒 ५५, ३६१,                 | , ६००        | पुच्छाविधिविसेस             | 907         |
| છછ                   | ६, ७७७               | पत्रयण                             | ७०२          | _                           | १, ७८२      |
| पदेसबंध              |                      | पवयणह                              | ७०२          | पुढविकाइय १९                | ९, ७७६      |
| <b>पदे</b> सबंधट्टाण | ५६६                  | पवयणद्धा                           |              | पुढिवकाइयणाम                | ३५३         |
| पदेसविरय ७५          | ५, ७५७               | पवयणध्यभावणदा                      | ४७१          | पुरिसवेद ३५                 | १, २६६      |
| पबंधणकाल             | ७७९                  | पवयणभत्ति                          | ४७१          | पुब्ब ७०१, ७०३              | २, ७०३      |
| पमत्तसंजद            | ૭                    | पवयणवच्छलदा                        | ४७१          | पुव्वकोडि १३१, ३७३          | २, ३७४      |
| पमाषाणुगम            | ७०७                  | पवयणसण्णियास                       | ७०२          | पुल्वकोडिपुधत्त             | ३ <b>६१</b> |
| पम्मलेस्सिय          | ४३                   | पवयणी                              |              | पुर्वसमासावरणीय             | ७०१         |
| पयंडि २५९, २७४       | ८, ५२२,              | पवयणीय                             | ७०२          | पुञ्चादिपुञ्च               | ७०२         |
| ६४३, ६७              | १, ६९६               | पवरवाद                             | ७०२          | पुब्बावरणीय                 | 908         |

| पूर्वाणज्ज ४७३ फासिंदिय-अत्थोगाहावरणीय ६९९ वंधविहाण ७१८ पूरिम ५२८ फासिंदिय-ईहावरणीय ६९८ वंधसामित्तविचय ४६५ पेम्मपच्चय ६४२ फासिंदिय-वंजणोगाहावरणीय ६९८ पेमणच्चय ६४२ फासिंदिय-वंजणोगाहावरणीय ६९८ पोगाल ७२६ च भय २६७,७०८ पोगालत्त ५२२ वज्ञमाणिया वेयणा ६४० वज्ञमाण्या ५४३, ५५१,७०९ वज्ञमाणिया वेयणा ६४० वज्ञमाण्या ५४३, ५५१, ५५०, ७६८ वज्ञमाणिया १४० वज्ञमाणीय ५२२ वज्ञमाणीय ५२२ वज्ञमाणीय ५२२ वज्ञमाणीय ५२२ वज्ञमाणीय ६४० वज्ञमाणीय ५२२ वज्ञमाणीय ६४० वज्ञमाणीय ५२२ वज्ञमाणीय ६४० वज्ञमा |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| पूरिम ५२८ फासिदिय-ईहावरणीय ६९९ वंधसामित्तविचय ४६५ फासिदिय-वंजणोगाहावरणीय ६९८ फोसणाणुगम ४, १०१ पोगालत ५२२ वज्ञमाणिया वेयणा ६४० वज्ञमाण्या वेयणा वेयणा ६४० वज्ञमाण्या वेयणा  |
| पेम्मपच्चय ६४२ फासिदिय-वंजणोग्गहावरणीय ६९८ पेमण ६४२ फोसणाणुगम ४, १०१ भय २६७, ७०८ पोग्गल ७२६ व्या ४२२ व्या ४२२ व्या ४४० व्या ४४४, ५५०, ७६८ व्या ४४४, ६८९, ७४० व्या ४४४, ६८९, ७४४ व्या ४४४, ५५०, ७६८ व्या ४४४, ६८९, ७४४ व्या ४४४, ५५०, ७६८ व्या ४४४, ६८९, ७४४ व्या ४४४, ५५०, ७६८ व्या ४४४, ६८०, ७४४ व्या ४४४, ६८०, ७४४ व्या ४४४, ६८०, ७४४ व्या ४४४, ५५०, ७६८ व्या ४४४, ६८०, ७४४ व्या ४४४, ६८०, ७४४ व्या ४४४, ६८०, ७४४ व्या ४४४, ५५४, ७७०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| पोगाल ७२६ च भय २६७,७०८ भय २६७,७०८ पोगाल ७२६ च भरह ७०२ पोगालपरियट्ट १३८ पोत्तकम्म ५२३,६८९, ७१९ पाँचिदय १५,१८ वल्देवत्त ३६८ पाँचिदयतिरिक्ल ३२,४९ पाँचिदयतिरिक्ल ३२,४९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| पोग्गल ७२६ पोग्गलत ५२२ पोग्गलपरियट्ट १३८ पोग्गलपरियट्ट १३८ पोत्तकम्म ५२३, ६८९, ७१९ द्रु १३८, ६९७, ७१९ पंचिदिय १५, १८ पंचिदियजादिणाम २७० पंचिदियतिरिक्ल ३२, ४९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| पोगालत ५२२ वज्झमाणिया वेयणा ६४० भनगहण ५४३, ५५१,७०९ पोत्तकम्म ५२३, ६८९, वह्म वज्भ ७२८ भनण ७८२ भनण ७८२ पिनिदिय १५, १८ वह्म वल्देवत्त ३२, ४९ पिनिदियतिरिक्ल ३२, ४९ वादर १६ भनण ७८२ भनण ०८२ भनण ० |
| पोग्गलपरियट्ट १३८ वर्ड ७७३ प्रवासकाम ५२३, ६८९, वर्ड ७२८ वर्ड ७२८ वर्ड ७२८ वर्ड ७२८ वर्ड ७२८ वर्ड ७२८ वर्ड ७०५ पंचिदिय १५, १८ वर्ड वर्ज ३३८ पंचिदियजादिणाम २७० वहुसुदभत्ती ४७१ पंचिदियतिरिक्ल ३२, ४९ वादर १६ भवणचह्य ७०२ भवणचह्य ७०२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| पोत्तकम्म ५२३, ६८९, वह्म वह्म ७२८ भवण ७८२ भवण ७८२ पर्विदिय १५, १८ वह्म वह्म वह्म वह्म वह्म वह्म वह्म वह्म                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ६९३, ६९७, ७१९ बम्ह ७०५ भवण ७८२ पाँचिदिय १५, १८ बलदेवत्त ३३८ पाँचिदियजादिणाम २७० बहुसुदभत्ती ४७१ भवणचह्य ७०२ पाँचिदियतिरिक्ख ३२, ४९ बादर १६ भवसन्वह्य ४५, ५८४, ७७०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| पंचिदिय १५,१८ बलदेवत्त ३३८ भवणवासी ३४<br>पंचिदियजादिणाम २७० बहुसुदभत्ती ४७१<br>पंचिदियतिरिक्ख ३२,४९ बादर १६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| पंचिदियजादिणाम २७० बहुसुदभत्ती ४७१ भवधारणीय ५२२ पंचिदियतिरिक्ख ३२,४९ बादर १६ भवपञ्चह्य ७०२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| पंचिदियतिरिक्ल ३२,४९ बादर १६ भवपच्चइय ७०२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| े भवसिद्धिय ४५.५८४.७७०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| UITIGUIGUIGUIGUIUUUU 50.65 ETETETEN DO " ' '                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ्राह्म १९०, ७०२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| पंजर ६२१   बादरणाम २६७, २७४   भवियदव्वकदी ५२७, ५२८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| भवियकास ६९१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| भवियाणुवाद ३५०<br>बादरणिगोदवगणा ७७६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| <u>कड्रयस्</u> रहणा <i>७</i> ७१ ७७२ । भागाभागाणम ६६२,७५७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| <i>क=</i> क ६६२ - भावसदा ५२२.५३३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ा भारतका हुरे । १८८० च्या विकास १८४० १ <b>४</b> ५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| फास-अर्णतरिवहाण ६८८ बारसावत्त ५५३ भावकरणकदी ५३३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| वारतावतः ५७७ । भावयमाण ५५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| फास-कालविहाण ६८८ विद्यालवंध ६०० भावपयडी ७१७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| फास-केलावहाण ६८८ वीइंदिय १५० भावफास ६९२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| भाग गर्वाचिक्या ६८८ भाग प्राप्त के प्राप्त के विकास १३५ ५३,५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| फासणयविभासणदा ६८८ की उन्हों । १९३ भावहाणी ७७३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| फासणाम २६७ वीजबुद्धि ५१२ भावाणुगम ४, २१५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| फास-णामविहाण ६८८ वृद्ध ७२१ भासदव्य ७०४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| भासा ७८४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| क्षा वस्त्रविकाण ५८८ विष्ठाणा १९३४ १९८८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| फास-पच्चयिहाण ६८८ वंध ३४६, ४६६, ६००, ७९०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| फास-परिमाणविहाण ६८८ बंधग ३४५, ७१८, ७३१ भासद्धा ६६६, ७६५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| फास-फास ६८८, ६९० बंधवा ५२२, ७१८ भिष्णमुहुत्त ३१४, ७०३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| फासफास-विहाण ६८८ इंधणिज्ज ४७३, ७१८, भित्तिकम्म ५२३, ६९१,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| फास-भागाभागविहाण ६८८ ७३२, ७८७ ६९३, ६९७, ७१९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| फास-भावविहाण ६८८ बंधपरिमाण ७२७ भूद ७७२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| फास-सिणायासविहाण ६८८ बंधफास ६८८, ६९१ भेंडकम्म ५२३, ६९१,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| फास-सामित्तविहाण ६८८ बंधय ३५१ ६९३, ६९७, ७१९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

#### छ<del>व</del>खंडागम

| पारिमापिक शब्द        | पृष्ठांक | पारिभाषिक शब्द            | पृष्ठांक    | पारिभाषिक शब्द         | पृष्टांकः      |
|-----------------------|----------|---------------------------|-------------|------------------------|----------------|
| भोगंतराइय             | २७५      | मदि-अण्णाणी               | \$ <i>C</i> | मेह                    | ७२७            |
| भंगविचय               | ३९१      | मर्ण                      | ১০৩         | मेहा                   | 900            |
| भंगवि चयाणुगम         | ३९१      |                           | ७८२         | मेहुणप <del>च</del> चय | ६३९            |
| भंगविधि               | ७०२      | महासंधदव्ववग्गणा          | ७३५         | मोक्ख                  | ५२२, ७११       |
| भंगविधि <b>विसे</b> स | ७०२      | महातव                     | ५१८         | मोस                    | £85            |
| • म                   |          |                           | , ५६०, ६२१, | _                      | ७९०            |
| _                     |          | •                         | , ७३१, ७८२  | मोसम्प                 | ७९१            |
| मेउवणाम<br>—-         | २७३      | महुरणाम                   | २७३         | मोसमणजोग               | 72             |
| म्म                   | ७०२      | महुसवी                    | ५२१         | मोसवचिजोग              | <b>२</b> ३     |
| मग्गणहुदा             | २        | महोरग                     | <b>৬</b> १७ | मोहणीय                 | २६१, ७११       |
| मन्गणदा               | ७०२      | माउअफास                   | <b>६९१</b>  | मोहणीयवेयणा ५३७        |                |
| मंगगाः '              | 900      | माण                       | ६४२. ७११    | मोहपच्चय               | , <del>(</del> |
| मग्गवाद               | 625      | माणकसाई                   | ३७ -        | •                      | , ,            |
| मच्छ ५६९, ६८२         | , ६८४    | माणपच्चय                  | ६४२         |                        | * ** ***       |
| मट्टिय                | ५३२      | माणसिय                    | ७११         | य                      |                |
| मडंबविणास             | 906      | माणसंजलण                  | <b>२६</b> ६ | यथाथामे तथा तवे        | ४७१            |
| मण                    | ७८४      | भाणुस                     | ७०७         | योग                    | २, २१          |
| मणजोगद्धा             | ७६५      | माणुसुत्तरसेल             | ७१० '       | योदाण                  | 900            |
| मणजोगी                | २१ ¦     | माय ं                     | इ४२         | ₹                      |                |
| मणदब्बदग्गणा ७३४, ७८८ | , ७९१    | मायकसाई                   | ३७          | रक्खस                  | ७१७            |
| मणपञ्जोअकम्म          | ६९४      | मायापच्चय                 | ६४२         | रज्जु                  | ७२८            |
| मण्पज्जवणाण           | ३३६      | मायासंजलण                 | २६६         | रदि                    | <b>२</b> ६६    |
| मणपज्जवणाणावरणीय २६२  | ,७०७     | मारणंतियसमुग्घाद          | ६८२, ६८४    | रस                     | ७९२            |
| मणपञ्जवणाणी           | ₹८ ं     | <b>मा</b> स               | ७०३         | रसणाम                  | २६७            |
| मणवली                 | 420      | माहिंद                    | <b>૭</b> ૦૫ | रसणामकम्म              | २७३            |
| मणुअ                  | ७१७      | मिच्छणाण<br>-             | ६४२ -       | रह                     | ७२७            |
| मणुअलोअ               | ७०३      | मिच्छत्त २५९              | , २६५, ३१२  | रागपञ्चय               | ७४२            |
| मणुस                  | ९४३      | मिच्छदसण                  | ६४२ ′       | रादिभोयणपच्चय          | ७४२            |
| मणुसगदि               | १२       | मिच्छाइट्टी               | ५, ४६, ३७८  | रादिदिय                | २१२            |
| <b>मणु</b> सगदिणाम    | २७०      | मिय                       | ७१७         | <b>रुव</b> खफास        | ६९१            |
| मणुसगदिपाओगगणुपुव्वी  | २७४      | मीमांसा                   | 900         | रुजग                   | \$00           |
| मणुसमिस्स             |          | मुसावादप <del>ण्य</del> य |             | रुहिरवण्ण <b>णाम</b>   | २७३            |
| मणुसिणी               |          |                           | , ७०३, ७११  |                        | ÉR.            |
| मणुस्स १३,            | ७१७ :    | मुहुत्तंत                 | ७०३         |                        | ७०६            |
| मणुस्सपज्जत्तः        | ३३ 🖁     | मूलकरणकदी                 |             | रूबारूवी               | ७२७            |
| मणुस्साउ              |          | मूलपयडिद्विदिबंध          | ५८६         |                        | 300            |
| मणोगद                 | ७०७      | मूलय                      | ं ८६७       |                        | •              |
| मदि                   | १ २०८    |                           | ৬४,         |                        |                |

## पारिभाषिक शब्दसूची

| पारिभाषिक शब्द                       | पृष्ठांक                                               | पारिभाषिक शब्द       | पृष्ठांक           | पारिभाषिक शब्द                    | पृष्ठांक    |
|--------------------------------------|--------------------------------------------------------|----------------------|--------------------|-----------------------------------|-------------|
| ·<br>ਲ                               | }                                                      | वगमूल                | ६० !               | वासुदेवत्त                        | ३३८         |
|                                      | 15.45                                                  | वग्गुरि              | ६९१                | विउलमदि                           | ५१४         |
| लदा<br>रूचि                          | ७८२ ।                                                  | विचगद                | ७०७                | विउलमदिमण <del>्</del> यज्ञवणाणाव | रणीय        |
|                                      | ३५३, ४१४<br>४७१                                        | र्वाचजोग             | २१, २३             |                                   | ७०७         |
| लद्धिसं <b>वेगसंपण्ण</b> दा          |                                                        | विचपओअकम्म           | ६९४                | विउव्वणपत्त                       | ५१५         |
| लव<br><del>`</del>                   | ७०२                                                    | वचिबली               | ५२०                | विउग्विद                          | ७६५         |
| लेहुवणाम                             | २७३                                                    | वज्जणारायणसरीरसंघ    | डिणणाम             | विक्खंभसूई ६                      | ०, ६७       |
| लहुवफास                              | ६९१                                                    |                      | २७२                | विगगहकंदय ५६९                     | , ६८४       |
| लाहालाह<br>सम्बंदसम्बद्ध             | ७७८<br>२७५                                             | वज्जरिसहबइरणाराय     |                    | विम्गहगदिकंदय                     | ६८२         |
| लाहंतराइय<br>                        |                                                        | संघडणणाम             |                    | विगलिदिय २८८                      | , ३१३       |
| लुक्खणाम                             | २७३ <sub>:</sub><br>७२६                                | वड्डमाण              | 422                | विभाहगइ २                         | ६, ५२       |
| लुक्खदा<br>नेप्यकरम्                 |                                                        | ਰਵਸ਼ਾਗਮ              | 506                | विजय                              | ३५          |
| लेणकम्म ५२३,                         | ६८ <b>९</b> , ६९३, <sub>।</sub><br>६ <b>९</b> ७, ७१९ ! | वड्ढमाणबुद्धिरिसि    | ५२२                | विज्जु                            | ७२७         |
| लेप्पकम्म ।                          |                                                        | वणफ्फदि              | ७८२                | विद्वोसहिपत्त                     | ५२०         |
|                                      | ५२३, ६८९,<br><i>६</i> ९७, ७९९ <sup>;</sup>             | वणष्फदिकाइय          | १९                 | विणयसंपण्णदा                      | ४७१         |
| _                                    | ६ <b>९</b> ७, ७१९                                      | वणप्कदिकाइयणाम       | ३५४, ७७६           | विण्णाणी                          | 900         |
| _                                    | , ४३, ५२२ <sub>(</sub><br>३५०                          | वण्ण                 | ५२८, ७९२           | विद्वाप                           | ६९४         |
| लेस्साणु <b>वा</b> द<br>लेस्सापरिणाम | , ५५०<br>५२२                                           | वण्णाम               | २६७ ,              | विभंगणाणी                         | ३८          |
| लेस्सायम्म                           | <u> ५</u> २२ <sup>:</sup>                              | वण्णामकम्म           | २७३                | विमाण ३५                          | , ७८२       |
| लेखाय <b>म्म</b><br>लोइयवाद          | <b>१</b> २२<br>७०२ !                                   | वत्थु                | ५२२, ७०१           | विमाणपत्यड                        | ७८२         |
| लोग<br>लोग                           |                                                        | वत्युआवरणीय          | ७०१                | विरद                              | ६२७         |
| लोगणाली<br>-                         | ५० ६<br>७० ६                                           | वत्थुसमासावरणीय      | ७०१                | विलेवण                            | ५२८         |
| लोगुत्तरीयवा <b>द</b>                | ७०२                                                    | वराडअ ५२३,           | ६८९, ६९३, ॄ        | विवागपच्चइयअजीवभावबं              | ध ७२३       |
| लोभकसाई<br>-                         | ३७, ३८                                                 |                      | ६९७, ७१९           | विस                               | ६ <b>९१</b> |
| लोभसंजल <b>ण</b>                     | २ <b>६</b> ६                                           | वल्लरि               | ५७५                | विस्ससापरिणदओगाहणा                | ७२३         |
| लोय<br>सं                            | ५३०                                                    | वल्ली                | ७८२                | विस्ससापरिणदखंध                   | ७२३         |
| लोह                                  | ७२८                                                    | वनसाय                | 1900               | विस्ससापरिणदखंधदेस                | ७२३         |
| लोहप <del>च्च</del> य                | ६४२                                                    | वदहार                | ५२२, ५३७           | विस्ससापरिणद <b>लं</b> धपदेस      | ७२३         |
| लंतय                                 | ७०५                                                    | वाइम                 | ५२८                |                                   | ७२३         |
|                                      | J. (                                                   | वाउक्काइय            | ३७७                | विस्ससापरिणदगंध                   | ७२३         |
| व                                    |                                                        | वाउक्काइ <b>यणाम</b> | ३५४                |                                   | ७२३         |
| वइजयंत                               | ३५                                                     | वाणवेंतर             | ₹8 ¦               |                                   | ७२३         |
| वक्कमणकाल                            | ७७८                                                    | वामणसरीरसंठाणणा      | म २७१              | विस्ससापरिणदवण्ण                  | ७२३         |
| <sup>-</sup> वग्ग                    | ७२                                                     | वायणा ५२५,           | ६ <b>९</b> ७, ७१७, | •                                 | २, ७२३      |
|                                      | ७३२, ७७१।                                              |                      | ७१९, ७२४           | •                                 | ७२३         |
| वगगपनिरूवणा                          | ७८७                                                    |                      | ५२७, ६९७,          |                                   | ७२३         |
| वगगपम्ब्वणदा                         | ९ ७७                                                   |                      | ७१९, ७२४           | विस्ससावंध                        | ७३५         |
| -वगग <b>णप्रह्</b> वणा               | ७८७                                                    | वासि                 | ५३२                | विस्ससोवचय                        | ७७१         |

#### छक्खंडागम

| पारिभाषिक शब्द          | पृष्ठांक      | पारिभाषिक शब्द                    | पृष्ठांक    | पारिभाषिक शब्द पृष्ठांक      |
|-------------------------|---------------|-----------------------------------|-------------|------------------------------|
| विहायगदिणाम             | २६७           | वेयणअप्पाबहुअ                     | ५३४, ६८५    | सण्या ७००, ७०८               |
| विहायगदिणामकम्म         | २७४           | वेयणकालविहाण                      | ५७८         | सिष्णयाणुवाद ३५०             |
| विहासा                  | २५९           | वेयणखेत्तविहाण                    | <b>પ</b> ૬૭ | सण्णी २, १८, ५१, ३४६         |
| वीरियअंतराइय            | રહષ્          | वेयणगदिविहाण                      | ६५०         | संस्थाण ४०७, ४०८             |
| वेउव्विय                | ७४९           | वेयणणयविभासणदा                    | ५३६         | सत्थाणवेयणसण्णियास ६५३       |
| वेउव्विथकायजोग          | २४            | वेथणणामविहाण                      | ५३७         | सदि ७००,७०८                  |
| वे उध्वियमिस्सकायजोग    | २४            | ं वेयणदब्दविहाण                   | ५३९         | सइ ५२३                       |
| वेउब्वियसरीर            | ७७१           | वेयणपच्चयविहाण                    | EXS         | सहणय ५२७, ५३७                |
| वेउव्वियसरीरणाम         | २७०           | वेयणपरिमाणविहाण                   | ६७९         | सहपबंधण ५३०                  |
| वेउब्वियसरीरदव्ववग्गणा  | २७०           | वियणभागाभाग                       | ६८३         | सपज्जवसिद १२८                |
| वेउव्वियसरीरबंधणणाम     | २७१           | े वेयणभागाभागविहा <b>ण</b>        | ग ५३४       | सप्पडिवादी ७०२               |
| वेउव्वियसरीरबंधफास      | ६९१           | वेयणभावविहाण                      | ५१२         | सप्पिसवी ५२१                 |
| वेउव्वियसरीरम् लकरणकर्व | ी ५३०         | वेयणवेयणविहाण                     | ६४५         | समचउरससरीरसंठाणणाम २७१       |
| वेउव्वियसरीरसंघादणाम    | २७१           | वेयणसण्णियास                      | ६५३         | समणिद्धदा ७२६                |
| वेद २३५,३५              | ६, ५३०        | वेयणसमुग्घाद ५६९                  | , ६८२, ६८४  | समय १५३, ३७२,                |
|                         | ६, ३७७        | वेयणसामित्तविहाण                  | ६४४         | ५३०, ७०३                     |
| वेदणअप्पापोग्गल         | ७३२           | ेवेयणा                            | ७७०         | समयकाल ७०६                   |
| वेदणअंतरवि <b>हाण</b>   | ५३४           | <b>वेयणीय</b>                     | ७७०         | समयपबद्धद्वदा ६६९, ६८३       |
| वेदणकालविहाण            | ५३४           | ! वेयणीयवेय <b>णा</b>             | ५३७, ५३९    | समलुक्खदा ७२६                |
| वेदणखेत्तविहाण          | ५३४           | <sup> </sup> वेंतर                | ७०५         | समास ७०१                     |
| वेदणगइविहाण             | ષ્ ३४         | <sup>'</sup> वो <del>च</del> ्छेद | ४६६         | समिलामज्झ ७८२                |
| वेदणणयविभासणदा          | ५३४           | . वजणोग्महा <b>वरणी</b> य         | ६९८         | समुक्कित्तणदा ७५०            |
| वेदणणामविहाण            | ५३४           | स                                 |             | समुग्घाद २६, ५२,             |
| वेदणाणिक्खेव            | <b>પ્</b> રૂ૪ | सकम्म                             | ७०६         | 809, 806                     |
| वेदणदव्वविहाण           | ५३४           | । सकसाइय                          | ५५२, ५८४    | समुग्धादगद २६, ५२            |
| वेदणपच्चयविहाण          | ५३४           | स <del>व</del> क                  | ७०५         | समुदाणकम्म ६९२, ६९४, ६९५     |
| वेदणपरिमाणविहाण         | . ५३४         | , सगड                             | ७२७         | समुद्द ४८, ७०४               |
| वेदणभावविहाण            | ५३४           | <sup>'</sup> सच्चभासा             | ७९०         | समुहद ५६९, ६८२, ६८४          |
| वेदणवेदणविहाण           | ५३४           | सञ्चमण                            | ७९१         | समोद्दिय ६९१                 |
| वेदणसण्णियासविहाण       | ५३४           | सच्चमणजोग                         | २२          | सम्मसं २, ४६, २६५, ३११,      |
| वेदणसामित्तविहाण        | ५३४           | सञ्चमणजोगी                        | २२          | ३१२, ३३६, ३४६, ६२७           |
|                         | ४, ७०२        | सच्चभोसमासा                       | ७९०         | सम्मत्तकंडय ५५१              |
| वेदणाहिभूद              |               | सच्चमोसमण                         | ७९१         | सम्मत्ताणुबाद ३५०            |
|                         | ०, ७२१        | सच्चमोसमणजोग                      | २२          | सम्माइठ्ठी ४६, ७०२           |
|                         |               | सञ्चमोसवचिजोग                     | २३          | सम्मामिच्छत्तं २६५, ३१२, ३३६ |
|                         |               | सञ्चवचिजोग                        | २३          | सम्मामिन्छाइट्टी ६, ४६       |
| वेम                     |               | सजोगकेवली                         | १०          | सम्मुच्छिम ३१३, ३१७,         |
| वेयणअणंतरविहा <b>ण</b>  | ६५२           | सणवकुमार                          | ७०५         | ७५५, ७५६                     |

## पारिभाषिक शब्दसूची

| पारिभाषिक शब्द    | पृष्ठांक    | पारिभाषिक शब्द                    | पृष्ठां <del>क</del>       | पारिभाषिक शब्द                     | पृष्ठांक             |
|-------------------|-------------|-----------------------------------|----------------------------|------------------------------------|----------------------|
| सयंभुरमणसमुद      | ५६९, ६८२, [ | सादमसाद                           | ५२२                        | . सुद्धणवुंसयवेद                   | ३६                   |
|                   | ६८४         | सादावरणीय                         | २६४                        | सुद्धतिरि <del>क्</del> स          | १४                   |
| सराव              | ६९७         | सादियविस्ससाबंध                   | ७२७                        | , सुद्धमणुस्स                      | १५                   |
| सरीर-अंगोवंग      | २६७         | सादिसपज्जवसिद                     | <b>१२८,</b> ३७३            | सुभगणाम                            | २६८                  |
| सरीर-अंगोवंगणामकम | म २७२       | सादियसरीरसंठाण                    | णाम २७१                    | सुभिक्ख                            | ७०८                  |
| <b>स</b> रीरणाम   | २६७, २६८    | साधारणसरीर                        | २०                         | <b>. सुर</b>                       | ७१७                  |
| सरीरणामकम्म       | २७०         | साधारणसरीरणाम                     | · २६८                      | सुरहिगंध                           | २७३                  |
| सरीरपरूवणदा       | ७७२         | सामाइयच्छेदो <mark>वट्</mark> ठाव | वणसुद्धिसंजद४०             | सुवण्ण                             | ७ <b>१</b> ७         |
| सरीरपरूवणा        | ७४९, ७७१    | सामाइयसुद्धिसंजद                  |                            | े सुवुद्धि                         | ७०८                  |
| सरीरवंध ७२७,      | ७२८, ७३०    | सामित्त ५३९                       | <mark>२, ५४१</mark> , ५५२, | सुस्सरणाम                          | २६८                  |
| सरीरबंधणगुणप्पदेस | ७७२         |                                   | ५६७, ६१२                   | <b>मु</b> ह                        | 500                  |
| सरीरबंधणाम        | २६७         | ' सावय                            | ६२७                        | ; सुह्णाम                          | २६८                  |
| सरीरबंधणणामकम्म   | २७ <b>१</b> | सासणसम्माइट्टी                    | ५, ४६, ३७८                 | सुहुम                              | 8€                   |
| सरीरविस्सासुवचयपर | ह्वणा ७७१   | साहारण                            | ७३८                        | सुहुमणा <b>म</b>                   | २६७, २७४             |
| सरीरसंघडणणाम      | २६७         | साहारणजीव                         | ১৩৩                        | . सुहुमणिगोद                       | ५४८, ७८०             |
| सरीरसंघादणाम      | २६७         | साहु                              | १                          | <sup>ॱ</sup> सुहुमणिगोद <b>जीव</b> | ६०९                  |
| सरीरसंघादणामकम्म  | २७१         | साहुपासुअपरिच्चा                  | गदा ४७१                    | सुहुमणिगोद <b>वग्गणा</b>           | ७०५, ७७६             |
| सरीरसंठाणणाम      | २६७         | ्साहुबेज्जावच <mark>्चजो</mark> ग | ाजुत्तदा ४७१               | ं सुहुमसांपराइयपविट्ट              | -                    |
| सरीरसंठाणणामकम्म  | २७१         | साहुसमाहिसंधारण                   | । १७१                      |                                    | तंजद ४०              |
| सरीरिबंध          | ७२७, ७३०    | सिद्ध                             | <b>१, ११</b> , ३४६,        |                                    | ६०, ६२७              |
| सलागा             | ५३२         | <u> </u>                          | ७२१, ७७१                   | सेलकम्म ५२३                        | , ६८ <b>९</b> , ६९३, |
| सव्बट्ठसिद्धि     | ३५          | सिद्धगदी                          | <b>१</b> २                 | i                                  | ६९७, ७१९             |
| सव्वफास           | ६८८, ६९०    | सिरिवच्छ                          | ६०७                        | सोग                                | २६६                  |
| सव्दविसुद्ध       | ३१२, ६०१    | सिविया                            | ७२७                        |                                    | ७०३                  |
| सञ्वसिद्धायदण     | 478         | सीदणाम                            | २७३                        | 1 7                                |                      |
| सन्वोसहिपत्त      | ५२०         | सीदफास                            | ६९१                        | 1                                  |                      |
| सव्वोहि           | ७०२         | सीलव्वदणिरदिचा                    |                            |                                    |                      |
| सब्बोहिजिण        | ५११         | सुबक                              | ७०५                        | i                                  |                      |
| सहस्सार           | ७०५         | सु <del>वकलेस्सिय</del>           | ४३                         |                                    | źĄ                   |
| सागर              | १३१         | सुत्त                             | ५३२                        | •                                  | ७५५                  |
| सागरोवम           | ३६३, ७०३    |                                   | ४, ५२७, ६९७,               |                                    | ५२२                  |
| साग रोवमसदपुधत्त  | ३६६         |                                   | १७, ७१९, ७२४               |                                    | <b>६०१</b>           |
| सागारपाओगाट्टाण   | ६०४         | ्र सुद-अण्णाणी<br>।               | ३८                         | 1                                  | 460                  |
| सागारुवजोग        | ५८०, ६१३    |                                   | ४०, ३३६                    |                                    | ५४२                  |
| साडिय             |             | सुदणाणावरणीय                      |                            |                                    |                      |
| साण               | 900         | } <b>-</b>                        | 34                         |                                    | ६०७                  |
| सादद्वा           | ५४७         | सुदवाद                            | ७०२                        | _                                  | ५७, ७५               |
| सादबंध            | ६००         | सुद्ध                             | ও ন                        | ं संखेज्जमुणब्महिय                 | ६६२                  |

#### छ<del>क्</del>खंडागम

| पारिभाषिक शब्द                                                                                                            | पृष्ठांक                                                 | पारिभाषिक शब्द                                                                              | पृष्ठांक                                          | पारिभाषिक शब                                                                  | द पृष्ठांक                                                           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
| संखेजजगुणवड्डी<br>संखेजजगुणहाणी<br>संखेजजगुणहीण<br>संखेजजभागपरिवड्डी<br>संखेजजभागब्भहिय<br>संखेजजभागहाणी<br>संखेजजभागहाणी | \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ | संघादावरणीय<br>संघादिम<br>संजद<br>संजदासंजद                                                 | ૭૦ ૧                                              | संदण<br>संभिग्णसोदा<br>संवच्छर<br>संसिल्लेसबंध<br>सांतरणिरंतरदव्व<br>सांतरसमय | ७२७<br>५२३<br>७०२<br>७२७                                             |
| संखेजजवस्साउअ<br>संगह<br>संगहणय<br>संघादणकदी<br>संघादणपरिसादणकदी<br>संघादय<br>संघादसमासावरणीय                             | ३२६, ६८०<br>६२२, ६३७<br>६२३<br>६३१<br>७०१                | संजमाणुबाद<br>संजमासंजम<br>संजमासंजमकंडय<br>संजोगावरण<br>संज्झा<br>संतकम्म २६५<br>संतपरूवणा | ४०, ३४९<br>३३६<br>५५१<br>७०१<br>७२७<br>, ६१३, ७११ | हदसमुप्पत्तिय<br>हस्स<br>हीयमाणय<br>हुंडसरीरसंठाण                             | ષષ <b>१, ષષ૪</b><br>૨૬૬<br><b>૭૦</b> ૨<br>૨૭ <b>૧</b><br><b>૭</b> ૦૨ |

# प्रन्थगत प्राकृत शब्दोंका स्वरूपभेद 🦠

#### स्वरव्यत्यय

| दर्णव्यत्यय                         | संस्कृत          | प्राकृत                     | सूत्र              | त्रिः प्राः शब्दानुः    |
|-------------------------------------|------------------|-----------------------------|--------------------|-------------------------|
| उ == इ                              | <b>पुरुष</b>     | पुरिस                       | १,१,१०१            | शश्रद                   |
| उ = को                              | पुद्गल           | , पोग्गल                    | ·                  | शशि६५                   |
| ऋ = इ                               | ऋद्धि            | इङ्कि                       | 4,4,82             | १।२१७५                  |
| ऋ = उ                               | ऋजुमति           | उजुमदि                      | <i>ૡ,ૡ,</i> છ૭     | १।२।८०                  |
| ऋ = रि                              | ऋषेः             | रिसिस्स .                   | 8,8,88             | <b>१</b> ।२।९ <b>१</b>  |
| ऋ == <b>रि</b>                      | सदृशः            | सरिसो                       |                    | ११२।९०                  |
| ऋ = अ                               | मृदुनाम          | मउवणामं                     | १,९-१,४०           | १।२।७३                  |
| ऋ इ                                 | मृग              | मिय                         | ब्,५,१६७           | ११२।७५                  |
| ऋ ≔ उ                               | मृषावाद          | मुसाबाद                     | ४,२-८,३            | १।२।८५                  |
| ऋ = ओ                               | मृषा             | मोस                         | १,१,५२             | १।२।८५                  |
|                                     | माहेन्द्र        | माहिद                       | ५,५,७०             | शशाय                    |
| $\tilde{\mathfrak{q}}=\mathfrak{q}$ | शैल              | सेल                         | ४,१,५२             | शिरा१०१                 |
| औ == ओ                              | औदारिक           | ओरालिय                      | १,१ ५६             | १।२।१०१                 |
| औ = ओ                               | लौकिक            | लोइय                        | ધ,ધ,ધ,             | शारा१०१                 |
|                                     | स्वरो            | के मध्यगत असंयुक्त व्यंजनका | <b>व्यत्यय</b>     |                         |
| क-लोप                               | लौकिक            | लोइय                        | <b>५,५,५</b> १     | १।३।८                   |
| क ≔ ख                               | कर्कश            | <b>क</b> बखड                | १,९-१,४०           | ११३।१०५                 |
| <b>क</b> = ख                        | कुब्ज            | खुज्ज                       | १,९-१,३४           | <b>१</b> 1३1 <b>१२</b>  |
| क $=$ ग                             | लोकाः            | लोगा                        | १,२,४              | <b>8</b> 13 <b>18</b> 8 |
| क = 4                               | तीर्थकर अन्तकृत  | तित्थयर अंतयड               | १,९- <b>९</b> ,२१६ | ११३११० }                |
| ख <b>=</b> ह                        | सुख, द्रोणमुख    | सुह, दोणामुमुह्             | ६,५,७९             | १।३।२०                  |
| ग = य                               | भगवान्           | भयवं                        | ५,५,९८             |                         |
| $\eta = q$                          | नगर <sup>`</sup> | णयर                         | ૡ,ૡ,હજ             | ११३।१०-                 |
| ग-लोप                               | प्रयोग           | पक्षोअ                      | ५,६,२३             | १।३।८                   |
| घ == ह                              | मेघानाम्         | मेहाणं                      | <b>५</b> ,६,३७     | १।३।२०                  |
| च-लोप                               | अप्रचुरः         | अपंडरा '                    | ५,६,१२७            | ११३।८                   |
| = $=$                               | रुचके            | रुजगम्मि                    | ५,५,६४             | -                       |
| a = a                               | <b>प्र</b> चला   | पयला                        | १,९-१,१६           |                         |
| ज-लोप                               | मनुज             | मणुअ                        | ५,५,६४             | - ११३।८                 |
| ज == य                              | भाजन             | भायण                        | ५,५,१८             |                         |
| ਟ = ਵ                               | कूट              | कूड                         | ५,३,३०             | ११३।३१                  |

#### छ≉खंडागम

| वर्णस्यस्यय       | संस्कृत                | प्राकृत        | सूत्र                   | त्रि. प्रा. सस्दानु.       |
|-------------------|------------------------|----------------|-------------------------|----------------------------|
| ठ == ड            | पीठानाम्               | पीडाणं         | ५,६,४२                  |                            |
| ठ = इ             | पिठर                   | पिढर           | २,५,०२<br>५,५,१८        | १।३।२८                     |
| ष = ड             | श्रेणी                 | सेंडी          | ४,२-७,१७ <b>५</b>       | 114140                     |
| ण = ढ             | श्रेणय:                | संहीओ          | १,२.१७<br>१             |                            |
| त-स्रोप           | गति                    | गइ             | 8,8,8                   | १।३।८                      |
| $\pi = \epsilon$  | प्रतिपद्यत:            | पडिवज्जंतस्स   | १,९-१,१                 | १।३।३३                     |
| त $=$ द           | मति                    | मदि .          | વે.વે.હેલ               | ******                     |
| त = व             | उद्योत                 | उज्जोव         | १,९-१,२८                |                            |
| त ≔ ह             | भरत                    | भरह            | 4,4,88                  | १।३।३९                     |
| थ == ढ            | पृथिवी                 | पुढिव          | १,१,३९                  | १।३।४७                     |
| a = a             | प्रथमायाम्             | पढमा <b>ए</b>  | <b>१,</b> २,१९          | १।३।४८                     |
| थ $=$ ध           | पृथक्त्वेन             | पुधत्तेण       | २,२,१५                  | १।३।२१                     |
| थ = ह             | मैथु <u>न</u>          | मेहुँग         | ४,२-८,५                 | शशर०                       |
| द-लोप             | मृदुक                  | मउव            | १,९-१,४०                | १।३।८                      |
| द == य            | द्विपद                 | दुपय           | ५,५,१५७                 | ,                          |
| a = a             | एकादश                  | एक्कारस        | ५,६,६६                  | १।३।४२                     |
| ध = ह             | मेधा                   | मेहा           | <b>પ</b> , <b>પ</b> ,३७ | शिशारव                     |
| प≔ व              | उपधात                  | उवघाद          | १,९-१,४२                |                            |
| भ == ह            | शुभ<br>-               | <b>सु</b> ह    | १,९-१,२८                | ११३१२०                     |
| भ = ह             | विभंग                  | विहंग          | ५,६,१९                  | 813150                     |
| य-लोप             | कायः, कषायः            | काए, कसाए      | १,१,४                   | १।३१८                      |
| य = ज             | योगे                   | जोगे           | १,१,४                   | ४७।६।९                     |
| $\tau = \sigma$   | हारिद्र                | हालिइ          | १,९-१,३७                | १।३।७८                     |
| श ≕ ह             | द्वादश                 | बारह           | <b>6</b> '&'&           | १।३।८८                     |
| a = a             | षष्ठ्याम्              | छट्टीए         | १,९-९,४९                | ११३।९०                     |
|                   |                        | संयुक्त व्यंजन |                         |                            |
| वंत ≕ त           | तिक्त                  | तित्त          | १,९-१,३९                | ११४१७७                     |
| बंख = त्त         | पृथक्त्वेन             | प्रधत्तेण      | २,२,१५                  | (19100                     |
| क = बक            | হান্স, হ্ <sub>ন</sub> | संक्क, सुक्क   | 4,4,60                  |                            |
| क्ल == क्क        |                        | सुनक           | १,१,१३६                 | ११४।७८                     |
| <b>ब</b> ल = विकल | शुक्ल                  | सुविकल         | १,९-१,३७;               | (1-100                     |
|                   |                        | <u> </u>       | <i>५,५,१२७</i>          |                            |
| क्ष = ख           | क्षपकाः                | खवा            | १, <b>१</b> ,१६-१८      | ११४।८                      |
| क्ष = क्ख         | पक्षी                  | पक्की          | 4,4,846                 | •, •-                      |
| ग्म = म्म         | युग्म                  | जुम्म          | ४,२-७,१९८               | <b>हा</b> ष्ठाष्ठ <i>७</i> |
|                   |                        |                |                         |                            |

| वर्णस्यस्यय                            | संस्कृत          | प्राकृत           | सूत्र                           | त्रि. प्रा. शब्दानुः |
|----------------------------------------|------------------|-------------------|---------------------------------|----------------------|
| x = 1                                  | ग्रन्थिम         | गंथिम             | ४,१,६५                          | १।४।७८               |
| ग्र 🚃 गा                               | विग्रह           | विगाह             | १,१,६०                          | *1                   |
| ग्रुच 💳 मा                             | अग्रच            | अम                | ६,५,६१                          |                      |
| ज्ञ 🕳 ण                                | ज्ञानी           | पागी              | १,१,१४५                         | <b>१</b> ।४।३७       |
| च्य 📟 ज                                | ज्योतिष्क        | जोइसिय            | १,१.९६                          |                      |
| ऋ = ज्ज                                | वज्र             | वज्ज              | १,९-१,३६                        | ११४।९८               |
| ज्ञ — इर                               | वज               | वइर               | ष्,५,१२६                        | शिष्ठा९८             |
| ङच 🕮 छम                                | पञ्चाशतः         | घण्णासाए          | ४,२-६,१०८                       | <b>४।४।३</b> ६       |
| त्त ःः ट्ट                             | मृत्तिका         | मट्टिय            | ४,१,७१                          | \$1813 <i>\$</i> .   |
| र्व≕ च्च                               | त <b>त्त्वं</b>  | तच्चं             | <i>نو</i> , <i>نو</i> <b>بو</b> | शश्राद्ध             |
| त्य 🚎 च                                | <b>त्यव</b> त    | चत्त              | ४,१,६३                          |                      |
| त्यं 🗠 च्च                             | सत्य             | सच्च              | १,१,४९-५२                       | <b>१</b> १४११७       |
| त्य = त्त                              | प्रत्ये <i>क</i> | पत्तेय            | ४,१,४१                          |                      |
| $\pi = \pi$                            | क्षेत्रे         | खते               | <b>१</b> ,३,२                   | शहालट                |
| त्र = त्थ                              | तत्र             | तत्थ              | १,१,२                           | २११।७                |
| स्व ≕ त                                | त्वक्            | तय                | 4,3,8                           | -                    |
| त्स च्छ                                | श्रीत्वस         | सिरिवच्छ          | ष,५,५९                          |                      |
| थ्य = च्छ                              | मिथ्यादृष्टि:    | मिच्छाइट्टी       | १,१,९                           | ११४।२३               |
| द्घ = ग्ध                              | समुद्घात         | समुग्घाद          | <i>१,</i> १,६०                  |                      |
| द्घ ≕ ह                                | समुद्घतः         | समुहदो            | 8,2-4,8                         |                      |
| द्ध = ज्झ                              | विशुद्धता        | विसुज्झदा         | ३,४१                            |                      |
| $\mathbf{z}=\mathbf{z}$                | वृद्धि           | बुड्डी            | ५,५,६६                          | <b>१।४।३५</b>        |
| द्भ = ब्भ                              | सद्भाव           | सब्भाव            | ५,६,८-९                         |                      |
| द्म == स्म                             | पद्म             | पम्म              | १,१,१३६                         |                      |
| द्य = ज्ज                              | विद्युता 🕟       | विज्जूणं          | ५,६,३७                          | <b>१।</b> ४।२४       |
| z = z                                  | -समुद्र          | समुद्             | १,१,१५७                         |                      |
| $\mathbf{f}_{\mathbf{z}} = \mathbf{g}$ | द्विपद           | दुवय              | ५,५,१५७                         |                      |
| ध्य = ज्झ                              | उपाध्यायानाम्    | <b>उवज्झायाणं</b> | १,१,१                           | <i>१।४।२६</i>        |
| न्म = म्म                              | जन्मना           | जम्मणेण           | ४,२-४,५९                        | <b>४१</b> ८।४८       |
| न्य = ग्ग                              | अन्योन्याभ्यास   | अण्णोक्णन्भांस    | १,२,२२                          |                      |
| व्यः = व                               | स्थाप्यः         | थन्पो             | ५,६,२४                          |                      |
| प्र 🕶 प                                | प्रमत्त          | पमत्त             | <b>१,१,१४</b>                   | •                    |
| त्र = प्प                              | अंगमलप्रभृतीनि   | अंगमलप्पहुडीणि    | ष,६,३७                          |                      |
| ब्द $=$ ह                              |                  | सहादओ             | ४,१,५०                          |                      |
|                                        | अभ्युत्थितः      | अन्भुद्धिदो       | ४,२-४,७४                        |                      |
|                                        | बभ्रेण, दभ्रेण   | बब्भेण, दब्भेण    | ५,६,४१                          |                      |
| म्यं == म्म                            | सम्यक्           | सम्मं             | ५,५,१०८                         |                      |

### छ≉खंडागम

| वर्णव्यत्यय                               | संस्कृत           | प्राकृत                 | सूत्र                      | त्रि. प्रा. शब्दनु. |
|-------------------------------------------|-------------------|-------------------------|----------------------------|---------------------|
| र्क = क्क                                 | तर्क              | तक्कं                   | ५,५,९८                     | १।४।७८              |
| र्क = क्ख                                 | कर्कश             | नक्खड                   | १,९-१,४०                   | 1111                |
| र्ग = गा                                  | वर्ग:             | वग्गो                   | १,२,९८                     |                     |
| <b>घं</b> == ह                            | दीर्घ:            | <b>दीहे</b>             | 8,8,44                     |                     |
| र्च = च्च                                 | अर्चनीया:         | अच्चणिज्जा              | ₹,४२                       |                     |
| र्ज 😑 ज्ज                                 | वर्ज              | वज्ज                    | <b>१,९-</b> २, <b>१</b> ४  |                     |
| र्ण 🕳 छन                                  | उदीर्णा           | उदिण्या                 | ४,२-१०, <b>९</b>           |                     |
| $\dot{\mathbf{n}}=\mathbf{g}$             | परिवर्तम्         | परिय <b>ट्टें</b>       | १,५,४                      | १।४।३०              |
| $a = \pi$                                 | परिवर्तमान        | परिय <del>त्त</del> माण | ४,२-७,३२                   | 11-11-              |
| र्घ 😑 डु                                  | वर्धमान           | वड्डमाण                 | 8,8,88                     |                     |
| $\dot{\mathbf{q}} = \dot{\mathbf{q}}$     | तर्पण             | तप्पण                   | <b>વ</b> ,વે,શ્ટ           |                     |
| $\dot{\mathbf{n}}=5\mathbf{n}$            | गर्भोपकान्तिकेषु  | गब्भोवक्कंतिएसु         | १,९-९,१७                   |                     |
| र्म = मा                                  | कर्म              | कम्मं                   | १,९-१,१                    |                     |
| र्य = ज्ज                                 | पर्याप्तः         | पज्जत्ता                | १,१,३४                     | <b>१</b> ।४।२४      |
| $\dot{\varpi}=$ हल                        | निर्लेपन          | णिल्लेवण                | ५,६,६५२-५३                 | - `                 |
| र्व == व्व                                | पूर्व, पर्व       | पुब्द, पब्द             | ५,५,६०                     |                     |
| $\dot{\mathbf{q}} = \mathbf{e}\mathbf{r}$ | वर्ष              | वस्स, वास               | २,२,२;                     |                     |
|                                           |                   |                         | १,९-६, <b>१</b> ४          |                     |
| व्य = व                                   | व्यवहार           | ववहार                   | ४,२-२,२                    |                     |
| न्य = न्य                                 | कर्तव्य:          | कादव्वो                 | १,२-४,१                    |                     |
| इत == एण्                                 | प्रश्न            | प्छ्य                   | 4, ६, १९                   | १।४।६९              |
| <b>ट</b> = ठ                              | दृष्टि:           | दिट्टी                  | १,१,९                      | शहाहर               |
| ष्ण = ण्ह                                 | क्र <u>े</u> हत्त | किण्ह                   | १,९,१३७                    | शिष्टाइड            |
| <del>स्</del> क = ख                       | स्कन्ध            | खंध                     | ५,६,६८                     | शिष्टाइ             |
| स्त = थ                                   | स्तव-स्तुति       | थय-थुदि                 | ४,१,५५                     | <b>६।४।</b> ४०      |
| स्थ = ठ                                   | स्थापनाकृतिः      | ठवणकदी                  | ४,१,४६                     |                     |
| स्न = -7                                  | स्निग्ध           | णिद्ध                   | १,९-१,४०                   |                     |
| $\epsilon q = rs$                         | स्पर्शे           | फास                     | <b>પ</b> ,રૂ,ર             |                     |
| $\epsilon H = H$                          | स्मृति:           | सदी                     | <b>વ</b> ,વ,૪ <b>૧</b>     |                     |
| स्र = <del>स्</del> स                     | सहस्राणि          | सहस्साणि                | २,२,२                      |                     |
| $\epsilon$ व $=$ स                        | स्वस्थानेन        | सत्थाणेण                | ર,ંદ્દ,ં૪                  |                     |
| ह्म $=$ म्ह                               | ब्रह्म            | वम्ह                    | <i>પ</i> ,ં <b>પ</b> ,ંહ ૦ | १।४।६७              |
| ह् = ब्भ                                  | जिह्नेन्द्रिय     | जिव् <del>भिदिय</del>   | ५,५,२६                     | शिष्ठापृष्ठ         |

## गाथासूत्र-पाठ

# मंगल - गाथासूत्र

| ऋमाङ्क |                                                      | पृष्ठाङ्क |
|--------|------------------------------------------------------|-----------|
|        | णमो अरिहंताणं णमो सिद्धाणं णमो आइरियाणं ।            |           |
|        | णमो उवज्झायाणं णमो लोए सव्वसाहूणं ॥                  | 8         |
|        | वेदनाखण्ड                                            |           |
| 8      | सादं जसुच-दे-कं ते-आ-वे-मणु अणंतगुणहीणा ।            |           |
|        | ओ-मिच्छ-के असादं वीरिय-अणंताणु-संजलणा ॥              | ६२०       |
| २      | अड्डाभिणि-परिभोगे चक्खू तिण्णि तिय पंचणोकसाया ।      |           |
|        | णिद्दाणिद्दा पयलापयला णिद्दा य पयला य ॥              | ६२०       |
| ३      | अजसो णीचागोदं णिरय-तिरिक्खगइ इत्थि पुरिसो य ।        |           |
|        | रदि हस्सं देवाऊ णिरयाऊ मणुय-तिरक्खाऊ                 | ६२१       |
| 8      | संज-मण-दाणमोही लाभं सुद-चक्खु-भोग भोग-चक्खुं च ।     |           |
|        | आभिणिबोहिय परिभोग विरिय णव णोकसायाई ॥                | ६२४       |
| ų      | के-प-णि-अट्ट-त्तिय-अण-मिच्छा-ओ-चे-तिरिष्म्ख-मणुसाऊ । |           |
|        | तेया-कम्मसरीरं तिरिक्ख-णिरय-मणुव-देवगई ॥             | ६२४       |
| Ę      | णीचागोदं अजसो असादमुचं जसो तहा सादं ।                |           |
|        | णिरयाऊ देवाऊ आहारसरीरणामं च ॥                        | ६२४       |
| હ      | सम्मत्तुप्पत्ती वि य सावय-विरदे अणंतकम्मंसे ।        |           |
|        | दंसणमोहक्खवए कसाय-उवसामए य उवसंते ॥                  | ६२७       |
| C      | खवए य खीणमोहे जिणे य णियमा भने असंखेज्जा ।           |           |
|        | तिव्यवरीदो कालो संखेज्जगुणाए सेढीए ॥                 | ६२७       |
|        | वर्गणाखण्ड                                           |           |
|        | ( स्पर्श-अनुयोगद्वार )                               |           |
| ९      | एदे सच्चे फासा बोद्धच्या होति णेगमणयस्स ।            | •         |
| •      | णेच्छदि य बंध-भवियं ववहारो संगहणुओ य ॥               | ६८९       |
| १०     | एयक्खेत्तमणंतर बंधं भवियं च णेच्छदुज्जुसुदी ।        |           |
| •      | णामं च फासफासं भावपकासं च सहणाओं ।।                  | ६८९       |

| क्रमाइ     |                                                                                | पृष्ठाङ्क |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------|-----------|
|            | ( प्रकृति अनुयोगद्वार )                                                        | •         |
| 88         | संजोगावरणडुं चउसिंड थावए दुवे रासि ।<br>अण्णोण्णसमन्भासो रूवुणं णिदिसे गणिदं ॥ |           |
| १२         | पज्जय-अक्खर-पद-संघादय-पडिवत्ति-जोगदाराई ।                                      | ७०१       |
|            | पाहुडपाहुड-वत्थू पुव्व समासा य बोद्भव्या ॥                                     | ७०१       |
| १३         | ओगाहणा जहण्णा णियमा दु सुहुमणिगोदजीवस्स ।                                      | 0-1       |
|            | जदेही तदेही जहिणया खेत्रदो ओही ॥                                               | ७०३       |
| <b>\$8</b> | अंगुलमावलियाए भागमसंखेज्ज दो वि संखेज्जा ।                                     | •         |
|            | अंगुलमावलियंती आवलियं चांगुलपुधत्तं ॥                                          | ७०३       |
| १५         | आवितयपुधत्तं घणहत्थो तह गाउअं मुहुत्तंतो ।                                     |           |
|            | जोयण भिण्णमुहुत्तं दिवसंतो पण्णवीसं तु ॥                                       | ७०३       |
| १६         | भरहम्मि अद्धमासं साहियमासं च जंबुदीवम्मि ।                                     |           |
|            | वासं च मणुअलोए वासपुथत्तं च रुजगम्मि ॥                                         | ७०३       |
| १७         | ेसंखेजजदिमे काले दीव-सम्रद्दा हवंति संखेज्जा ।                                 |           |
|            | कालम्मि असंखेज्जे दीव-सम्रुद्दा असंखेज्जा ॥                                    | ७०४       |
| १८         | कालो चदुण्ण बुड्ढी कालो भजिद्व्यो खेत्तवुड्ढीए।                                |           |
|            | बुड्ढीए दव्य-पज्जय भजिदव्या खेत्त-काला दु।।                                    | ७०४       |
| १९         | तेया-कम्मसरीरं तेयादव्यं च भासदव्यं च।                                         |           |
|            | बोद्धव्यमसंखेज्जा दीव-सम्रुद्दा य वासा य ॥                                     | 908       |
| २०         | पणुवीस जोयणाणं ओही वेंतर-कुमार वग्गाणं ।                                       |           |
|            | संखेज्ज जोयणाणं जोदिसियाणं जहण्णोही ॥                                          | ७०५       |
| २१         | असुराणमसंखेज्जा कोडीओ सेसजोदिसंताणं।                                           |           |
|            | संखातीदसहस्सा उक्कस्सं ओहिविसओ दु ॥                                            | ७०५       |
| २२         | सक्कीसाणा पढमं दोचं तु सणक्कुमार-माहिंदा ।                                     |           |
|            | तचं तु बम्ह-लंतय सुक्क-सहस्सारया चोत्थी ॥                                      | ७०५       |
| २३         | आणद-पाणदवासी तह आरण-अच्छदा य जे देवा।                                          |           |
|            | पस्संति पंचमखिदिं छद्दिम गेवज्जया देवा ॥                                       | 300       |

### गाथासूत्र-पाठ

| क्रमाङ्क |                                                         | पृष्ठाङ्क  |
|----------|---------------------------------------------------------|------------|
| २४       | सन्त्रं च लोगणालिं पम्संति अणुत्तरेसु जे देवा ।         |            |
|          | सक्खेते य सकम्मे रूबगदमणंतभागं च ॥                      | ७०६        |
| २५       | परमोहि असंखेजजाणि लोगमेत्ताणि समयकाली दु ।              |            |
|          | रूवगद लहड़ दच्चं खेत्तोवम-अगणिजीवेहि ॥                  | ७०६        |
| २६       | तेयासरीरलंबो उनकस्सेण दु तिरिक्खजोणीसु ।                |            |
|          | गाउअ जहण्णओही णिरएसु अ जोयणुक्कस्सं ॥                   | ७०७        |
| २७       | उक्कस्स माणुसेसु य माणुस-तेरिच्छए जहण्णोही ।            |            |
|          | उक्कस्स लोगमेत्तं पडिवादी तेण परमपडिवादी ॥              | ७०७        |
|          | ( बन्धन-अनुयोगद्वार )                                   |            |
| २८       | णिद्धणिद्धा ण वज्झंति रहुक्ख-रहुक्खा य पोग्गला ।        |            |
|          | णिद्ध-ल्हुक्खा य वज्झंति रूवारूवी य पोग्गला ॥           | ७२६        |
| २९       | णिद्धस्य णिद्धेण दुराहिएण रहुनखस्स रहुनखेण दुराहिएण ।   |            |
|          | णिद्धस्स ल्हुक्खेण हवेदि वंधो जहण्णवज्जे विसमे समे वा ॥ | ७२७        |
| ३०       | साहारणमाहारो साहारणमाणपाणगहणं च ।                       |            |
|          | साहारणजीवाणं साहारणलक्खणं भणियं ॥                       | ७३८        |
| ३१       | एयस्स अणुग्गहणं बहूणं साहारणाणमेयस्स ।                  |            |
|          | एयस्स जं बहूणं समासदो तं पि होदि एयस्स ॥                | ७३८        |
| ३२       | समगं वक्कंताणं समगं तेसिं सरीरणिष्पत्ती ।               |            |
|          | समगं च अणुग्गहणं समगं उस्सास-णिस्सासो ॥                 | ७३८        |
| ३३       | जत्थेउ मरइ जीवो तत्थ दु मरणं भवे अणंताणं ।              |            |
|          | वक्कमइ जत्थ एक्को वक्कमणं तत्थऽणंताणं ॥                 | ७३८        |
| ३४       | बादर-सुहुमणिगोदा बद्धा पुट्ठा य एयमेएण ।                |            |
|          | ते हु अणंता जीवा मूलय-थूहल्लयादीहि ॥                    | <b>७३८</b> |
| ३५       | अत्थि अषंता जीवा जेहि ण पत्तो तसाण परिणामो ।            |            |
|          | भावकलंकअपउरा णिगोदवासं ण मुंचंति ॥                      | ७३८        |
| ३६       | एगणिगोदसरीरे जीवा दव्वप्पमाणदो दिहा ।                   |            |
|          | मिद्धेहि अर्पतगणा मञ्जेण वि तीहकालेण ॥                  | ७३९        |

| -     | <del></del> |                                       | <b>77</b>                                            |
|-------|-------------|---------------------------------------|------------------------------------------------------|
| पृष्ठ | पंक्ति      | अशुद्ध पाठ                            | गुद्ध पाठ                                            |
| 8     | ३०          | उन्हींके                              | उन्हीं जीवोंके                                       |
| 4     | १           | उन्हींकी वर्तमान अवगाहनाकी            | उन्हीं जीवोंके वर्तमान क्षेत्रकी प्ररूपणा            |
|       |             | प्ररूपणा की जाती है।                  | करता है।                                             |
| 4     | २           | उक्त द्रव्योंकी                       | उक्त जीवोंकी                                         |
| પ્ય   | ₹-8         | जिन द्रव्योंके अस्तित्वादिका          | जिन जीवोंकी स्थितिका                                 |
| ų     | نع          | उक्त द्रव्योंके                       | उक्त जीवोंके                                         |
| 4     | દ્          | उन्हीं द्रव्योंकी                     | उन्हीं जीवोंकी                                       |
| 4     | १५          | ये हैं – जो भाव कमीं के               | ये हैं— जो भाव कर्मों <b>के उदयसे उ</b> त्प <b>न</b> |
|       |             |                                       | होता है, उसे औदियिकभाव कहते हैं।<br>जो भाव           |
| હ     | . ३         | होता है । इस गुणस्थानमें              | होता है और परिणामोंके निमित्तसे कदा-                 |
|       | •           | 3                                     | चित् मिथ्यात्व और सम्यग्मिथ्यात्वको भी               |
|       |             |                                       | प्राप्त हो जाता है। इस गुणस्थानमें                   |
| १०    | २४          | जिसन                                  | जिसने                                                |
| १३    | १६          | उक्त पांच                             | द्वितीयादि चार                                       |
| १७    | २४          | कहते हैं। इन छहों                     | कहते हैं। यह पर्याप्ति भाषापर्याप्तिके               |
|       |             | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , | पश्चात् एक अन्तर्मुहूर्तमें पूर्ण होती है। इन छहों   |
| १७    | २५          | होती है । इन                          | होती है। यहां इतना विशेष ज्ञातव्य है                 |
|       |             |                                       | कि यद्यपि एक एक पर्याप्तिके पूर्ण होनेका             |
|       |             |                                       | काल अन्तर्मुहूर्त कहा है, तथापि छहों                 |
|       |             |                                       | पर्याप्तियोंकी पूर्णताका समुच्चय काल भी              |
|       |             |                                       | अन्तर्मुहूर्तप्रमाण ही है। इन                        |
| २६    | २८          | उसमें कपाटरूप                         | उसमें दण्डसमुद्धातके समय औदारिक-                     |
|       |             |                                       | काययोग, कपाटरूप                                      |
| ३९    |             | [ अण्णाणि जाजेज ]                     | [ अण्णाणाणि जाणेण ]                                  |
| 88    | ६-८         | स्वच्छन्द हो, काम करनेमें मन्द हो,    | स्वच्छन्द हो, ऐसे जीवको                              |
|       |             | वर्तमान कार्य करनेमें विवेक रहित      |                                                      |

| पृष्ठ      | पंक्ति | अशुद्ध पाठ<br>हो, कळा-चातुर्यसे रहित हो, पांच<br>इन्द्रियोंके विषयोंमें लम्पट हो, मानी<br>हो, मायाबी हो, आलसी हो, तथा<br>डरपोंक हो, ऐसे जीवको | शुद्ध पाठ                                                                                                                                                                          |
|------------|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 88         | ९      | जो अतिशय                                                                                                                                      | जो काम करनेमें मन्द हो, वर्तमान कार्य<br>करनेमें विवेक-रहित हो, कलाचातुर्यसे<br>रहित हो, पांच इन्द्रियोंके विषयोंमें लम्पट<br>हो, मानी हो, मायावी हो, आलसी हो,<br>डरपोंक हो, अतिशय |
| <b>५</b> ६ | १०     | भागहरका                                                                                                                                       | भागहारका                                                                                                                                                                           |
| <i>৸</i> ৩ | ۷      | अर्थ इष्ट नहीं हैं।                                                                                                                           | अर्थ इष्ट नहीं है। परमगुरुके उपदेशा-<br>नुसार अप्रमत्तसंयत जीवोंका प्रमाण दो<br>करोड छ्यानवे लाख निन्यानवे हजार<br>एक सौ तीन २९६९९१०३ है।                                          |
| ५९         | १९     | उसप्पिणीहि                                                                                                                                    | उस्सप्पिणीहि                                                                                                                                                                       |
| ६४         | २६     | गुनस्थानसे                                                                                                                                    | गुणस्थानसे                                                                                                                                                                         |
| ७३         | Ę      | पडिभागण                                                                                                                                       | पडिभागेण                                                                                                                                                                           |
| <i>७७</i>  | १०     | आणियट्टि                                                                                                                                      | अणियद्वि                                                                                                                                                                           |
| ७९         | २६     | ओघ                                                                                                                                            | ओघं                                                                                                                                                                                |
| 66         | १८     | असखज्जदिभागे                                                                                                                                  | असंखेज्जदिभागे                                                                                                                                                                     |
| 98         | 6      | पुरिसवेदेसु                                                                                                                                   | पुरिसवेदएसु                                                                                                                                                                        |
| ९४         | १३     | णवुंसयवेदेसु                                                                                                                                  | णबुंसयवेदएसु                                                                                                                                                                       |
| ९९         | ९      | सम्यमिथ्यादृष्टि                                                                                                                              | सम्यग्मिथ्यादृष्टि                                                                                                                                                                 |
| १०३        | २३     | उसके नीचे                                                                                                                                     | मेरके नीचे                                                                                                                                                                         |
| ७०९        | २३     | सासदनसम्यग्दष्टि                                                                                                                              | सासादनसम्यग्दष्टि                                                                                                                                                                  |
| १०९        | २      | भवनवासिय                                                                                                                                      | भवणवासिय                                                                                                                                                                           |
| १०९        | १८     | सम्यमिथ्यादिष्ट                                                                                                                               | सम्यग्मिथ्यादृष्टि                                                                                                                                                                 |
| ११६        | ३      | कवडियं                                                                                                                                        | केवडियं                                                                                                                                                                            |
| १३०        | 2      | जीव मिथ्यात्वको                                                                                                                               | जीत्र सम्यग्मिथ्यात्वको                                                                                                                                                            |

| पृष्ठ       | पंक्ति | अशुद्ध पाठ                         | शुद्ध पाठ                                   |
|-------------|--------|------------------------------------|---------------------------------------------|
| १३७         | २५     | छह (सूत्र ३९ के अनुसार)            | छह (सूत्र ३९ की धवला टी <b>काके अनुसार)</b> |
| १३९         | २०     | - अपज्जता                          | अपज्जत्ता                                   |
| <b>\$88</b> | २५     | - परियद्                           | - परियष्ट्रं                                |
| १४९         | 9      | अपज्जताणं                          | - अपज्जन्तार्ण                              |
| १५७         | २१     | इत्थिवेदेसु                        | इत्थिवेदएसु                                 |
| १५८         | २६     | णवुंसयवेदेसु                       | ण <b>वुं</b> सयवेद् <b>एसु</b>              |
| १६८         | २३     | कालाणुयोगद्वार                     | कालानुयोगद्वार                              |
| १७९         | २८     | अन्तर्मुहूर्त तीन                  | अन्तर्मुहूर्त्त कम तीन                      |
| १८४         | २४     | सागरोपमाणि                         | सागरीवमाणि                                  |
| १९१         | २५     | - पुंधत्तेण                        | - पुधत्तेण                                  |
| १९२         | १६     | और अयोगि.                          | और सयोगि.                                   |
| १९५         | १०     | इत्थिवेदेसु                        | इत्थिवेदएसु                                 |
| १९९         | ₹ ₹    | अपगतयोगियोंमें                     | अपगतवेदियोंमें                              |
| २०३         | 88     | जोवोंकी                            | जीवोंकी                                     |
| २१४         | १६     | - सामगा <b>मं</b> तरं              | - सामगाणमंतरं                               |
| २१७         | 8      | सम्मग्मिथ्यात्व                    | सम्यग्मिथ्यात्व                             |
|             | ५,१५,१ | ८ सद्वस्थारूप                      | सद्वस्थारूप                                 |
| २२०         | 9      | वादेण पंचिंदियपज्जत्तएसु           | - वादेण पंचिंदिय-पंचिंदियपज्जत्तएसु         |
| २२०         | 9      | अनुवादसे पंचेन्द्रियपर्याप्तकोंमें | अनुवादसे पंचेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय-        |
|             |        | _                                  | पर्याप्तकोंमें                              |
| २२१         | १६     | भाओ                                | भावो                                        |
| २२३         | ø      | - शुद्धिसंजदेसु                    | - सुद्धिसंजदेसु                             |
| २२३         | २५     | चार भावोंकी                        | चार गुणस्थानवर्ती जीत्रोंके भावोंकी         |
| २३०         | २५     | अखंसेज्जगुणा                       | असंखेज्जगुणा                                |
| २३१         | 8      | ••                                 | सम्यग्मिथ्यादृष्टि                          |
| २३१         |        | तेरिक्खपंचिंदिय-तिरिक्खपंचिंदिय    |                                             |
|             | τ      | ाज्जत्त-तिरिक्खपंचिदियजोणिणीसु     | पज्जत्ततिरिक्ख-पंचिदियजोणिणीसु              |
| २३१         | २८     | सामन्य                             | सामान्य                                     |
|             |        | ११ चार तिर्थेचोंमें                | चार प्रकारके तिर्यंचोंमें                   |
| २४०         | १७     | संजदासंज्जद                        | संजदासंजद                                   |

| पृष्ठ        | पंक्ति                        | अशुद्ध पाठ                                           | शुद्ध पाठ                                                      |
|--------------|-------------------------------|------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| २ <i>४</i> ९ | २०                            | उमशामक                                               | उपशामक                                                         |
| २५१          | १८                            | जोवों <b>में</b>                                     | जीवोंमें                                                       |
|              | २९                            |                                                      | जीव                                                            |
|              | २                             |                                                      | अंतराइयं                                                       |
| २६२          |                               | ये वे                                                | ये                                                             |
| २६३          | 4                             | बाह्य पदार्थीको                                      | बहु आदि पदार्थीको                                              |
| २६५          | २३                            | भी एक साथ श्रद्धा                                    | भी समान श्रद्धा                                                |
| २७२          | १७                            | औदारिकशरिरके                                         | औदारिकशरीरके                                                   |
| २७३          | e                             | रूहिर०                                               | रुहिर्०                                                        |
| २७४          | ९                             | उज्जोवणाणामं                                         | उज्जोवणामं                                                     |
| २७८          |                               |                                                      | अचक्खु॰                                                        |
| २७९          |                               | एकिसे                                                | एकिस्से                                                        |
| २८२          | १                             | <b>प</b> चण्हं                                       | पंच <sup>0</sup> हं                                            |
| २८२ ८        | <b>ः, १</b> ७, २ <sup>,</sup> | ७ प्रमत्तसंयतसे लेकर अनिवृत्तिकरण                    | अनिवृत्तिकरणसंयतके                                             |
|              | •                             | पर्यन्त संय <b>तके</b>                               |                                                                |
| २८२          | १३                            | - मेकम्हि                                            | - मेकम्हि                                                      |
| २८३          | ९,१६                          | संयतके                                               | अनिवृत्तिकरणसंयतके                                             |
| २८६          | 6                             | <b>प</b> चण्हं                                       | पंच <sup>0</sup> हं                                            |
| २८७          | 8                             | अप्सत्थविहायगदी                                      | अप्पसत्थविहायगदी                                               |
| २९०          | २०                            | साधारणसरीर                                           | साधारणशरीर                                                     |
| २९१          | 8                             | निमिणं                                               | णिमिणं                                                         |
| २९२          | २६                            | औदारिक शरी आंगोपांग                                  | औदारिकशरीर-आंगोपांग                                            |
| ३०१          | २४                            | कर्मीकी स्थितिका यह उत्कृष्ट                         | कर्मोंकी उत्कृष्ट स्थितिका यह                                  |
| ३०४          |                               | देवायुका बन्ध                                        | देवायुकी उत्कृष्ट स्थितिका बंध                                 |
|              |                               | प्रमाण होता है।                                      | प्रमाण अर्थात् एक सागरोपम होता है।<br>                         |
| ३०९          | २१                            | कम्मठिदी                                             | कम्मद्विदी<br>- कोडीए                                          |
| ३१०          | <b>ધ</b> ,                    | - <b>कोडीओ</b><br>और प्रायोग्य इन चार लब्धियोंकी     | प्रायोग्य और करण इन पांच ऌव्धियोंकी                            |
|              |                               | आर प्रायाग्य इन चार लाञ्चयाका<br>प्रायोग्यलब्धि है । | प्रायोग्यलब्धि है। अधःकरण, अपूर्वकरण,                          |
| ३११          | <b>५</b> ६                    | प्राथाग्यलान्य ६ ।                                   | और अनिवृत्तिकरणरूप परिणामोंकी<br>प्राप्तिको करणलब्धि कहते हैं। |

| पृष्ठ              | पंक्ति       | अशुद्ध पाठ                           | शुद्ध पाठ                                   |
|--------------------|--------------|--------------------------------------|---------------------------------------------|
| ३११                | २७           | ये चार लन्धियां                      | प्रारम्भकी चार लब्धियां।                    |
| ३१२                | ११           | पर्याप्त अवस्थामें ही होता है, न कि  | पर्याप्त ही होता है, न कि अपर्याप्त;        |
|                    |              | अपर्याप्त अवस्थामें;                 | the contract of the straig                  |
| ३१३                | १७           | <b>म्</b> ल                          | मूले                                        |
| ३१३                | २२           | पण्णारसक मीसु                        | पण्णारसकम्मभूमीसु                           |
| ३१३                | २४           | अढ द्वीप                             | अहाई द्वीप                                  |
| ३१४                | १५           | वेदणीयं णामं                         | वेदणीयं मोहणीयं णामं                        |
| ३१८                | 8            | उप्पादता                             | उप्पादेंता                                  |
| ३२२                | ३            | प्रकारसे पंचेन्द्रियतिर्यंच पर्याप्त | प्रकारस पंचेन्द्रिय तिर्थंच और पंचेन्द्रिय- |
| _                  |              | 0.0                                  | तियँच पर्याप्त                              |
| ३२७                | २८           | विरिक् <b>खसासणससम्माइ</b> डी        | तिरिक्खसास <b>णसम्</b> माइ <b>डी</b>        |
| ३३४                | ३            | असण्णीसु                             | सण्णीसु                                     |
| ३३७                |              | केइंमोहिणाण०                         | केड्मोहिणाण०                                |
| ३३८                |              | और कोई सर्व                          | और सर्व                                     |
| ३४१                | १०           | मुप्पांएंति                          | मुप्पाएंति                                  |
| ३४२                | Ę            | सच्बदुःखाण०                          | सव्बदुक्खाण०                                |
| ३४३                | २४           | <del>))</del>                        | **                                          |
| ३५२                | દ્દ          | नारकी जीव                            | नारकी यह नाम                                |
| ३५४                | २४           | णामं                                 | णाम                                         |
| ક્ <b>લ</b> ૪      | २९           | कमक                                  | कर्मके                                      |
| ३५६                | २            | कैसा<br>•                            | कैसे                                        |
| ३५६                | २०           | परिहारश्चद्धिसंजदो                   | परिहारसुद्धिसंजदो                           |
| ३५८                | <del>ر</del> | परिणामिक                             | पारिणामिक                                   |
| ३७३                | 8            | -वेदभगो                              | वेदभंगो                                     |
| ३७३                | <b>२</b> २   | तक ही रहता                           | तक रहता                                     |
| રે <i>૭</i> ૮<br>- | ३            | सम्यग्मिथ्यादृष्टि                   | सम्यग्मिथ्यादृष्टि                          |
| ३८०                | -            | तियचोंमें •                          | तियंचोंमें                                  |
| ३८८                | २०           | दंसाणुवादेण                          | दंसणाणुवादेण                                |
| ३९८                | २६           | असंखेज्जा                            | संखेज्जा                                    |
| ३९८                | २७           | असंख्यात                             | संस्थात                                     |

| पृष्ठ      | पंक्ति       | अञ्चद्ध पाठ         | ग्रुद्ध पाठ                        |
|------------|--------------|---------------------|------------------------------------|
| ४०७        | ३            | आणाहारा             | अणाहारा                            |
| ४११        | १९           | सवलोए               | सव्यलोए                            |
| ४११        | २२           | अप्पजना             | अपज्जना                            |
| ४२३        | १७           | सव्यलोगो वा ॥ ८५ ॥  | सव्वलोगो ॥ ८५ ॥                    |
| ४२४        | ३०           | भाग या सर्व         | भाग और सर्व                        |
| ४२९        | <b>\$8</b> - | - भागा देखणा        | भागा वा देस्रणा                    |
| ४३४        | ₹            | ससाणसम्भाइद्वी      | सासणसम्माइद्वी                     |
| ४३६        | १२           |                     | तिर्यं <mark>चग</mark> तिमें       |
| ४३९        | २३           | जघण्णेण             | जहण्णेण                            |
| 884        | 8            | तियच                | तिर्यंच                            |
| ४५८        | १२           | सामाइ               | सामाइय                             |
| ४६४        | ११           | क्षुद्रकवान्ध       | क्षुद्रकबन्ध                       |
| 800        | ૭            | ये उसे              | वे उस                              |
| ४७२        | २५           | अभ्यन्तर            | आम्यन्तर                           |
| ४७४        | ६            | सगस्त               | समस्त                              |
| ४७५        | 8            | मिम्छाइड्डी         | मिच्छाइड्डी                        |
| ४७६        | २            | आद्ज्ज              | आदेज्ज                             |
| ४७७        | 8            | सम्यमिथ्यादृष्टि    | स्म्यग्मिथ्यादृष्टि                |
| ୨୭୪        | १७           | सोलसकवाय            | सोलसकसाय                           |
| ४८०        | २७           | पंचंणाणावरणीय-      | पंचणाणावरणीय-                      |
| ४८२        | ९            | बारसकषाय            | वारसकसाय                           |
| ४८२        | <b>१</b> 8   | दर्शनावर,           | दर्शनावर-                          |
| ४८८        | २            | आसादावेदनीय         | असादात्रेदणीय                      |
| ४९१        | २१           | <u> </u>            | - णवुंसयवेदएसु                     |
| ४९२        | २८           | * *                 | सादावेदणीयस्स को बंधो को अंत्रधो ? |
| ४१६        | ?            | छक्खंडागमे खुदाबंधो | छक्खंडागमे वंधसामित्तविचओ          |
| ५००        | છ            | सादावेदनीयस्स       | सादावेदणीयस्स                      |
| <b>५०५</b> | २०           |                     | अपच्चक्खाणावरणीय                   |
| ५१०        | १३           |                     | आकाररूपसे                          |
| अ१०        | १५           | नाआगमके             | नोआगमके                            |

| प्रष्ठ      | पंक्ति     | अशुद्ध पाठ                                        | शुद्ध पाठ                                                                    |
|-------------|------------|---------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|
| ५१२         | १९         | पारे                                              | पोर                                                                          |
| ५१३         | २          |                                                   | बुद्धि पदका                                                                  |
| ५१३         | ९          | बीजपदक् पार्श्व                                   | बीजपदके उभय पार्स्व                                                          |
| ५१४         | १७         | जब तथा सातसौ                                      | जत्र रोहिणी आदि पांचसौ महाविद्याएं<br>तथा अंगुष्ठप्रसेनादि सातसौ             |
| ५१५         | ११         | रात्रीके                                          | रात्रिके                                                                     |
| 484         | २२, २३     | ,) मेरू                                           | मेरु                                                                         |
|             | २४, २६     |                                                   |                                                                              |
| <b>५१</b> ६ | <          | उन विद्याधरोंको ही                                | ऐसे उन विद्याओंके धारक साधुओंको ही                                           |
| ५१६         | १५         | जलसे                                              | जलके                                                                         |
| ५१६         | २४         | परिणामिके                                         | पा <b>रि</b> णामि <b>की</b> के                                               |
| ७१७         | १३         | समर्थ नहीं होते                                   | समर्थ होते                                                                   |
| ५१८         | १३         | चतुर्थ व शरीरमें षष्ठोपवासादि करते                | चतुर्घ व षष्टोपवासादि करते हुए                                               |
|             |            | हुए साधुके                                        | साधुके शरीरमें                                                               |
| ५१८         |            | ज्ञानोंके सामर्थ्यसे मंदरपंक्ति                   | ज्ञानोंकी सामर्थ्यसे त्रिभुवनके व्यापारको<br>जाननेवाले होकरके भी मन्दरपंक्ति |
| ५१९         |            | ऋषिश्वरोंको                                       | ऋषं।स्वरोंको                                                                 |
|             |            | - बंभचारीणं                                       | - बंभचारीणं                                                                  |
| ५१९         | <b>१</b> 8 | ब्रम्हका<br>इस्ट्रका                              | <b>त्र</b> हाका                                                              |
|             |            | म्लकरणकृति और                                     | म्लकरणकृति,तैजसशरीरम्लकरणकृति और                                             |
| ५३७x        | २०         | नोआगमकर्मवेदना यहां                               | नोआगमकर्मवेदना                                                               |
| ५३९         | १२         | - वेदना                                           | - वेदणा                                                                      |
| 488         | ३          | चार चार                                           | चार वार                                                                      |
| ५४१         | १०         | सत्तर्ण                                           | सत्तर्णं                                                                     |
| ५४१         | २९,३०      | भर्मस्थिति ज्ञानावरणीयकी उत्कृष्ट<br>स्थितिप्रमाण | कर्मस्थितिप्रमाण                                                             |
| ५४२         | 8          | अपज्जन्।भवा                                       | अपज्जत्तभवा                                                                  |
| ५४२         | 8          | बहुता                                             | बहुतता                                                                       |

<sup>×</sup> पृष्ठ ५३७ से लेकर पृष्ठ ५८४ के शीर्षक वाक्य असावधानीसे दाहिनी ओरके बायीं ओर, तथा बायीं ओरके दाहिनी ओर छप गये हैं। इसीप्रकार शीर्षस्थानमें दिये गये सूत्राङ्कोंमें भी उलट-फोर हो गया है। पाठक पढते समय स्वयंही यथार्थ स्थितिका अनुभव करेंगे।

| वृष्ठ   | पंक्ति   | अशुद्ध पाठ                           | ञ्जुद्ध पाठ                        |
|---------|----------|--------------------------------------|------------------------------------|
| ५४२     | ११       | तप्याओगेण                            | तप्पाओग्गेण                        |
| ५४३     | ৩        | मात्रमें                             | मात्रामें                          |
| 488     | २२       | स्थानान्तर                           | - स्थानान्तरमें                    |
| ५४५     | २९       | उक्कस्सजोग                           | उकस्सजोगेण                         |
| 480     | १७       | आ <b>युब</b> न्धकों                  | आयुबन्धकोंके                       |
| 486     | १९       | प <b>लिदो</b> व्यमस्स                | पलिदोवमस्स                         |
| 440     | १७       | पर्याप्तियोंसे हुआ                   | पर्याप्तियोंसे पर्याप्त <b>हुआ</b> |
| ५५०     | २२       | वह                                   | बहां                               |
| ५५२     | ३०       | भव स्तोक                             | भव बहुत और पर्याप्त भव स्तोक       |
| ५५३     | १९       | अट्ठवस्सीओ                           | अद्ववस्तिओ                         |
| ५५४     | ९        |                                      | जीविद्व्वए                         |
| ५५४     | २७       | संसरीद्ण                             | संसरिद्ण                           |
| ष्पूष   | 8        | अ <b>ट्ट</b> वस्सीओ                  | अह्रवस्तिओ                         |
| ध्यम    | १६       | -बेयणा जहण्णा                        | - वेयणा दव्यदो जहण्णा              |
| لإلجالع | १९       | उपर्युक्त वेदनाके विरुद्ध उसकी जघन्य | इससे भिन्न उ <b>सकी बेदना</b>      |
|         |          | वेदना                                |                                    |
| ५५६     | २७       | द्वारा पर्याप्तियोंसे                | द्वारा सभी पर्याप्तियोंसे          |
| ५५९     | २६       | कर्म                                 | कार्य                              |
|         |          | अणंतरोवनिधा                          | अणंतरोवणिधा                        |
| ५६३     |          | अयिभाप्रतिच्छेदोंक <u>ी</u>          | अविभागप्रतिच्छेदों <b>की</b>       |
| ५६४     | १९       | परंपरोनिधा <b>नके</b>                | परम्परोपनिधाके                     |
| ५६५     | १६       | - हाभि                               | हाणी                               |
| ५६६×    | ei<br>ei | जोगद्वाणाणि वि                       | जोगद्वाणाणि दो वि                  |
| ५७१     | ३        | तिसमयआहारा <b>यस्स</b>               | तिसमय <b>आहारयस्स</b>              |
| ५७४     | ५,११     | अवगाहना उससे विशेष                   | अवगाहना विशेष                      |
| ५७४     | S        | उकसिया                               | उकस्सिया                           |
| ५७४     | २६       | णिवत्ति ०                            | णिव्यत्ति० `                       |
| ५७५     | १०       | उकसिया                               | उक्कस्सिया                         |

<sup>×</sup> पृ. ५६७ और ५७९ पर भूलसे जो भिन्न खण्ड-द्योतक ॐ इत्यादि .....लग गये हैं, वे वहां नहीं होना चाहिए, क्योंकि वेदनाखण्ड ५१० से प्रारम्भ होकर ६८७ पृष्ठ पर समाप्त हुआ है।

| पृष्ठ | पंक्ति     | अञ्जद्ध पाठ                   | शुद्ध पाठ                                 |
|-------|------------|-------------------------------|-------------------------------------------|
| 428   | ९          | यथासम्भव वेदनीयकर्मके समान ही |                                           |
|       |            |                               | भव्यसिद्धिक आदिके क्रमसे                  |
| ५९३   | ą          | जाब पढम-                      | जं पहम—                                   |
| 498   | १९         |                               | - मुहुत्तमाबाधं                           |
| ५९४   | २४         | उण्या                         | <u>ऊ</u> णया                              |
| ५९५   | ų          | सागरोपमाके                    | सागरोपमके                                 |
| ५९५   | C          | अहुणं                         | अट्टण्णं                                  |
| 490   | २३         | _                             | सण्जीणमसण्जीणं                            |
| ५९८   | 88         | स्ण्पीमसण्जीन -               | सण्गीणमसण्गीण—                            |
| ६००   | १०         | आणिओगद्दाराणि                 | अणिओगद्दाराणि                             |
| ६०१   | १७         |                               | संकिलिद्वदरा                              |
| ६०४   | २०         | •                             | संस्यातगुणे                               |
| ६०६   | ९          | - पाओग्गद्वाणाणि              | - पाओग्गद्वाणाणि संखेज्जगुणाणि            |
| ६०७   | <          | पडिय०                         | <b>प</b> यडि०                             |
| ६०७   | १२         | पमाणाणुगमे                    | पमाणाणुगमेण                               |
| ६०८   | 4          | <b>डि</b> दिए                 | ठिदीए                                     |
| ६०८   | १८         | प्रकृतिस्थिति                 | प्रत्येक स्थिति                           |
| ६०८   | २९         | विशेष हैं                     | विशेष अधिक हैं                            |
| ६१३   | 9          | विषय प्ररूपणा                 | विषयमें पदप्ररूपणा                        |
| ६१३   | १५         |                               | सागारुवजोगेण                              |
| ६१३   | २६         | <del>-</del>                  | अनुभागवन्ध                                |
| ६१४   |            | अन्तरायके सम्बन्धी            | अन्तराय-सम्बन्धी                          |
| ६१८   | १३         | अनुयोग्द्धार                  | अनुयोगद्वार                               |
| ६१८   |            | सव्वत्थोवा                    | जहण्णपदेण सव्वत्थोवा                      |
| ६१८   |            | भावकी अपेक्षा                 | जघन्य पदकी अपेक्षा भावसे                  |
|       | <b>२</b> ० | <b>णीरिय</b>                  | वीरिय                                     |
|       |            | ये प्रकृतियां उत्तरोत्तर<br>  | ये प्रकृतियां अनुभागकी अपेक्षा उत्तरोत्तर |
| ६२१   | ٠,         | अर्थात्                       | पंच नोकपाय अर्थात्                        |
| ६२१   |            | - ·                           | अनुभागवाळी है                             |
| ६२१   | ३०         | अणंतगुणहीणाणी                 | अणंतगुणहीणाणि                             |

| प्रष्ठ | पंक्ति | अशुद्ध पाठ                          | शुद्ध पाठ                                                      |
|--------|--------|-------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| ६२२    | 6      | संजतणाए                             | <b>संजल</b> णाए                                                |
| ६२२    | 4      | अणंतगुणो                            | अणंतगुणहींगो                                                   |
| ६२२    | २९     | तिष्णि अर्णत०                       | तिष्णि [ वि तुस्लाणि ] अणंत०                                   |
| ६२३    | ११     | अरदि                                | अरदी                                                           |
|        |        | णिद्दा य अणंत०                      | णिद्दा अणंत०                                                   |
| ६२४    | १२     | य प्रकृतियां उत्तरोत्तर अनन्तगुणी ह | इन प्रकृतियोंका जघन्य <b>अनुभाग</b><br>उत्तरोत्तर अनन्तगुणा है |
| ६२४    | १४     | - देव - मणुवगई                      | - मणुव - देवगई                                                 |
| ६२४    |        | देवगति और मनुष्यगति                 | मनुष्यगति और देवगति                                            |
| ६२४    | २७     | संज्वलन लोभ सबस                     | संब्वलन लोभका जघन्य <b>अनुभाग सबसे</b>                         |
| ६२५    | १९     | लोगो                                | सोगो                                                           |
| ६२६    | २०     | मिच्छत०                             | मिच्छत्त०                                                      |
| ६२६    | २७     | निरयगदी                             | <b>णिरयगदी</b>                                                 |
| ६२७    | 88     | अणंतऋम्मसे                          | अणंतकम्मंस                                                     |
| ६२७    | 88     | संखेज्जगुणा य सेडीओ                 | संखेज्जगुणाए सेडीए                                             |
| ६२९    | ų      | अर्णताणुर्वधिविसं०                  | अणंताणुबंधिं विसं०                                             |
| ६२९    | २१     | हेट्ठ द्वाणपरूचणा                   | हेड्डाड्डाणपरूवणा                                              |
| ६३१    | ۷      | जीवोंसे                             | सब जीवोंसे                                                     |
| ६३१    | १३     | संखेज्जभागवड्डी                     | संखेज्जभागपरिवड्डी                                             |
| ६३२    | १०     | संखेज्जभागुण्                       | संखेज्जगुण०                                                    |
| ६३४    | २६     |                                     | प्रवे <b>सकी</b>                                               |
| ६३४    | २७     | असंखेज्जा गुणा                      | असंखेज्जगुणा                                                   |
| ६३५    | 8      | कायद्विदि                           | कायद्विदी                                                      |
| ६३५    | २४     | पर्यवान                             | पर्यवसान                                                       |
| ६३६    | ঽ      | अन्नतरोपनिधासे                      | अनन्तरोपनिधासे                                                 |
| ६३७    | 3      | णिरंतणद्वाण०                        | णिरंतरद्वाण०                                                   |
| ६३७    | २१     | होंदि                               | होंति                                                          |
| ६४२    | २१     | वेसुण्ण-अरइ-                        | पेसुण्ण-रइ-अरइ-                                                |
| ६४३    | ६      | मिम <del>ांस</del> क                | मीमांसक                                                        |
| ६४५    | २२     | वेद्यते इति                         | वेद्यते वेदिष्यते इति वा                                       |

| पृष्ठ | पंक्ति     | अशुद्ध पाठ                     | शुद्ध पाठ                            |
|-------|------------|--------------------------------|--------------------------------------|
| ६४५   | २२         | वेदन होता है वह                | वेदन होता है,या वेदन किया जावेगा, वह |
| ६४६   | 8          | उक्त                           | <del>.</del><br>इस                   |
| ६४८   | १९         | बज्झमाणिया उदिण्णा च           | बज्झमाणिया च उदिण्णा च               |
| ६४८   | २७         | उदीण्णा                        | उदिण्णा                              |
| ६५०   | 6          | उदि <b>ण्णफलपत्तविवागवेयणा</b> | उदिण्णा फलपत्तविवागा वेयणा           |
| ६५०   | १५         | कर्मोंकि                       | क्योंकि                              |
| ६५०   | २४         | अवद्विदा                       | अद्विदा                              |
| ६५०   | २५         | अत्रस्थित                      | अस्थित                               |
| ६५१   | <b>ર</b>   | है, कारण                       | है, इस कारण                          |
| ६५३   | ९          | अनुयोगाद्वार                   | अनुयोगद्वार                          |
| ६५४   | Ę          | चउव्विहोदव्यदो                 | चउव्विहो – दव्वदो                    |
| ६५६   | १६         | इन स्थानोंमें                  | इन चार स्थानोंमें                    |
| ६६०   | २३         | असंख्यातगुण                    | असंख्यातगुणी                         |
| ६६२   | ३          | संखेज्जगुणब्महिया असंखेज्ज०    | संखेज्जगुणब्महिया वा असंखेज्ज०       |
| ६६२   | १८         | संखेज्जब्भागबहिया              | संखेज्जभाग <b></b> =भहिया            |
| ६६४   | ३          | आदि स्थानोंमें                 | आदि चार स्थानोंमें                   |
| ६६४   | २७         | वेदनीयकी अपेक्षा               | वेदनीयकी वेदना                       |
| ६६९   | २९         | असंख्यातगुणी होती है           | असंस्यातगुणी अधिक होती है            |
| ६७०   | २४         | चउव्विहे–                      | चउव्विहो-                            |
| ६७१   | 8          | जिस ज्ञानावरणीयकी              | जिस जीवके ज्ञानावरणीयकी              |
| ६७२   | २          | उकसिया                         | उकस्सिया                             |
| ६७२   | १२         | उकसा                           | उकस्सा                               |
| ६७२   | २३         | इस प्रकार                      | इसी प्रकार                           |
| ६७२   | २४         | सत्ताणां                       | सत्तरणं                              |
| ६७६   | 4          | अंतरायवेयणा                    | अंतराइयवेयणा                         |
|       |            | छण्णं वेयणा                    | <b>छण्णं कम्माणं णामवज्जाणं</b>      |
| ६८१   | ₹          | प्रबद्धार्थसे उक्त तीन गुणित   | प्रबद्धार्थतासे गुणित                |
| ६८२   | <b>\$8</b> | - सहस्सओ                       | - सहस्सिओ                            |
| ६८३   |            | दुभागूणो                       | दुभागो                               |
| ६८३   |            | द्वितीय भाग                    | दो भाग                               |

| पृष्ठ | पंक्ति | अशुद्ध पाठ            | ञुद्ध पाठ                                                                                                          |
|-------|--------|-----------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ६८३   | २३     | समयप्रबद्धार्थका      | समयप्रबद्धार्थताका                                                                                                 |
| ६८४   | 3      | द्वितीयभाग            | दो भाग                                                                                                             |
| ६८४   | ų      | केवडीओ                | केवडिओ                                                                                                             |
| ६८४   |        | - प्रचासाएण           | - पञ्चासएण                                                                                                         |
| ६८५   |        | पयडिओ                 | पयडीओ                                                                                                              |
| ६८८   |        | बंधफासे चेदि          | बंधफासे भवियफासे भावफासे चेदि                                                                                      |
| ६८९   |        | णेछदि                 | <u>णेच्छदि</u>                                                                                                     |
| ६९०   | 6      | दव्यमेयक्खेत्तणे      | दव्यमेयक्खेत्रेण                                                                                                   |
| ६९०   | २९     | दच्चं सव्वेष          | दन्त्रं सन्त्रं सन्त्रेण                                                                                           |
| ६९१   |        | गरूवफासो              | गरुवफासो                                                                                                           |
| ६९१   | २८     | सब पंच                | सब यंत्र                                                                                                           |
| ६९३   | ९      | जं नं                 | जं तं                                                                                                              |
| ६९४   | १४     | विद्वां-              | विद्दावण-                                                                                                          |
| ६९५   | ६      | बारसावतं              | बारसावत्तं                                                                                                         |
| ६९५   | २८     | समयधान                | समबदान                                                                                                             |
| ६९६   | २०     | च णेच्छदि             | च इच्छदि                                                                                                           |
| ६९७   | २७     | धाण-                  | भाष                                                                                                                |
| ६९८   | 8      | घान                   | धान्य                                                                                                              |
| ६९९   | 8      | अत्थोग्गहावरणीयपरूवणा | आभिणिबोहियणाणावरणीयपरूवणा                                                                                          |
| ६९९   | १३     | आवायावरणीयं           | अवायावर्णीयं                                                                                                       |
| ६९९   | १६     | आवायावरणीय            | अवायावरणीय                                                                                                         |
| ६९९   | १९     | <b>धाराणावरणीयं</b>   | धारणावरणीयं                                                                                                        |
| ६९९   | २०     | णोइंदियधारणा−         | फासिंदियधारणावरणीयं णोइंदिय-                                                                                       |
| 900   | १२     | = ३८४ से आगे          | धारणा<br>इस प्रकार मितज्ञानके जितने भेद हैं<br>उतने ही आभिनिबोधिकज्ञानावरणीय-<br>कर्मके प्रकृतिविकल्प जानना चाहिए। |
| 900   | १३     | - कम्मस               | - कम्मस्स                                                                                                          |
| ७०२   | ९      | पुच्छाविधि            | पुच्छाविधी                                                                                                         |
| ७०२   | १०     | वेदणायं               | वेदं णायं                                                                                                          |

| वृष्ठ      | पंक्ति    | अशुद्ध पाठ                    | शुद्ध पाठ                         |
|------------|-----------|-------------------------------|-----------------------------------|
| ७०२        | १७        | अग्यर्माग                     | अग्न्य मार्ग                      |
| ७०३        | १         | अणेयसंठाणसंठिदाणि             | ओहिणाणपरूवणा                      |
| ७०३        | 8         | संपापाणि                      | संठाणाणि                          |
| ७०३        | દ્        | संस्थान स्थित                 | संस्थित                           |
| ७०३        | ११        | आदि ज्ञातन्य                  | आदि काल-भेद ज्ञातव्य              |
| ७०३        | १५        | ज्ञान जघन्य                   | ज्ञानका जधन्य                     |
| ७०३        | १७        | - माविलियंतो                  | - मावलियंतो                       |
| ७०३        | २ १       | - पृथत्कव                     | - पृथक्त्व                        |
| ७०३        |           | रूजगम्मि                      | रुजगम्मि                          |
| ७०५        |           | जो दिसियाणं                   | जोदिसियाणं                        |
| ७०५        | २६        | ı                             | चोत्थी                            |
| ७०६        |           | भी नहीं                       | भी उत्पन्न नहीं                   |
| ७०७        | -         | ओहित्रिसओ                     | मणप्रज्ञवणाणावरणीयप्रह्रवणा       |
|            | २२        |                               | जितने                             |
| 200        | <b>११</b> | जीविब                         | जीविद-                            |
| ७०९        | १५        |                               | ताव                               |
| <b>७११</b> | ર         | असपत्न विपक्षसे               | असपन्न अर्थात् विपक्षसे           |
| ७११        |           | सम्भंसमं                      | सम्मं समं                         |
| ७१२        | २         | मित्यात्त्र                   | मिथ्यात्व                         |
| ७१३        | بع        | ॥ ११८ ॥                       | ॥ ११७ ॥                           |
| ७१३        | ९         | देवगतिनाम और मनुष्यगतिनामकर्म | मनुष्यगतिनामकर्म और देवगतिनामकर्म |
| ७१४        | २०        | <b>चिचणामं</b>                | तित्त्रणामं                       |
| ७१४        | २४        | गरूवणामं                      | गरुवणामं                          |
| ७१५        | १७        | ओगाहणावियप्पेहि               | ओगाहणवियप्पेहि                    |
| ७१७        | १५        | उवजोग                         | उवजोगा <b></b>                    |
| ७१७        | २२        | <b>आ</b> गमभावकृति            | आगमभावप्रकृति                     |
| ७१९        | 8         | णामबंधपरूवणा                  | बंधणिक्खेवपरूवणा                  |
| ७१९        |           | सङ्गावनास्थापना               | सद्भावस्थापना                     |
| ७१९        |           | असद्भावसास्थापना              | असद्भावस्थापना                    |
| ७१९        | २०        | स्थगित                        | स्थापित                           |

| पृष्ठ | पंक्ति      | अशुद्ध पाठ                   | शुद्ध पाठ                                 |
|-------|-------------|------------------------------|-------------------------------------------|
| ७२०   | ३१          | जीवभावबन्धभाव                | जीवभावबन्ध                                |
| ७२१   | १           | णिबंधणाणियो <b>गदार</b>      | बंधणाणियोगदारे                            |
| ७२१   | C           | कसाय वियराग                  | कसायवीयराग                                |
| ७२१   | १२,२६       | दोष                          | द्वेष                                     |
| ७२१   | <b>\$</b> 8 | जीत्रभाग                     | जीवभाव                                    |
| ७२४   | २५          | दुविहा                       | दुविहो                                    |
| ७२५   | २ १         | आक्सास्तिकाय०                | आकाशास्त्रिकाय०                           |
| ७२५   | २२          | अधम्मत्थियदेसा               | अधम्मत्थियदेसा अधम्मत्थियपदेसा            |
| ७२६   | ३           | भागसे सब ही                  | भागसे लेकर आगे <mark>के सब ही</mark>      |
| ७२६   | १७          | <b>णि</b> द्धणिद्धाण         | णिद्धिषद्धा प                             |
| ७२७   | 8           | दुराहिणए                     | दुराहिएण                                  |
| ७२७   | १७          | अमंगल                        | अंगमल                                     |
| ७२९   | २ ३         | स्कन्ध                       | <b>ब</b> न्ध                              |
| ७३१   | 8           | सरीरबंधप रूवणा               | बंधगपरूवणा                                |
| ७३२   | २           | वंधणिज्जाणियोग <b>ग</b> दारं | बंधणिज्जाणियोगदारं                        |
| ७३२   | 8           | सम्रहिद्वा                   | सम्रिद्धिदा _                             |
| ७३२   | १६,१७       | वम्मणकोसणाणुगमो वम्मणकोस०    | _                                         |
| ७३४   | १           | आहारद्रव्यवर्गणाओंके         | उत्कृष्ट आहारद्रव्यवर्गणाके               |
| ७३४   | 8           | आहारद्रव्यवर्गणाके           | अग्रहणद्रव्यवर्गणाके                      |
| ७३४   | १६          | मणदव्यवस्यणामुत्ररि          | मणद्व्यवस्मणाणमुवरि                       |
| ७३४   |             |                              | धुदसुष्णद् <b>ट्यवमाणा</b>                |
| ७३५   |             | <b>बादर</b> निगोद <i>०</i>   | बादरणिगोद०                                |
| ७३५   |             | सुहुमणिगोदवग्गणा             | सुहुमणिगोददव्यवग्गणा                      |
| ७३६   | २६          | - वर्गणा क्या संघातसे        | - वर्गणा क्या भेदसे होती है, क्या संघातसे |
|       | १३          |                              | बहुत जीवोंका जो                           |
|       | 88          |                              | मिलकर                                     |
|       |             | उसे 'तैजस ' इस               | उसे 'कार्मण ' इस                          |
|       |             | अणंतवरोणिधा                  | अर्णतरोवणिधा                              |
|       |             | सिद्धामणंतमागो               | सिद्धाणमणंतभागो                           |
| ७५१   | २९          | समयसे                        | समयमें                                    |

| <b>प्र</b> ष्ठ | पंक्ति     | अञ्चद्ध पाठ                                             | ग्रुद्ध पाठ                        |
|----------------|------------|---------------------------------------------------------|------------------------------------|
| ७५५            | १३,२५      | णिव्यत्ति                                               | णिव्यत्ती<br>-                     |
| ७६३            | २२         | नाना प्रदेश०                                            | एक प्रदेश०                         |
| ७६४            | २४         | अणंतगुणो ॥ ४१४ ॥                                        | अणंतगुषो सिद्धाणमणंतभागो।।४१४।।    |
| ७६५            | ધ્ય        | - कुरू                                                  | - कुरु                             |
| ७६५            | २१         | अंतरेण                                                  | अंतरे ण                            |
| ७६५            |            | - स्थानान्तरोंमें                                       | - स्थानान्तरमें                    |
| ७६६            |            | आकर्षण                                                  | अपकर्षण                            |
| ७६६            | ११         | वैक्रियिकश <b>रीरके</b>                                 | वैक्रियिकशरीरका                    |
|                |            | पढमसमए                                                  | पढमसमय                             |
| ७६६            | १५         | पज्जत्तपदो                                              | पञ्जत्तयदो                         |
| ७६६            | १ ७        | आग्रहको                                                 | आहारको                             |
| ७६७            | થ્ય        | - मणुकस्सा                                              | - मणुकस्सं                         |
| ७६७            |            | पढमसमए                                                  | <b>यढम्</b> समय०                   |
| ७६८            | ६          | पुढविए                                                  | पुढ्वीए                            |
| ७६८            | १४         | बिंद्दिए                                                | बहुीए                              |
| ७६८            | २५         | जाविदव्वए                                               | जीविदव्यए                          |
| ७७३            | 8          | लोकोंमेंसे आये हुए वि <b>स्नसो</b> पचयों <b>से वद्व</b> | लोकमेंसे आकर बद्ध                  |
| ७७३            | ષ          | द्व्यहाणि०                                              | दव्बहाणी                           |
| <i>૭૭</i> ૪    | १३         | कालहाणी०                                                | कालहाणि०                           |
| ३७७            | ३          | उकस्सय                                                  | उकस्सयस्स                          |
| ३७७            | ९-१०       | जधन्य विस्नसोपचय                                        | जधन्य बादरनिगोदवर्गणाका विस्तसोपचय |
| ३७७            | १८         | पदेसमाणाणुगमो                                           | पदेसपमाणाणुगमो                     |
| ७७९            | <b>\$8</b> | अवक्रमण०                                                | अवकमण०                             |
| ७७९            | २२         | अपेक्षा निरन्तर                                         | अपेक्षा उत्कृष्ट निरन्तर           |
| 996.           | २३         | उपक्रमणकाल                                              | उपऋमणका सबसे जघन्य काल             |
| ७८०            | 8          | अप्रऋमणकाल०                                             | अपऋमणकाल०                          |
| ७८३            | १०         | णिललेवण०                                                | णिल्लेचण०                          |
| ७८४            | 8          | ण्णिञ्चत्ति०                                            | <b>णि</b> व्यत्ति ०                |
| ४८७            | १७         | वउच्चिय॰                                                | वेउव्विय०                          |

## सिद्धान्त-शब्द-परिभाषा

- अतुगामी अविध- जो अविधिज्ञान जिस भव और जिस क्षेत्रमें उत्पन्न हो उससे दूसरे भव और दूसरे क्षेत्रमें साथ जावे, उसे अनुगामी अविधिज्ञान कहते हैं।
- अनुभागबन्ध- बंधनेवाली कर्मप्रकृतियोंके भीतर सुख-दुःखादिके फल देनेकी जो शक्ति पड़ती है, उसे अनुभाग बन्ध कहते हैं ।
- अनुभागबन्धाध्यवसायस्थान- अनुभागबन्धके कारणभूत परिणामोंके स्थानोंको अनुभागबन्धाध्यवसायस्यान कहते हैं ।
- अन्तर्मुहर्त- आवलीसे ऊपर और मुहूर्तसे नीचेके कालको अन्तर्मुहर्त कहते हैं।
- अन्तः कोडाकोडी कोटिसे अपर और कोटाकोटिसे नीचेके मध्यवर्ती कालको अन्तः कोडाकोडी कहते हैं।
- अपक्रमणकाल- विवक्षित जीवराशि जितने समय तक लगातार उत्पन्न न हो, उतने कालको अपक्रमणकाल कहते हैं।
- अपर्याप्तिनिवृति अपर्याप्त जीवोंके योग्य अपर्याप्तियोंकी निर्वृतिको अपर्याप्तिनिवृति कहते हैं।
- अपर्याप्ति- पर्याप्तियोंकी अर्धनिष्पन्न अवस्थाको अर्थात् अपूर्णताको अपर्याप्ति कहते हैं।
- अयोहा- जिसके द्वारा संशयके कारणभूत विकल्पका निराकरण किया जाता है, ऐसे ईहाज्ञानको अपोहा कहते हैं। अभ्याख्यान- कषायके वशीभूत होकर अनिष्ट वचन कहनेको तथा असद्भूत दोषोंके उद्भावनको अभ्याख्यान कहते हैं।
- अरंजन- एक विशेष जातिका मिट्टीका पात्र।
- अर्धपुद्गलपरिवर्तन— एक पुद्गलपरिवर्तनमें जितना समय लगता है, उसके आधे समयको अर्धपुद्गलपरिवर्तन कहते हैं । अर्धपुद्गलपरिवर्तनका काल भी अनन्त वर्ष प्रमाण है ।
- अवग्रह- जिसके द्वारा घटादि पदार्थ जाननेकें लिए ग्रहण किये जावें, ऐसे ज्ञानको अवग्रह कहते हैं।
- अवयान– अन्य पदार्थोसे भिन्न करके विवक्षित पदार्थके जाननेको अवधान कहते हैं । यह अवग्रहज्ञानका पर्यायवाची नाम है ।
- अवलम्बना— जो ज्ञान अपनी उत्पत्तिके लिए इन्द्रियादिका अवलम्बन लेता है, ऐसे अवग्रहज्ञानका दूसरा नाम अवलम्बना भी है।
- अवलम्बनाकरण- उपरितन स्थितिमें स्थित द्रव्यका अपकर्षण करके अधस्तन स्थितिमें निक्षेषण करनेको अवलम्बनाकरण कहते हैं।
- अवसर्पिणीकाल जिस कालमें जीवोंकी आयु, बल, बुद्धि और शरीरकी उंचाई आदि उत्तरोत्तर घटती जावे, उसे अवसर्पिणीकाल कहते हैं।
- अवहारकाल— विवक्षित जीवराशि जितने कालके द्वारा अपहृत हो सकती है उतने कालका नाम अवहारकाल है। यथा— सासादनसम्यग्दृष्टिसे लेकर संयतासंयत गुणस्थान पर्यन्त प्रत्येक जीवराशि पल्योपमके असंख्यातवें भाग है। इनके द्वारा पल्योपम अन्तर्मृहूर्त कालसे अपहृत होता है। अतः इन पांचोंका अवहारकाल अन्तर्मृहूर्त मात्र है, जो अंकसंदृष्टिमें कमसे ३२, १६, ४ और १२८ अंक प्रमाण तथा पल्योपम ६५५३६ अंक प्रमाण है।
- अवाय- ईहाके द्वारा जाने हुए पदार्थके निश्चय करनेको अवाय कहते हैं।

अविभागप्रतिच्छेद- एक परमाणुमें सर्वजघन्य रूपसे जो अनुभाग अवस्थित है, जिसका कि बुद्धिसे भी और कोई विभाग या छेद नहीं हो सकता है, उसे अविभागप्रतिच्छेद कहते हैं।

असंक्षेपाद्धा- सर्वजघन्य विश्वमणकालपूर्वक सबसे छोटे आयुबन्धकालको असंक्षेपाद्धा कहते हैं, जो कि आवलीके असंख्यातवें भाग प्रमाण होता है।

असंख्यातगुणवृद्धि- विवक्षित स्थानसे आगे असंख्यातगुणी वृद्धि होनेको असंख्यातगुणवृद्धि कहते हैं।

असंस्थातगुणहानि- विवक्षित स्थानसे आगे असंस्थातगुणी हानि होनेको असंस्थातगुणहानि कहते हैं।

असंख्यातभागपरिवृद्धि— विवक्षित स्थानसे आगे असंख्यातवें भाग प्रमाण वृद्धि होनेको असंख्यातभागपरिवृद्धि कहते हैं ।

असंख्यातभागहानि विवक्षित स्थानसे आगे असंख्यातवें भाग प्रमाण हानि होनेको असंख्यातभागहानि कहते हैं। असंयमाद्धा जीव जितने समय तक असंयम अवस्थामें रहता है, उतने कालको असंयमाद्धा कहते हैं।

असातबन्धक - असाता वेदनीयके बन्ध करनेवाले जीवको असातबन्धक कहते हैं।

असाताद्वा ( असात-काल )-- असाता वेदनीयके बन्धके योग्य संक्लेशकालको असाताद्वा या असात-काल कहते हैं।

आबाधाकाण्डक- कर्मस्थितिके जितने भेदोंमें एक प्रमाणवाली आबाधा होती है, उतने स्थितिभेदोंके समुदायको आबाधाकाण्डक कहते है।

आबाधाकाल- बंधनेके पीछे कर्म जब तक उदय या उदीरणारूपसे परिणत होकर बाधा न दे, उतने समयको आबाधाकाल कहते हैं।

आमुण्डा- जिसके द्वारा वितर्कित अर्थका निश्चय किया जावे, उसे आमुण्डा कहते हैं। यह अवायका पर्यायवाची नाम है।

आपुष्कबन्धप्रायोग्यकाल-- आयुबन्धके योग्य कालको। आयुष्कबन्धप्रायोग्यकाल कहते हैं, जो कि मनुष्य और तिर्यंचोंकी अपेक्षा अपने जीवनके तृतीय भागके प्रथम समयसे लगाकर विश्रमणकालके पूर्व तक होता है।

आवर्त- मन, वचन और कायकी विशुद्धिके परावर्तनके वारोंको आवर्त कहते हैं । यह भाव-आवर्तका स्वरूप है । दोनों हाथोंके अंजुलि-संपुटको प्रदक्षिणाके रूपसे ऊपरसे नीचे घुमाते हुए पुनः ऊपर अंजुलि-संपुटके ले जानेको द्रव्य-आवर्त कहते हैं ।

आवली- असंख्यात समयोंकी एक आवली होती है।

आवश्यक- नियत समयपर कर्त्तव्य कार्यके करनेको आवश्यक कहते हैं।

आवासक- गुणितकर्माशिक और क्षपितकर्माशिक जीव भव-भ्रमण करते हुए जिन भवावास, अद्धावास, आयु-आवास, योगावास, संक्लेशावास और उत्कर्षणापकर्षणावासको करता है, उन्हें आवासक कहते हैं।

आहारक- औदारिकादि शरीरके योग्य पूद्गलोंके ग्रहण करनेवाले जीवको आहारक कहते हैं।

**ईर्यापथकर्म** - केवल योगके निमित्तसे बंधनेवाले कर्मको ईर्यापथकर्म कहते हैं।

**ईबन्मध्यमपरिणाम-** उत्कृष्ट संक्लेशसे कुछ नीचेके मध्यम परिणामोंको ईपन्मध्यमपरिणाम कहते हैं।

ईहा- अवग्रह्से जानें हुए पदार्थीमें उत्पन्न हुए संशयके दूर करनेके व्यापारविशेषको ईहा कहते हैं।

उत्सर्पिणीकाल- जिस कालमें जीवोंकी आयुँ, बल, बुद्धि और शरीर आदिकी उत्तरोत्तर वृद्धि हो; ऐसे कालको उत्सर्पिणी काल कहते हैं ।

उपक्रमणकाल— किसी विवक्षित जीवराशिके लगातार उत्पन्न होनेके कालको उपक्रमणकाल कहते हैं। उपसम्पत्सांनिध्य— द्रव्यका आश्रय करनेवाले कार्योंके सामीप्यको उपसम्पत्सांनिध्य कहते हैं।

- उल्जंबन- मिट्टीका एक पात्रविशेष ।
- उन्हां जिसके द्वारा अवग्रहसे ग्रहण किये गये अर्थके नहीं जाने गये विशेषकी तर्कणा की जाती है, उसे अहा कहते हैं। यह ईहाका पर्यायवाची नाम है।
- **एकप्रदेशगुणहानिस्थानास्तर**⊸ एक गुणहानिके समयोंमें प्रतिसमय होनेशाली प्रदेशोंकी हानि<mark>को एकप्रदेशगुणहानि-</mark> स्थानान्तर कहते हैं ।
- एकस्थानिक बन्ध- प्रस्तुत ग्रन्थमें यह पद एक गुणस्थानमें बंधने योग्य प्रकृतियोंके लिये प्रयुक्त हुआ है (३, १७४)। वैसे लतास्थानीय अनुभागवन्धको एकस्थानिक वन्ध कहते हैं।
- एकान्तसाकारप्रायोग्यस्थान- जो परिणामस्थान एकान्ततः साकार ज्ञानोपयोगके योग्य होते हैं, उन्हें एकान्त-साकारप्रायोग्यस्थान कहते हैं ।
- ओज- जिस राशिमों चारका भाग देनेपर एक या तीन अंक शेव रहे उस राशिको आज कहते हैं।
- **औदारिकशरीरद्रव्यवर्षणा** जिन पुर्गल-वर्षणाओंके द्वारा औदारिक शरीरका निर्माण हो, उन्हें औदारिक-शरीरद्रव्यवर्षणा कहते हैं।
- कर्मनिषेककाल- आवाधाकालसे रहित जो शेप कर्मस्थिति है, उसे कर्मनिषेककाल अर्थात् बंधे हुए कर्मोके झड़नेका काल कहते हैं।
- कमंस्थित- कमोंकी सर्वोत्कृष्ट स्थितिको कमंस्थिति कहते हैं।
- किल-ओज- जिस राशिमें चारका भाग देनेपर एक अंक शेष रहे, वह राशि कलि-ओज कहलाती है।
- कायस्थिति– विवक्षित किसी एक वनस्पति आदि कायको नहीं छोड़ते हुए लगातार उसी उसी पर्यायके ग्रहण करनेके कालको कायस्थिति कहते हैं ।
- कार्मणशरीरद्रव्यवर्गणा— जो पुद्गल परमाणु आत्माके राग-द्वेषादिका निमित्त पाकर कर्मरूपसे परिणत होते हैं, उन्हें कार्मणशरीरद्रव्यवर्गणा कहते हैं।
- कृतयुग्म— जिस राशिको चारसे भाजित करनेपर कुछ भी शेथ न रहे अर्थात् जिसमें चारका पूरा भाग चला जावे, उस राशिको कृतयुग्म कहते हैं।
- कृति- जो राशि वर्ग किये जानेपर वृद्धिको प्राप्त हो और अपने वर्गमेंसे अपने ही वर्गमूलको घटाकर वर्ग करनेपर वृद्धिको प्राप्त हो, उसे कृति कहते हैं।
- कोष्ठा- जैसे भाण्डारका कोठा अपने भीतर विविध धान्यादिको पृथक् पृथक् व्यवस्थित रखता है, इसी प्रकार जो बुद्धि कोठेके समान जाने हुए पदार्थका विरकाल तक स्मरण रखे, उसे कोण्ठा कहते हैं।
- कियाकर्म- सामायिक आदि आवश्यकोंके समय प्रदक्षिणा, नयस्कार और आवर्त आदि कियाओंके करनेको कियाकर्म कहते हैं।
- क्षायिक सम्यवस्य अनन्तानुबन्धी कपायचतुष्क और दर्शनमोहित्रक इन सात प्रकृतियोंके क्षयसे उत्पन्न होनेवाले सम्यव्दर्शनको क्षायिक सम्यवस्य कहते हैं।
- क्षायोपश्चिक सम्धन्त्य— उक्त सातों प्रकृतियोंके क्षयोपश्चमसे उत्पन्न होनेवाले सम्यग्दर्शनको क्षायोपश्चिक सम्यक्त्व कहते हैं।
- **क्षुद्रभवग्रहण-** सूक्ष्म निगोदिया जीवके सबसे अल्प आयुवाले भवको क्षुद्रभवग्रहणकाल कहते हैं।
- क्षेत्रप्रत्यास- जीवकी अवगाहनाके द्वारा व्याप्त क्षेत्रको क्षेत्रप्रत्यास कहते हैं।
- गवेषणा- जिसके द्वारा अवग्रहसे ग्रहण किये गये पदार्थके विशेषका अन्वेषण किया जावे, उसे गवेषणा कहते हैं। यह भी ईहाका दूसरा नाम है।

- गुणश्रेणीनिर्जरा- अपूर्वकरणादि परिणामोंका निमित्त पाकर प्रतिसमय उत्तरोत्तर असंख्यातगुणित श्रेणीके रूपसे जो कर्मप्रदेशोंकी निर्जरा होती है, उसे गुणश्रेणीनिर्जरा कहते हैं।
- गुणहानि— विवक्षित निषेकके परमाणु अवस्थित हानिसे हीन होते हुए जितनी दूर जाकर आधे रह जावें, उतने अध्वान ( मार्ग ) को गुणहानि कहते हैं।
- चतुःस्थानबन्ध- कर्मोके लता, दारु, अस्थि और शैल रूप चतुःस्थानीय अनुभागके बन्धको चतुःस्थानबन्ध कहते हैं। पुण्यप्रकृतियोंके गुड, खांड, शर्करा और अमृतरूप; तथा पापप्रकृतियोंके नीम, कांजी, विष और हलाहलरूप अनुभागबन्धको भी चतुःस्थानबन्ध कहते हैं।
- चिन्ता- पूर्वमें अवधारित अर्थके स्मरण करनेको चिन्ता कहते हैं। यह स्मृतिका पर्यायवाची नाम है।
- चूलिका- अनुयोगद्वारोंमें कहनेसे रह गये तत्सम्बद्ध अर्थके वर्णन करनेवाले अधिकारको चूलिका कहते हैं।
- छविच्छेद- छवि नाम शरीरका है, उसका नख व शस्त्र आदिसे छेदन-भेदन करनेको छविच्छेद कहते हैं।
- जगच्छेणी- सात राजु लम्बी आकाशकी एकप्रदेशपंक्तिको जगच्छेणी कहते हैं।
- जगत्प्रतर— जगच्छ्रेषीके वर्गको जगत्प्रतर कहते हैं। दूसरे शब्दोंमें सात राजु लम्बी, सात राजु चौड़ी और एक प्रदेश प्रमाण मोटी आकाश-प्रदेश-पंक्तियोंके समुदायको जगत्प्रतर कहते हैं।
- जित (श्रुतभेद) विना किसी रुकावटके अस्खलित गतिसे भावरूप आगममें संचार करनेवाला पुरुष और उसका ज्ञान जित कहलाता है।
- जीवगुणहानिस्थानान्तर- योगस्थानोमें अवस्थित जीवोंकी गुणहानिके क्रमसे उत्तरोत्तर हीन संख्यावाले स्थानोंके अन्तरको जीवगुणहानिस्थानान्तर कहते हैं ।
- जीवनिक (जीवनीय )स्थान भुज्यमान आयुके कदलीघातसे जघन्य निर्वृतिस्थानके नीचे जितने समय तक जीव जीवित रहता है, ऐसे आयुकर्मके स्थानोंको जीविनक या जीवनीय स्थान कहते हैं।
- जीवयदमध्य- आठ, सात और छह आदि समयवाले योगस्थानोंकी जो यवाकार रचना होती है, उसमें आठ समयवाले मध्यवर्ती योगस्थानोंपर अवस्थित जीवोंके समूहको जीवयवमध्य कहते हैं।
- जीवसमास- जिन धर्मविशेषोंके द्वारा नाना प्रकारके जीव और उनकी विविध जातियोंका संग्रह करके संक्षेपसे ज्ञान कराया जाता है, उन धर्मविशेषोंको जीवसमास कहते हैं। प्रकृतमें वह गुणस्थानका पर्यायवाची नाम है।
- जीवसमुदाहार- स्थितिबन्धाध्यवसाय आदि स्थानोंपर जीवोंकी विविध अन्योगद्वारोंसे मार्गणा करनेको जीवसमुदाहार कहते हैं।
- तेजोजराशि जिस राशिको चारसे भाजित करनेपर तीन शेष रहें उसे तेजोजराशि कहते हैं।
- तैजसश्चरीरद्रव्यवर्गणा– जिन पौद्गलिक वर्गणाओंके द्वारा तैजसश्चरीरका निर्माण हो, उन्हें तैजसश्चरीरद्रव्य-वर्गणा कहते हैं।
- त्रसनाली- लोकाकाशके ठीक मध्य भागमें अवस्थित एक राजु चौड़ी, एक राजु मोटी और चौदह राजु ऊंची ( लम्बी ) लोकनालीको त्रसनाली कहते हैं। समुद्वात और उपपादको छोड़कर शेष सभी अवस्थावाले त्रस जीव इसीके भीतर रहते हैं।
- त्रि-अवनत (तियोणद) सामायिक आदि क्रियाकर्म करते हुए आदि, मध्य और अन्तमें भूमिपर विनम्न भावसे बैठने और झककर वन्दना करनेको त्रि-अवनत कहते हैं।
- विस्थानिक बन्ध → लता, दारु और अस्थि रूप विस्थानीय अनुभागबन्धको विस्थानिक बन्ध कहते हैं। दाहस्थिति – उत्कृष्ट स्थितिके बन्धयोग्य संक्लेशका नाम दाह है, उस दाहको कारणभूत स्थितिको दाहस्थिति कहते हैं।

देशायि तद्भवमोक्षगामी साधुके परमाविध और सर्वाविध ज्ञानके सिवाय शेष चारों गतियोंके जीवोंके होनेवाले एकदेशरूप अविधज्ञांनको देशाविध कहते हैं।

दिस्थानिक बन्ध- लता और दारु रूप दिस्थानिक अनुभागबन्धको दिस्थानिक बन्ध कहते हैं।

भरणी- धरणी अर्थात् पृथ्वी जैसे अपने ऊपर वृक्ष व पर्वत आदिको धारण करती है, उसी प्रकार जो बुद्धि अपने भीतर ज्ञात अर्थको दीर्घ काल तक धारण करे उसे धरणी कहते हैं। यह धारणाका दूसरा नाम है।

**धर्मक**था- श्रुतज्ञानके बारह अंगोंमेंसे किसी एक अंगके एक अधिकारके उपसंहारको धर्मकथा कहते हैं।

धारणा- अवायसे जाने हुए पदार्थको चिरकाल तक धारण करनेकी अविस्मरणरूप योग्यताको धारणा कहते हैं। ध्रु<mark>वशून्यद्रव्यवर्गणा</mark>- सान्तर-निरन्तरद्रव्यवर्गणाओंके ऊपर और प्रत्येकशरीरद्रव्यवर्गणाओंके नीचे मध्यवर्ती ग्रहण करनेके अयोग्य ऐसी पुद्गलवर्गणाओंको ध्रुवशुन्यद्रव्यवर्गणा कहते हैं।

श्रुवस्कन्धद्रव्यवर्गणा─ कार्मणद्रव्यवर्गणाओंके ऊपर और सान्तर-निरन्तरद्रव्यवर्गणाओंके नीचे मध्यवर्ती ग्रहण करनेके अयोग्य ऐसी पुद्गलवर्गणाओंको ध्रुवस्कन्धद्रव्यवर्गणा कहते हैं।

नयवाद- ऐहिक और पारलौकिक फलकी प्राप्तिके उपायको नय कहते हैं। उसका वाद अर्थात् कथन जिस सिद्धान्तके द्वारा किया जाता है, ऐसे श्रुतज्ञानको नयवाद कहते हैं।

नयविधि नैगमादि नयोंके द्वारा जीवादि पदार्थोंके स्वरूपका विधान करनेवाले आगमको नयविधि कहते हैं। नानाप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर नाना गुणहानियोंमें जो उत्तरोत्तर एक गुणहानिसे दूसरी गुणहानिका द्रव्य आधा आधा होता हुआ चला जाता है, उसे नानाप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर कहते हैं।

निगोद- जिन अनन्त जीवोंका आहार, श्वासोच्छ्वास, जीवन और मरण एक साथ होता है; ऐसे वनस्पति-कायिक साधारणशारीरवाले जीवोंको निगोद कहते हैं।

निरन्तरअपक्रमणकाल- अन्तर-रहित अपक्रमणकालको निरन्तरअपक्रमणकाल कहते हैं।

निरस्तरउपक्रमणकाल- अन्तर-रहित जीवोंकी उत्पत्तिके कालको निरन्तरउपक्रमणकाल कहते हैं।

निरन्तरसमयउपक्रमणकाल- प्रथम उपक्रमणकाण्डकके कालको निरन्तरसमयउपक्रमणकाल कहते हैं।

निर्लेपनकाल- कर्म-निषेकोंके निर्जीव होनेके कालको निर्लेपनकाल कहते हैं।

निवृत्तिपर्याप्त- अपने योग्य पर्याप्तियोंके पूर्ण करनेवाले जीवको निवृत्तिपर्याप्त कहते हैं।

निषेक - समागत कर्मवर्गणाओंमेंसे कर्मस्थितिके भीतर एक समयमें दिये जानेवाले द्रव्यको निषेक या कर्मनिषेक कहते हैं।

नैगमनय- जो संग्रह और व्यवहार इन दोनों नयोंके विषयोंको ग्रहण करे, उसे नैगमनय कहते हैं। संकल्पके द्वारा अनिष्पन्न भी वस्तुका प्रतिपादन करनेवाले उपचार-प्रधान नयको नैगमनय कहते हैं।

परम्पराबन्य - वन्ध होनेके द्वितीय समयसे लेकर कर्मरूप पुर्गलस्कन्धों और जीवप्रदेशोंके बन्धकी जो स्थिति पर्यन्त परम्परा बनी रहती है, उसे परम्पराबन्ध कहते हैं।

परम्परोपनिधा - पूर्व गुणहानिके द्रव्यसे उत्तर गुणहानिका द्रव्य आधा होता है, इस प्रकार उत्तरोत्तर गुण-हानियोंमें उनके हीयमान द्रव्यके विचार करनेको परम्परोपनिधा कहते हैं।

परिवर्तना – ग्रहण किये हुए अर्थका स्मरण रखनेके लिए उसका हृदयमें पुनः पुनः विचार करना, इसे परिवर्तना कहते हैं।

परिवर्तमानमध्यमपरिणाम - जिन परिणामोंमें स्थित होकर परिणामान्तरको प्राप्त हो, पुनः एक दो आदि समयोंके द्वारा उन्हीं पूर्व परिणामोंमें आगमन सम्भव होता है, ऐसे मध्यमजातीय परिणामोंको परिवर्तमानमध्ममपरिणाम कहते हैं।

परिशातनकृति – विवक्षित शरीरके पुद्गलस्कन्धोंकी संचयके विना जो निर्जरा होती है, उसे परिशातनकृति कहते हैं।

पर्याप्तनिवृत्ति - पर्याप्तियोंकी पूर्णताको पर्याप्तनिवृत्ति कहते हैं।

पूजा – इन्द्रध्वज, सर्वतोभद्र, अष्टान्हिक इत्यादि महिमाविधानको पूजा कहते हैं। अर्चा या अर्चना सामान्य पूजनको नाम है और पूजा विशिष्ट पूजनको कहते हैं।

पूर्व - चौरासी लाख वर्षोंको पूर्वांग कहते हैं और चौरासी लाख पूर्वांगोंका एक पूर्व होता है।

पूर्वकोटी - एक करोड पूर्व वर्षोंके समुदायात्मक कालको पूर्वकोटी कहते हैं।

पृच्छाविधि – द्रव्य, गुण और पर्धायके विधि-निषेधविषयक प्रश्तका नाम पृच्छा है, ऐसी पृच्छाका और प्रायश्चित्तका विधान करनेवाले आगमको पृच्छाविधि कहते हैं ।

पैशुन्य - कोधादिके यश होकर जो दूसरोंके दोषोंको प्रेकट किया जाता है उसका नाम पैशुन्य है।

प्रकृतिसमुदाहार – कर्मप्रकृतियोंके वर्णन करनेवाले अनुयोगद्वारोंके समुदायको प्रकृतिसमुदाहार कहते हैं।

प्रकृत्यर्थता - कर्मोंकी प्रकृतियोंके प्रतिपादन करनेवाले अनुयोगद्वारको प्रकृत्यर्थता अनुयोगद्वार कहते हैं।

प्रतिष्ठा – जिस युद्धिके भीतर निनासके विना अर्थ प्रतिष्ठित रहें उसे प्रतिष्ठा कहते हैं। यह धारणाका दूसरा नाम है।

प्रतीच्छना – आचार्य भट्टारकोंके द्वारा कहे जातेवाले अर्थके निश्चय करनेका नाम प्रतीच्छना है ।

प्रत्यामुण्डा - जिसके द्वारा मीमांसित अर्थका संकोच किया जाय, उसे प्रत्यामुण्डा कहते हैं। यह अवायज्ञानका पर्यायवाची नाम है।

प्रदेश - आकाशके जितने स्थानमें एक अविभागी पुद्गल परमाणु रहे, उसे प्रदेश कहते हैं।

प्रदेशविरच – आनेवाळ कर्मप्रदेशोंकी निषेकरूपसे कर्मस्थितिके भीतर रचना होनेको प्रदेशविरच कहते हैं ।

प्रवन्धनकाल - उपक्रमण और अपक्रमणकालके समुदायको प्रवन्धनकाल कहते हैं ।

प्रवचन – कुतीर्थीके द्वारा जिनका खण्डन न किया जा सके, ऐसे प्रकृष्ट वचनोंके समुदायरूप द्वादशाङ्ग श्रुतको प्रवचन कहते हैं।

प्रवरवाद — प्रवर नाम रत्नवयस्वरूप मोक्षमार्गका है, उसका बाद अर्थात् कथन करनेवाले आगमको प्रवरवाद कहते हैं।

बादर - बादर गामकर्मके उत्य युक्त जीवको बादर कहते हैं।

बादरनिगोद – जिनके बादर नामकर्मका उदय है ऐसे मूली, अदरक, सूरण आदि निगोदिया जीवोंके समुदायको बादरनिगोद कहते हैं।

बादरनिगोदद्रथ्यभंणा - जिन पौद्गलिक वर्गणाओंके द्वारा वादर निगोदिया जीवोंके शरीरका निर्माण हो, जन्हें वादरनिगोदद्रव्यवर्गणा कहते हैं।

बादरयुग्म - जिस राशिको चारसे भाजित करनेपर दो शेष रहें, उसे बादरयुग्मराशि कहते हैं।

बुद्धि — जो ज्ञान ईहार्क विषयभूत पदार्थको ग्रहण किया करता है, उसे वुद्धि कहते हैं। प्रस्तुत ग्रन्थ (पृ.७००) में यह पद अवायज्ञानके लिए प्रयुक्त हुआ है।

भवस्थिति - मनुष्य व तियँच आदि किसी एक भवकी स्थितिको भवस्थिति कहते हैं।

भंगविधि – भंग नाम वस्तुके विदासका है । वह विनास उत्पाद और घ्रौव्यका अविनासावी है । अतः उत्पाद-व्यय-ध्रौव्यरूप वस्तुके स्वरूपका विधान करनेवाले आगशको भंगविधि कहते हैं ।

भंगविधिविद्योग - ब्रज, शील व संयमादिके भेदोंको भंग कहते हैं । उनकी विधिविद्योपके वर्णन करनेवाले

आगमको भंगविधिविशेष कहते हैं।

भाषाद्रव्यवर्गणा - जो पुद्गलवर्गणाएं वचनरूपसे परिणत होती हैं, उन्हें भाषाद्रव्यवर्गणा कहते हैं।

मित - जानी हुई वस्तुके मनन अर्थात् पुनः पुनः स्मरण करनेको मित कहते हैं।

मनोद्रव्यवर्षणा - मनरूपसे परिणत होनेवाली पौद्गलिक वर्गणाओंको मनोद्रव्यवर्गणा कहते हैं।

मन्दसंक्लेशपरिणाम - मन्द (अल्प) संक्लेशवाले परिणामोंको मन्दसंक्लेशपरिणाम कहते हैं।

महास्कन्धद्रस्यवर्गणा – आठों पृथिवियाँ, समस्त विमानपटल और नरकप्रस्तार आदि स्कन्धोंके समुदायरूप वर्गणाओंको महास्कन्धद्रव्यवर्गणा कहते हैं।

महास्कन्धस्थान - समस्त पृथिवियाँ, कूट, भवन, विमान एवं नरकपटल आदि महास्कन्धके स्थान कहलाते हैं।

मार्गणा – जिन धर्मविशेषोंके द्वारा जीवोंका चौदह गुणस्थानोंमें मार्गण-अन्वेषण-किया जाता है, उन्हें मार्गणा कहते हैं ।

मार्गणा - जिसके द्वारा अवग्रहसे जाने हुए पदार्थके विशेषका अनुमार्गण किया जावे, उसे मार्गणा कहते हैं। यह ईहाका पर्यायवाची नाम है।

मार्गवाद - मार्ग नाम पथ या रास्तेका है। नरक, स्वर्ग और मोक्ष आदिके मार्गका कथन करनेवाले आगमको मार्गवाद कहते हैं।

मीमांसा – जिसके द्वारा अवग्रहसे गृहीत पदार्थकी मीमांसा अर्थात् विचारणा की जावे, ऐसे ईहाजानका दूसरा नाम मीमांसा है।

मेथा – जिसके द्वारा पदार्थ जाना जावे ऐसी बुद्धिको मेधा कहते हैं। प्रस्तुत ग्रन्थमें यह शब्द अवग्रहके पर्यायवाचीके रूपमें प्रयुक्त हुआ है।

यत्स्थितबन्ध - अवाधा सहित कर्मकी जो स्थिति बंधी है उसे यत्स्थितबन्ध कहते हैं।

यवमध्य - यव (जौ) के आकार जो रचना होती है, उसके मध्य भागको यवमध्य कहते हैं।

युति - द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावकी अपेक्षा जीवादि द्रव्योंके संयोगको युति कहते है।

योग - आत्मप्रदेशोंके संकोच-विकोचको योग कहते हैं।

योगयनमध्य - आठ समयवाले योगस्थानोंको योगयवमध्य कहते हैं।

राजु - जगच्छेणीके सातवें भागको राजु कहते हैं।

लिंध - कर्मोंके क्षयोपशमिवशेषको लिंध कहते हैं। अन्तराय कर्मके क्षयसे प्राप्त होनेवाली दानादि शिवतयोंको भी लिंध कहते हैं। सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्रको प्राप्तिको भी लिंध कहते हैं।

लव - सात स्तोक प्रमाण कालको लव कहते है।

लोकनाली - लोकके मध्यमें अवस्थित त्रसनालीको लोकनाली कहते हैं।

**लोकोत्तरीयबाद** — लोकोत्तर शब्दका अर्थ अलोक है। अलोकाकाशके वर्णन करनेवाले आगमको लोकोत्तरीय-वाद कहते हैं।

लौकिकवाद – लोकका अर्थात् षट् द्रव्योंसे भरे हुए ऊर्ध्व, मध्य और अधोलोकका वर्णन करनेवाले आगमको लौकिकवाद कहते हैं।

वर्ग – किसी विवक्षित राशिको उसी राशिसे गुणित करनेपर जो राशि उत्पन्न होती है, वह वर्ग कहलाती है। यह गणना सम्बन्धी वर्ग है। अनन्त अविभागप्रतिच्छेदोंके पुंजको वर्ग कहते हैं। एक जीवप्रदेशके अविभागप्रतिच्छेदोंका नाम वर्ग है। अथवा, सबसे मन्द अनुभागवाले परमाणुको लेकर उसके एक मात्र स्पर्शको बुद्धिसे खण्डित करनेपर जो अन्तिम खण्ड हो उसका नाम अविभागप्रतिच्छेद है। इस प्रमाणसे जितने भी स्पर्शखण्ड हों, वे सभी पृथक् पृथक् वर्ग कहे जाते हैं।

- वर्गमूल वर्गकी मूल राशिको वर्गमूल कहते हैं । जैसे ४x४=१६ होते हैं, तो १६ राशिका ४ यह वर्गमूल है । वाचना – शिष्योंके पढ़ानेको, तथा जिज्ञासु जनोंके लिए आगमके मूल और अर्थके प्रदान करनेको वाचना कहते हैं ।
- बाचनोपगत नन्दा, भद्रा, जया और सौम्या इन चार प्रकारकी वाचनाक्षोंके द्वारा जो श्रुत दूसरोंके ज्ञान करानेमें समर्थ होता है उसे वाचनोपगत कहते हैं।
- विज्ञप्सि जिसके द्वारा तर्कणा किया गया पदार्थ विशेषरूपसे जाना जावे ऐसे अवायज्ञानको विज्ञप्ति कहते हैं। विष्कम्भसूची – किसी गोलाकार क्षेत्रके मध्यमें एक ओरसे दूसरी ओर तक जितना विस्तार हो उसे विष्कम्भ-सूची कहते हैं।
- विस्नसाबन्ध किसीके प्रयोग विना स्वतः स्वभावसे होनेथाले बन्धको विस्नसाबन्ध कहते हैं। जैसे धर्म, अधर्म आदि द्रव्योंके प्रदेशोंका परस्परमें जो बन्ध है, या स्निग्धसे रूक्षगुणवाले पुद्गलोंका जो स्वतः स्वभाव- से बन्ध होता है, वह विस्नसाबन्ध है।
- विस्तसोपचय औदारिकादि शरीरोंके पुद्गल परमाणुओंके ऊपर स्वतः स्वभावसे प्रतिसमय जो अनन्त पुद्गल परमाणु उपचित होते रहते हैं, उन्हें विस्नसोपचय कहते हैं।
- वेद (श्रुतज्ञान-) वस्तु-स्वरूपके प्रतिपादक या जाननेवाले ऐसे द्वादशाङ्गरूप श्रुतको वेद कहते हैं ।
- वेदकसम्यक्तव जिस सम्यग्दर्शनमें सम्यक्तव प्रकृतिके उदयसे चल, मिलन और अमाद दोष उत्पन्न हों, उसे वेदकसम्यक्तव कहते हैं। इसीका दूसरा नाम क्षयोपशमसम्यक्तव है।
- •यवसाय ईहाके विषयभूत पदार्थके व्यवसित अर्थात् निश्चित करनेवाले ज्ञानको व्यवसाय कहते हैं । यह अवायका पर्यायवाची नाम है ।
- श्रेणी → आकाशके प्रदेशोंकी क्रमसे स्थित पंक्तिको श्रेणी कहते हैं। प्रस्तुत ग्रन्थमें श्रेणी शब्द जगच्छ्रेणीके अर्थमें प्रयुक्त हुआ है, जो कि सात राजु लम्बी एक प्रदेशपंक्ति कहलाती है।
- षद्स्थानपिततवृद्धि-हानि अनन्तभागवृद्धि, असंख्यातभागवृद्धि, संख्यातभागवृद्धि, संख्यातगुणवृद्धि, असंख्यातगुणवृद्धि और अनन्तगुणवृद्धि इन छह प्रकारकी वृद्धियोंके होनेको षट्स्थानपितत वृद्धि कहते हैं। इसी
  प्रकार अनन्तभागहानि, असंख्यातभागहानि, संख्यातभागहानि, संख्यातगुणहानि, असंख्यातगुणहानि
  और अनन्तगुणहानि इन छह प्रकारकी हानियोंके होनेको पट्स्थानपितत हानि कहते हैं। जहांपर
  छहों प्रकारकी वृद्धि और हानि ये दोनों ही हों, उसे षट्स्थानपिततवृद्धि-हानि कहते हैं।
- समयप्रवद्धार्थता एक समयमें बंधनेवाले कर्मपिण्डके वर्णन करनेवाले अनुयोगद्वारको समयप्रवद्धार्थता कहते हैं। सिमलामध्य सिमला या शिमला नाम युग ( जुआँ ) की कीलीका है, जिसे देशी भाषामें सैल कहते है। दो सिमलाओंका मध्यभाग मोटा और दोनों ओरका पार्श्वभाग पतला होता है, इसी प्रकार यवाकार जो रचना होती है, उसे सिमलामध्य कहते हैं।

सम्यक्तवकाण्डक - सम्यादर्शन उत्पन्न होनेके वारोंको सम्यक्तवकाण्डक कहते हैं।
संख्यातगुणवृद्धि - विविधित स्थानमें संख्यातगुणी वृद्धि होनेको संख्यातगुणवृद्धि कहते हैं।
संख्यातगुणहानि - विविधित स्थानमें संख्यातगुणी हानि होनेको संख्यातगुणहानि कहते हैं।
संख्यातभागपरिवृद्धि - विविधित स्थानमें संख्यातवें भागकी वृद्धि होनेको संख्यातभागपरिवृद्धि कहते हैं।
संख्यातभागहानि - विविधित स्थानमें संख्यातवें भागकी हानिके होनेको संख्यातभागहानि कहते हैं।
संघातनकृति - विविधित शरीरके परमाणुओंका निर्णराके विना जो संचय होता है, उसे संघातनकृति कहते हैं।

